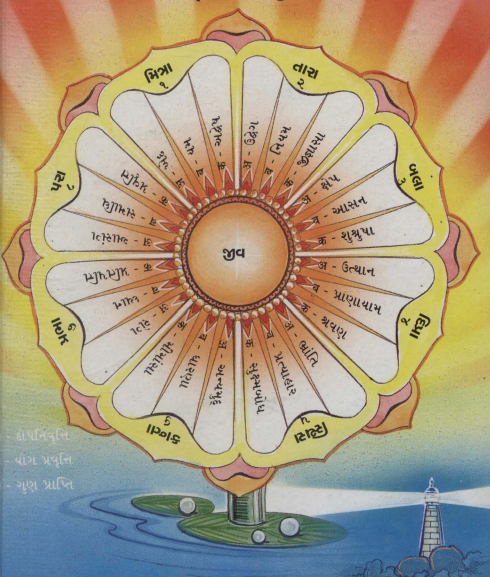
# योगहितां अश्वार्धां

६-१८१भ



– সুবয়বাহা • শুভিনহেগ্রিথেখ্য সভারাপ Jain Education International 2010\_05 • শুভিনহেগ্রিথেখ্য সভারাপ্র



# સૌજન્ય

# દોશી પ્રાણલાલભાઈ કાનજીભાઈ પરિવાર

૫૦૧, માર્શલ એપાર્ટમેન્ટ, ગોવાલીયા ટેન્ક, મુંબઈ-૨૬. ફ્રોન : ૨૩૮૦૨૫૫૦, ૨૩૮૦૩૨૬૨

● ભાગ : ૩

ત્રીજી આવૃત્તિ : જાન્યુ. ૨૦૦૪

• Xa: 9000

• પૃષ્ઠ સંખ્યા : ૪૮૦

• **કિંમત :** રૂા. ક0.00

# • મુદ્રક :

# અજંતા પ્રિન્ટર્સ

લાભ કૉમ્પલેક્ષ, ૧૨/બી, સત્તર તાલુકા સોસાયટી,

પોસ્ટ : નવજીવન, અમદાવાદ- ૩૮૦ ૦૧૪.

ફોન નં. : ૭૫૪૫૫૫૭

# સમુપીંશ

- \* જેઓશ્રી પરમાત્માના ભક્ત છે.
- \* જેમના રોમેરોમ પરમાત્મભક્તિથી રંગાયેલા છે.
- 🏶 અપ્રમત્તભાવે સાધના કરવા દ્વારા જેમનું જીવન વિશુદ્ધિને પામ્યું છે.
- \* જેઓશ્રી સુવિશુદ્ધ પુણ્યના સ્વામી છે.

# તે અધ્યાત્મયોગી

# આચાર્યદેવશ્રી ક્લાપૂર્ણસૂરિજી મહારાજા

- 🕸 જેઓશ્રી જૈનશાસનમાં ગીતાર્થતાના શિખરે બિરાજે છે.
- \* જેઓશ્રીનું સુવિશુદ્ધ જીવન જીવંતશાસ્ત્રને જણાવે છે.
- \* જેઓશ્રીના ક્ષયોપશમભાવના ગુણે ક્ષાયિક ભાવ તરફ જવા હરણફાળ ભરી રહ્યા છે.
- \* આલોચના પ્રાયશ્ચિત્ત દ્વારા જેઓશ્રી અનેક આત્માને વિશુદ્ધ કરી રહ્યા છે.

# તે સિદ્ધાન્તદિવાકર આચાર્યદેવશ્રીજયઘોષસૂરિજી મહારાંજા.

- \* જેઓશ્રીએ શ્રી આચારાંગસૂત્રમાંથી અદ્ભૂત સાધનામાર્ગ જગતને બતાવ્યો છે.
- \* દેવચંદ્રજી અને આનંદઘનજીના સાહિત્યથી જેઓશ્રીને ભક્તિયોગનું ઉડાણલાધ્યું છે.
- \* સરળતા, નિખાલસતા અને અકૃત્રિમ હાસ્થથી જેઓશ્રી એક ક્ષણમાં સામાના હૃદયને જીતી લે છે.
- \* જગતની વચ્ચે રહેવા છતાં જગત જેમનામાં રહેતું નથી

# તે ચોગમાર્ગના પરમ સાધક આચાર્યદેવશ્રીચશોવિજયસૂરિજી મહારાજા.

આ ત્રણે પવિત્ર અને નિકટ મોક્ષગામી મહાપુરુષના કરકમલમાં પ્રસ્તુત ત્રીજો ભાગ સાદર - સમર્પણ કરતાં આનંદ ઉભરાય છે.

- પંન્થાસ મુક્તિદર્શન વિજય.

# સતત વિદ્ધહર્યોનો યોગ એ આરાધના જીવનનું પરમ સદ્ભાગ્ય.

જૈન શાસનના એક પ્રચંડ મેદાવી, અધ્યાત્મયોગી આચાર્ચ ભગવંત શ્રી યશોવિજયસૂરિ મહારાજાનો છેલ્લા ૪-૫ વર્ષથી અમને સતત આગ્રહ હતો કે આ. શ્રી ૩ઁ૦કારસૂરિ આરાદ્યના ભવન સંઘ જેવા અતિ જિજ્ઞાસુ સંઘમાં મુનિરાજશ્રી મુક્તિદર્શન વિજયજીનું ચાતુર્માસ કરાવો જેથી શ્રી સંઘની આરાદ્યના વધુ સમજપૂર્વકની વધુ દૃઢ થશે.

અમારી વારંવારની વિનંતી બાદ વિ.સંવત ૨૦૫૫ નું ચાતુર્માસ પૂ. પંન્થાસ ભગવંતશ્રી મુક્તિદર્શન વિજયજીએ અમારે આંગણે કરી અમને ઇન્ચ કર્યા, મુનિ ભગવંત પંન્થાસ પદારૂટ થયા બાદનું આ પ્રથમ ચાતુર્માસ હતું.

પ્રભુવાણીના ગહન રહસ્યો પંન્યાસજી ભગવંતે અત્યંત સરળ ભાષામાં રજુ કરવા માંડ્યા 'બરાબર બેસે છે ?''સમજાય છે ?' પૂછીને જયાં સુદ્ધી વ્યાખ્યાન સભાને મુદ્દો ન સમજાય ત્યાં સુધી મુદ્દા અંગે સ્પષ્ટતાઓ થતી રહી. પરમાત્માની વાણીનું સ્પષ્ટ રહસ્યોદ્ઘાટન થતું રહ્યું. શ્રી સંઘ આ અદ્ભૂત ભક્તિ ગંગાથી ભીંજાતો રહ્યો.

સં. ૨૦૫૫નું પંન્થાસ ભગવંતશ્રીનું ચાતુર્માસ શ્રી સંઘ માટે આરાધના પુષ્ટિ અને શુદ્ધિ માટે શ્રેષ્ઠ ચાતુર્માસ હતું.

પંન્યાસ ભગવંતે યોગદૃષ્ટિનાં અજવાળાં ભાગ ૧-૨ આ અગાઉ શાસનને ચરણે ધરી, આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજાના ગ્રંથરત્ન 'યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય' ઉપર સાધક, અધ્યાત્મરસિક, સુદ્રાજનો આ મહાગ્રંથના અતિઉંડા અમૃત ૨હસ્યો પામે, આરાધનાનો માર્ગ ઉજ્જવળ બને તે માટે સશક્ત અને સફળ પ્રયાસ કર્યો હતો. આ બન્ને ભાગ એક અભ્યાસી ગુરૂભગવંતનું શ્રી જૈન શાસનને અપાચેલું મહામૂલું પ્રદાન છે.

આરાધના નિષ્ઠ સો ચિંતકોએ આ ગ્રંથોને હાર્દિક આવકાર્યો છે.

અમારા શ્રી સંઘની તીવ્ર ઈચ્છા હતી, પંન્થાસ ભગવંતની આ શ્રુતઘારાનો લાભ અમને પણ મળે. અમોએ પંન્થાસજીને ચોગદૃષ્ટિનાં અજવાળાં ભાગ - 3 પ્રકાશનનો લાભ આપવા વિનંતી કરી, અમારા સદ્ભાગ્યે પૂજ્યશ્રીએ સ્વીકારી અને આ મહામૂલા ગ્રંથનો ત્રીજો ભાગ ત્રગટ કરવા અમો બડભાગી થયા છીએ.

આથી ૐકારસૂરિ જ્ઞાનમંદિર ગ્રંથાવલિ ખૂબ જ ટૂંકા સમયમાં આ છકું પુસ્તક પ્રગટ કરે છે., ગ્રંથાવલિ દ્વારા પ્રગટ થતાં પુસ્તકો શાસનમાં આદર પામી રહયાં છે તે અમારા માટે આનંદનો વિષય છે.

> સેવંતિલાલ અ. મહેતા. ટ્રસ્ટીગણ વતી

# **તલ્વજ્ઞાનનો ખજાનો મહ્યો!**

વર્તમાન શ્રી સંઘમાં પ્રવચનકાર મુનિવરોની સંખ્યા ઠીક ઠીક નજરે ચઢે છે. જોકે કુલ સંખ્યાની સરખામણીમાં તે ઓછી જ છે અને તેમાં પણ જે બધા છે તેમાં તાત્ત્વિક પદાર્થની મૂલગામી છણાવટ સાથે ગ્રન્થ ગત ભાવોને માર્મિક રીતે નિરૂપીને શ્રોતાને નિર્ભાન્ત કરે તેવા પ્રવચનકારો તો બહુ ઓછાં છે.

ઓછા એવા તાત્વિક પ્રવચનકારોના નામમાં પંન્યાસશ્રી મુક્તિદર્શનવિજયજી મહારાજનું નામ હમણાં હમણાં ઠીક ઠીક જાણીતુ બન્યું છે.

योगदिष्टिसमुख्यय थेवा भगवान श्री हिरिभद्रसूरीश्वरकु रियत वात्विङ ग्रन्थना पहार्थने निरूपवा ते इपरा डाम हीसे छे से भावो आत्म-सात थाय तेने सनेडरीते थिंतन मनननी भूमिङामाथी पसार इरीने श्रुत-थिंताने पछी भावना स्वरूपे मनोरमणङरीने श्रोताने प्रायोग्य जनाववा ते थेनुं तेनुं डाम नथी आमे तात्विङ प्रवयनङार ज्ञानमार्गी होवाना. सने ज्ञानमार्ग क जरेजर महाउपङारङ छे.

સૂરિપુરન્દર આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ રચિત યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રન્થ કદમાં-શ્લોક સંખ્યામાં નાનો લાગે છે પણ અર્થમાં ગંભીર છે. આવા ગ્રન્થના ભાવોને પ્રવચનમાં અવતરિત કરવામાં ઘણી ક્ષમતા જોઈએ અને પ્રવચનમાં કહેવું એક વાત છે. અને તેને પુસ્તકાકારે પ્રકાશિત કરવાની વાત આવે ત્યારે અનેકવાર વિષયને પરિમાર્જિત કરવો પડે છે. અને એ,રીતે આ ગ્રન્થ ઘણીરીતે વિશદ બન્યો છે અઘરા વિષયને પણ રસાળ-સુબોધ છતાં તત્વસભર બનાવીને નિરૂપ્યો છે.

આના વાંચનથી ઘણા બધા તત્વિજિજ્ઞાસુવર્ગને ચોક્કસ લાભ થશે - આ ત્રણે ભાગનું વાંચન પધ્ધતિસર વાંચે તો- સમજણપૂર્વક વાંચવા માટે વર્ષભર ચાલે. આઠે દૃષ્ટિ તેતે વ્યક્તિની ભૂમિકાને સમજાવનારી છે. ગુણસ્થાનકની ભૂમિકા, લક્ષણો, અલગ છે અને ચોગ ગ્રન્થ આધારિત દૃષ્ટિઓ અને તેની ભૂમિકા અલગ છે. સામાન્ચરીતે સર્વજીવો ગુણસ્થાનકને અનુસરે તે જ ઠીક છે વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓ આ દૃષ્ટિને ફુટપટ્ટી રૂપે રાખે તે બરાબર છે. બધાજીવો જો આ રીતે પોતાને માપે તો તેને દીનતા, નિરાશા, પુરુષાર્થહીનતાની સંભાવના વધે એવું લાગે છે.

અહીં પ્રબોધ ચિંતામણિના આધારે આપેલા સાધકના લક્ષણો બહુ મહત્ત્વના

છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિ જો સાધક બનવા ઈચ્છતી હોય તેને તે ધ્યાનથી વાંચવા જેવા અને મનન કરવા જેવા છે જેથી પોતામાં આમાંથી કયા લક્ષણો ખૂટે છે તે વિચારી ને તે પૂર્તિ કરી શકે.

વર્તમાનમાં જે વ્યાખ્યાન સંગ્રહના પ્રકાશનો થાય છે. તેમાં નવી ભાત પાડતું આ પ્રકાશન છે. જાણે તત્ત્વજ્ઞાનનો ખજાનો જ જોઈ ત્યો.

આશા राजी शङीએ કે આ જ रीते अन्य જે योग ग्रन्थो छे तेना पए प्रवचनो आ જ शैंदीमां प्रकाशित थाय अने गणी श्री मुक्तिदर्शनिविषयलु महाराषना क्षयोपशमनो दात्म श्री संघना तत्त्वप्रेमी वर्गने मजतो रहे सेवी शुलेखा -

**ઓપેટા જૈન ઉપાશ્રય,** પાલડી, અમદાવાદ -૭. અસાડ સુદિ - ૧૧. વિ.સં. ૨૦૫૫. श्री नेभि - अभृत - हेव - हेभरान्द्रसूरि-शिष्य प्रधुम्नसूरि.

# શ્રી સહસ્રફ્ણો પાર્શ્વનાથાય નમઃ

# મુમુક્ષુના નેત્રો અને શુક્લ અંતઃકરણ

પંચપરમેષ્ઠિમાં પ્રથમ નંબરે રહેલા અને ત્રિલોકમાં આદરણીય, માનનીય સ્થાનને પામેલાં તારક તીર્થંકરના આત્માઓએ પોતાના પૂર્વના ત્રીજા ભવમાં સર્વોચ્ચ સાધના કરી જગતના જીવો પ્રત્યે ભાવકરણાનો દોધ વહાવ્યો. નિગોદથી માંડીને સર્વાર્થિક્ષ વિમાન સુધીના તમામે તમામ જીવોને ભવરોગમાંથી મુક્ત કરવાની ભાવના કરી. તેના ફળરૂપે તેઓશ્રીના આત્મા પર તીર્થંકર નામકર્મના દલિકો ખેંચાઈ આવ્યા. નિકાચિત થયા અને અંતિમભવમાં રાજકુળમાં જન્મ પામવા છતાં રાજકુળના ભોગોને છોડી ચારિત્રના પરાક્રમ કર્ચા. કર્મશત્રુઓને મૂળમાંથી પરાસ્ત કરવા માટે જંગ ખેલ્યો. કર્મશત્રુઓનો નાશ કરવાનો દૃઢ સંકલ્પ, પ્રચંડ પુરુષાર્થ અને પ્રબળ આત્મજાગૃતિના બળે મોહમલ્લને વિદારી નાંખ્યો. પ્રભુને લોકાલોક પ્રકાશક કેવલફાન પ્રગટ્યું. મોહના પાંજરામાંથી સિંહ બહાર નીકળ્યો. તીર્થંકર નામકર્મનો વિપાકોદય શરૂ થયો. દેવતાઓ દેવલોકમાંથી દોડી આવ્યા, માનવો પણ ઉમટ્યા. તિર્થયો પણ આવી મળ્યા. નરકમાં અજવાળાં થયા, નારકીઓ પણ સણવાર સુખ પામ્યા. બારે પર્ષદા ભેગી થઈ. પ્રભુએ ગણધરોને ત્રિપદી આપી, દ્વાદશાંગી રચાઈ, ચતુર્વિદ્ય સંઘની સ્થાપના થઈ, ધર્મતીર્થ પ્રવર્યું.

એ પ્રભુ શાસનની અવિચ્છિન્ન પરંપરામાં અનેકાનેક આચાર્યાદિ મહાપુરુષો થયા જેઓએ પોતાની તીવ્રમેદાવી શક્તિથી અમૂલ્ય શ્રુતનો વારસો આપી જૈનશાસનની સમૃદ્ધિમાં અજબગજબનો વદારો કર્યો. પૂર્વદાર આસન્નવર્તી પૂ. પાદ હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજા પણ તેમાંના એક છે જેમના અમુલ્ય શ્રુતદાનથી આજે પણ જૈનશાસનના રહસ્યો પામી શકાય છે. તેઓશ્રીના અનેકાનેક ગ્રંથોમાંથી યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય એ યોગનો અદ્ભૂત ગ્રંથ છે જેમાં તેમને પાતંજલાદિ અનેક યોગગ્રંથોમાંથી સારભૂત તત્ત્વ લઈ જૈનદર્શનની શૈલીથી મિત્રા, તારાદિ દૃષ્ટિના માધ્યમે યોગનું નિરૂપણ કર્યું. આ વાત તેઓએ શ્લોક ૨૦૭ અનેક યોગશાસ્ત્રેમ્ય:... માં કહી છે.

આ યોગદૃષ્ટિના તલસ્પર્શી અભ્યાસ, મનન, ચિંતનથી આત્મા પરથી અનાદિકાલીન મોહાંધકાર દૂર થાય છે. અને સમ્યગ્જ્ઞાનનો પ્રકાશ આત્મા પર પથરાય છે. ભવોભવ યારેગતિમાં ભટકતા આત્માને પૌદ્ગલિક સુખની ઈચ્છાનો રોગ લાગુ પડ્યો છે. આત્માની આ અનાદિકાલીન માંદગીથી તેનો ગુણવૈભવ-આત્મવૈભવ નષ્ટ પ્રાયઃ થયો છે. આ વૈભવને પાછો કેમ પ્રાપ્ત કરાય તેની વિચારણા આ ગ્રંથમાં કરવામાં આવી છે.

દૃષ્ટિના માર્ગે આગળ વધવા નીકળેલા સાધકને વચમાં ઘણા ઘણા અવરોધો

આવે છે. સહરાના રણ જેવી વિષમ પરિસ્થિતિમાંથી પસાર થવું પડે છે તે વખતે સાધનાના સોહામણા શિખરે ચઢવા માટે આરૂઢ થયેલો આત્મા અનાયાસે પણ વિરાધનાની ખીણમાં પડી ન જાય, હઠાગ્રહ, મઠાગ્રહ, મતાગ્રહ, કદાગ્રહ, ફુતર્ક વગેરેને વશ થઈને તેનું કાળજું કઠોર અને નઠોર ન બને, અંદરથી ગુણવૈભવને ખોઈ ન નાંખે, વિપુલ સંસ્કારયુક્ત પુણ્ય નાશ ન પામે, અહંકાર, તિરસ્કાર, સંપ્રદાયઝનુન, પક્ષપાતી વલણ, વાડાબંદી, વૈમનસ્ય, કલેશ, સંઘર્ષ, આંતરવિગ્રહ વગેરેનો તે ભોગ ન બને, ગુણગ્રાહી માધ્યસ્થદૃષ્ટિ ચાલી ન જાય તે માટે પૂ. હરિભદ્રસૂરી મહારાજાએ ચોથી દૃષ્ટિમાં કુતર્કનું અને કુવિકલ્પોનું ખૂબ ખંડન કર્યું છે અને તેનાથી દૂર રહેવામાં જ આત્મકલ્યાણ છે એ વાત પર ભાર મૂક્યો છે. ચોગમાર્ગ એજ આત્માનું કલ્યાણ કરનાર છે તેથી ચોગમાર્ગમાં પ્રચાણ કરવા માટે આવા કુતર્કથી સર્યું વગેરે દ્વારા ચેતવણીનો સૂર ઉચ્ચાર્યો છે.

શાસ્ત્રની પંક્તિઓ એ દ્રવ્યસત્થ છે તેનું અવલંબન જરૂર લેવાનું છે પણ તેના અવલંબને અંદરમાં દટાઈ ગયેલી સમતા-સમાધિને બહાર લાવીને ઉપયોગના સ્તર પર અનુભવવાની છે. શાસ્ત્રની પંક્તિઓને આગળ કરીને ઝઘડવાનું નથી પણ કલેશ અને સંઘર્ષથી મુક્ત બની સમતાની અનુભૂતિ કરવાની છે. આ સમતા-સમાધિ-ક્ષમાદિ ગુણોની અનુભૂતિ એ ભાવસત્ય છે. પારમાર્થિક મોક્ષમાર્ગ છે. ભાવથી જૈનશાસન છે. અનંતીવારના દ્રવ્યચારિત્રો નિષ્ફળ ગયા તે શાસ્ત્રવચનનું હાર્દ પણ એ જ છે કે આત્માએ દ્રવ્ય સત્યનું આલંબન જરૂર લીધું પણ તેના માધ્યમે ભાવ સત્યને પામ્યો નહિ. જે સત્યથી તમારું જીવન ન બદલાય તે સત્ય પારકું છે. જે સત્યથી તમારું જીવન બદલાય તે સત્ય પારકું છે. જે

અંદરથી ખાલી બનેલો - ગુણ વૈભવથી શૂન્યાવકાશને અનુભવતો આત્મા બહારના ધનથી પૂરાવા ઈચ્છે છે. જગતને મારે કાંઈક કરી બતાવવું છે આવું તેને સતત થયા કરે છે તે માટે એ પદ, પ્રતિષ્ઠા, યશ, કીર્તિ, નામનાને ઈચ્છે છે. પણ આ બધા ધનના જ રૂપકો છે. ધનની દોડ એ આત્મહીન વ્યક્તિની દોડ છે. અંદરમાં ધન - ધાન્યાદિની કે પદ-પ્રતિષ્ઠાદિ માત્રની જ ઈચ્છા રહેતી હોય તો પછી આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપની વાતો તેને માટે સત્ય નથી.

બહારનું ધન અંદરના ધનને ભૂલાવે છે. જે નિર્ધન છે તેજ ધનની પાછળ દોડે. અમારા આર્ચાવર્તમાં તીર્થંકરો, ગણધરો, ચક્રવર્તીઓ, રાજાઓ, મહારાજાઓ, અમાત્યો, શ્રેષ્ઠીઓ, રાજકુમારો, શ્રેષ્ઠપુત્રો મહાધની હતા છતાં બધું છોડીને ત્યાંગી બન્યા. ભિક્ષુક બન્યા કારણ અંદરનું ધન ઓળખાઈ ગયું.

વાસ્તવિક જ્ઞાની ભોગી રહી શકતો નથી. જ્ઞાનને ભોગ ન પરવડે, તે તો ત્યાગને અને યોગને જ ઝંખે. મળેલા ભોગોમાં જેને ત્રાસ નથી અને યોગની જેને ઝંખના નથી તે જ્ઞાની નથી, સાધક નથી, ઉપાસક નથી પણ આત્મવિડંબક છે.

કાકંદીનો ઘન્નો, શાલિભદ્ર, ઘનાજીને ભોગમાં વિડંબના દેખાઈ, ત્રાસ જણાયો તો યોગમાર્ગે ચાલી શીઘ્ર આત્મ કલ્યાણ સાઘ્યું. ચોગને પામેલો સર્વત્ર સાક્ષીભાવે રહેવાનું પસંદ કરે છે. સાક્ષી બનેલાને પૈસા પોતાના ખિસ્સામાં હોય કે બીજાના ખિસ્સામાં તેને કશો ફેર જણાતો નથી. સાક્ષી બન્યા પછી ગરીબ કે તવંગરપણામાં કોઈ ભેદ રહેતો નથી. એ ભેદ તો રહે છે કર્તા-ભોક્તાભાવમાં ડૂબેલા અને અહંકારના નશામાં ચકચૂર બનેલા અજ્ઞાનીઓમાં. ચોગમાર્ગ સમજાવે છે કે તમે માન, અપમાન, સફળતા, નિષ્ફળતા બધામાં સાક્ષી રહી શકો છો અને અંદરના આનંદને માણી શકો છો.

જેણે અંદરમાં રહેલા પરમાત્માને ઓળખી લીધા અનુભવી લીધા, તે તો ધનવાન થઇ ગયો. તેને સાચું ધન મળી ગયું. " હારે હું તો રામરતન ધન પાયોરે…" પરમાત્મા રૂપી પરમધન પામ્યા પછી હવે શું મેળવવાનું બાકી રહે છે ? પરમધનને પામીને માટીના ધન પાછળ કોણ ભમે ? અંદરમાં પરમાત્મા અનુભવાયા પછી સંસારની સઘળી, રિદ્ધિ, સિદ્ધિ, પદ, પ્રતિષ્ઠા એ બધું રમકડાં તુલ્ય જણાય છે. પછી એને માટે કોઈ સંઘર્ષ રહેતો નથી. સ્પર્ધા રહેતી નથી. વિરોધી ભાવ રહેતો નથી. રમકડાંને તો બાળક ઝંખે. રમકડાં માટે બાળક ઝઘડે. રમકડાં જવામાં પોતાનું સર્વસ્વ ચાલી જવાનો અનુભવ તો બાળકને થાય કે જે અજ્ઞાની છે, જ્ઞાનીને કદાપિ નહિ.

ચોગમાર્ગે પ્રયાણ કરવા ઈચ્છતા સાધકે કર્તવ્યની કેડીને કંડારતા જવાનું છે અને તેના ઉપર કદમ કદમ બઢાવી આગળ વધવાનું છે. દરેક સાધકે પોતાના સંચોગો અનુસાર પોતાનું કર્તવ્ય શું હોઈ શકે તે વિચારવું જ રહ્યું. આ પ્રસંગે મને અમેરિકાના પ્રમુખપદે સૂંટાઈ આવેલા પ્રેસીડન્ટ કેનેડીના શબ્દો ચાદ આવે છે તે એ છે કે-

Ask me not that what your country can do for you, But you only see that what you can do for your country.

તમે મને એ તો કચારે પણ પૂછતા જ નહિ કે તમારો દેશ તમારા માટે શું કરી શકે ?, પણ તમે માત્ર એટલું જ જોજો કે તમે તમારા દેશ માટે શું કરી શકો છો ?

આ વાક્ય સાધકને સાધના માટે ખૂબ જ પ્રેરણાદાચી છે. બીજા મારા માટે શું કરે છે તે ન જોતા હું મારા આત્મા માટે તેમ જ બીજા માટે શું કરી શકું તેમ છું એજ સતત વિચારવામાં આવે તો ધરતી પરથી સર્વત્ર કલેશનો અંત આવે અને રામરાજય સ્થપાય. કોઈપણ જાતના અધિકાર વિના બીજાની બાબતમાં માથું મારવાથી, બીજાની વાતમાં રસ લેવાથી, વણમાંગી સલાહ આપવાથી, રૌદ્રધ્યાન સિવાય કશું જ પોતાના હાથમાં આવતું નથી અને અંતે યોગમાર્ગથી ભ્રષ્ટ થવાય છે.

આત્મા જયારે ગાઢ કદાગ્રહથી મુક્ત બને છે અને તત્ત્વરૂચિ, તત્ત્વિજજ્ઞાસા પ્રગટે છે ત્યારે પરમાત્મભક્તિ, ગુરુ શરણાગિત, જીવ પ્રત્યે મૈત્રી, વાત્સલ્યાદિના માધ્યમે તેને અન્યદર્શનમાં રહેલા આત્માઓમાં પણ યોગદૃષ્ટિનો વિકાસ જોવા મળે છે. આત્મામાંથી દ્વેષ, પકડ, કદાગ્રહ નીકળી જાય છે ને સરળતા, નમ્રતા, પાપભીરતા,ભવભથ વગેરે ત્રગટે છે ત્યારે અન્યદર્શનમાં રહેલા આત્માઓ પણ યોગની વિશુદ્ધિ પામે છે અને તેથી તેઓ સર્વજ્ઞ તત્ત્વનાં ઉપાસક છે. પોતાની કક્ષા અનુસારે સર્વજ્ઞતત્ત્વની ઉપાસનામાં દૂર નજીકપણું હોઈ શકે છે પણ તેટલા માત્રથી અન્યદર્શનના યોગીઓમાંથી પણ સર્વજ્ઞનું સેવકપણું હણાતું નથી આ વાત ગ્રંથકારે શ્લોક ૧૦૭-૮-૯ માં જણાવી છે.

આના દ્વારા હરિભદ્રસૂરીજી મહારાજા એક જ વાત કહેવા માંગે છે કે

- \* ૧. મોક્ષ એ કોઈ જાતિ, લિંગ, વેષ, સંપ્રદાચ કે સામાચારી સાથે બંધાચેલો નથી પણ.
- \* ૨. આંતર વિશુદ્ધિ સાથે સંકળાચેલો છે. જે આંતરવિશુદ્ધિને પામવાનો રાજમાર્ગ સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ બતાવેલ મોક્ષમાર્ગ છે. ક્ષમા, સંતોષ, સરળતા, નમ્રતા, ભવભય વગેરે દ્વારા અંતઃકરણની વિશુદ્ધિ વધતાં આત્મા મોક્ષ પામી શકે છે તે સિવાય નહી.
- \* 3. માટે પરદર્શનીનું વચન પણ જો સાચું અને સારું હોય તો તે જિન વચનથી મિભ્ન નથી માટે તેના ઉપર પણ સાધકે દ્વેષ ન કરવો.
  - \* ૪. કારણકે તેમ કરવામાં દ્વાદશાંગીની આશાતના છે.

ઔદયિક ભાવમાં રહેલા કોદાદિ ભાવોને સાદ્યના દ્વારા ક્ષાયોપશમિક એવા ક્ષમાદિ ભાવોમાં ફેરવવાના છે અને પછી પણ તેમાં નિરંતર રસની હાનિ કરતાં રહેવાનું છે તે દ્વારા ક્ષાયિકભાવ તરફ પ્રયાણ કરવાનું છે. આ મનુષ્યભવ પામીને ઘોર ત્યાગ, પ્રચંડ તપ અને ઉગ્રસંયમની સાદ્યના કરવાની છે સાથે સાથે જ્ઞાન અને ધ્યાનમાં ડૂબકી લગાવવાની છે. તે માટે પ્રમાદની સામે નિરંતર ઝઝુમવાનું છે પ્રમાદની સામે ઝઝુમ્યા વિના સુંવાળા બનીને કયારે પણ સાદ્યનાના માર્ગ ઉપર ડગ માંડી શકાતા નથી. આ ઉગ્રકોટિની કરાયેલી સાદ્યના પણ ત્યારે જ મોક્ષ આપવા સમર્થ બને છે જયારે તે ઉપાસનાથી રસાયેલી હોય. ઉપાસના વિનાની સાદ્યના શીદ્ય ફળદાયી બનતી નથી. ઉપાસના એટલે દેવ, ગુરુ પ્રત્યે ઝળહળતા આદર, બહુમાન અને ભક્તિ. જીવો પ્રત્યે મૈત્રી, પ્રમોદ, કરણા, વાત્સલ્યનો દ્યોદ્ય, ગુરુવચનનો વિકલ્ય વિના સ્વીકાર અને પાલન એ ઉપાસના છે.

१. सेयंबरो य आसंबरो य बुद्धो य अहव अत्रो वा।
 समभावभाविअप्पा लहइ मोक्खो न संदेहो॥

સંબોધ - પ્રકરણ -3.

- २. न श्वेताम्बरत्वे न दिगम्बरत्वे , न तत्त्ववादे न च तर्कवादे । न नैयायिके, न मीमांसके च, कषायमुक्तिरेव किल मुक्तिः ॥
- ३. तस्यापि न सद् वचनं सर्वं यत्प्रवचनादन्यत्॥

૧૬-૧૩ ષોડશક.

४. तदरुचिस्तु तत्त्वतो दृष्टिवादारुचि पर्यवसायिनी ॥

યોડશક-ચોગદીપિકાવૃત્તિ ૧૬-૧3.

સાંધનાની આધારશિલા છે વીર્યાંતરાયનો ક્ષયોપશમ. તે જેટલો વધારે તેટલી સાંધના ઊંચી. ઊપાસનાની આધારશિલા છે મોહનીયનો ક્ષયોપશમ. તે જેટલો વધારે સુંદર તેટલી ઊપાસના સુંદર.આ બંનેનો સમન્વય એટલે મોક્ષમાર્ગ. સાંધનાના પાયામાં કાયાની કઠોરતા છે. ઊપાસનાના પાયામાં મનની મૃદુતા, કૃતજ્ઞતા, નિર્મળતા છે. સાંધનામાં વૈરાગ્યની મુખ્યતા છે. ઊપાસનામાં ભક્તિ અને શરણાગતિની મુખ્યતા છે.

મોક્ષની પ્રાપ્તિ માટે આત્માએ પ્રમાદ વિરુદ્ધ કેવો પુરુષાર્થ અને જાગૃતિ કેળવવાની છે તે સમજવા માટે બીજા વિશ્વયુદ્ધ દરમ્યાન ચર્ચિલના શબ્દો ખૂબ ઉપયોગી બને તેવા છે.

આખા પશ્ચિમ ચુરોપ ઉપર કબજો જમાવ્યા પછી હોંટેલર ઇંગ્લેંડ પર આક્રમણ કરશે- એવી બધીજ રીતે સંભાવના હતી. નેવીલ ચેમ્બરલેન તે વખતે ઇંગ્લેંડનો વડાપ્રધાન હતો પરંતુ પાલમિન્ટે જોચું કે તે ચુદ્ધનો ભાર ઉપાડી શકે તેમ નથી. ઇંગ્લેંડમાં તે સમચે સર્વપક્ષીય સરકાર હતી. તેમણે નિર્ણય લીધો કે સર વીન્સ્ટન યર્ચિલને વડાપ્રધાન પદે સ્થાપવામાં આવે અને મે ની ૧૦મી તારીખે ચર્ચિલ ઇંગ્લેંડના વડાપ્રધાન પદે નિયુક્ત થયો. વડાપ્રધાન પદ ગ્રહણ કરી તેણે ઇંગ્લેંડ અને કોમનવેલ્ય રાષ્ટ્રો જોગ પહેલું સંબોધન કર્યું.

'I have nothing to offer but Blood, toil, tears & sweat'

હું તમને કોઈપણ પ્રકારની બાંચઘરી આપી શકું તેમ નથી. હું ફક્ત તમને જણાવીશ કે રાષ્ટ્રે રક્ત, સખત મહેનત, આંસુઓ અને પસીનો વહાવવો પડશે.

એક પ્રવચનમાં ફરીથી કહ્યું કે " આપણે આપણી ફરજો બજાવવા તૈયાર થઈએ અને એટલું સહન કરીએ કે જો બ્રિટનનું સામ્રાજ્ય અને કોમનવેલ્થ હજાર વર્ષ ટકવાનું હોય તો ઇતિહાસ કહેશે કે તે તેમનો ઉત્તમ સમય હતો."

" આપણે આપણાં સાગર કિનારા ઉપર લડત આપીશું. આપણે આપણા પ્રદેશોમાં જયાં પણ તેઓ ઉતરે ત્યાં લડત આપીશું. આપણે આપણાં ખેતરોમાં લડીશું અને આપણી શેરીઓમાં પણ લડીશું. આપણે આપણા ડુંગરોમાં લડીશું. આપણે આપણા ઘરોમાં રહીને પણ લડીશું પરંતુ કદાપિ કદાપિ શરણાગતિ નહિ જ સ્વીકારીએ."

આવા પ્રેરણાદાથી પ્રવચનોએ આખી બ્રિટિશ પ્રજા ઉપર અત્યંત પ્રચંડ અસર કરી. પ્રજાનો તમામે તમામ સભ્ય યુદ્ધમાં વિજય મેળવવાનો છે અને નક્કી મળવાનો છે એવી ભાવનાથી કામે લાગી ગયો. લોકોમાં નવચેતનાનો સંચાર થયો. સૈન્યમાં અદમ્ય ઉત્સાહ આવ્યો ને અંતે બ્રિટન વિજયી બન્યું. હિટલર હાર્યો.

બ્રિટનને વિજયી બનાવવા માટે ચર્ચિલને હિટલર જેવા શત્રુનો નાશ કરવા જે પુરુષાર્થ કરવો પડ્યો તેના કરતાં અનંતગુણો પુરુષાર્થ મોહનો નાશ કરી આત્માને વિજયી બનાવવા માટે કરવાનો છે તે માટે મુમુસુતા કેળવવાની છે. મોસ સિવાય હવે કાંઈજ ઓછું ખપે નહિ એવા દૃઢ સંકલ્પબળ અને અપૂર્વશ્રદ્ધા સાથે જ્ઞાનીએ બતાવેલા માર્ગ પર ચાલવાનું છે અને તેના દ્વારા શુકલ અંતઃકરણ બનાવતા જવાનું છે. મુમુસુના નેત્રો અને શુક્લ અંતઃકરણ હારા મોસની પ્રાપ્તિ કરવાની છે.

ચોગદૃષ્ટિનાં અજવાળાં ભાગ ૧ અને ૨ માં ત્રણ દૃષ્ટિ સુધી વિવેચન કર્યા પછી ત્રીજા ભાગમાં બાકીની પાંચે દૃષ્ટિઓનું વિવેચન કરવાનો યથાશક્તિ પ્રયાસ કરાયો છે. વિ.સં. ૨૦૫૪ના (ઓમ્કારસૂરિ આરાધના ભવન, સુરત) ચાતુર્માસ દરમ્યાન બપોરે વાચના આપવાનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતા આજ વિષય ઉપર વાચના આપવાનું વિચાર્યું જેના આદારે આ ત્રીજા ભાગનું લખાણ થયું છે. સિદ્ધાંતિ દ્વાકર, પરમગીતાર્થ, ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવેશશ્રી જયદ્યોષસૂરિજી મહારાજાની પ્રબળ પ્રેરણા, આશીર્વાદ અને સહાય પ્રસ્તુત કાર્યમાં ખૂબ જ ઉપયોગી બન્યા છે. પહેલાં બે ભાગની જેમ ત્રીજો ભાગ પણ બહાર પડે જેથી જે અર્થી જ્વાં હશે તેને જરૂર લાભ થશે- એવી તેમની હિતશિક્ષાને અનુસરીને આ કાર્ય કરવાનો આરંભ કર્યો અને લખાણ દરમ્યાન સહસ્રફ્શા પાર્શ્વપ્રભુની કોઈ અચિંત્યસંહાય અનુભવમાં આવી. જેમ જેમ લખાણ આગળ વધતું ગયું તેમ તેમ જરૂરી સહાય મળતી ગઈ અને કાર્યની નિર્વિદને સમાપ્તિ થઈ. પ્રસ્તુત લખાણમાં સચોપશમને અનુરૂપ શક્ય એટલો પદાર્થને ખોલવાનો પ્રયત્ન થયો છે. તેમાં જયાં જરૂર લાગી ત્યાં ત્યાં મેં તે તે વિષયના જાણકારોની સલાહ લીદી છે. જે પદાર્થ સમજવામાં કહિનતા લાગી ત્યાં તેમને પૂછ્યું છે. યોગના અર્થી જીવોને આના દ્વારા લાભ થાય, તેઓનાં આંતરયક્ષુ ખૂલે, તેઓ યોગમાર્ગે ચાલીને પોતાનું આત્મકલ્યાણ સાદ્યે એવા એક માત્ર કલ્યાણકારી આશયથી આ પ્રયત્ન કર્યો છે. જેમાં પ્રમાદના યોગથી, છદ્મસ્થતાના યોગથી કે અજ્ઞાનના યોગથી કાઈ પણ ક્ષતિ રહી જવા પામી હોય તો વાયકવર્ગ મને ઉદાર દિલે ક્ષમા કરે.

પ્રસ્તુત ત્રીજા ભાગનું મેટર સંઘ એકતાના શિલ્પી, તીવ્રમેદાવી સ્વ. પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવેશશ્રી ઓમ્કારસૂરિજી મ. સા.ના સમુદાચના વિદ્ધદ્વર્ચ મુનિરાજશ્રી ભાગ્યેશ વિજયજીએ પોતાના કિંમતી સમયનો ભોગ આપીને જોઈ આપ્યું, તેમાં સુધારા-વધારા કરવા સૂચવ્યા તેમજ સુંદર પ્રસ્તાવના લખી આપી તે બદલ તેઓ અભિનંદનને પાત્ર છે. આ લખતા તેમના હૃદયની વિશાળતા, ઉદારતા, સહાયકભાવ, હસમુખો ચહેરો આ બધા ગુણોની સહેજે અનુમોદના થઈ જાય છે.

શાસનસમાટના સમુદાયના આગમજ્ઞાતા, સરળ સ્વભાવી, આચાર્યદેવશ્રી હેમચંદ્રસૂરિ મ.સા.ના પર્રઘર પ્રખર વિદ્વાન અને સ્વ-પર સમુદાયમાં સમ્યજ્ઞાનના પ્રસારક-પ્રચારક તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલ આચાર્ય દેવશ્રી પ્રધુમ્નસુરિ મહારાજાએ ત્રીજાભાગ ઉપર સુંદર પ્રસ્તાવના લખીને પુસ્તકની ઉપયોગીતામાં વધારો કર્યો છે તેથી તેઓશ્રીની શુભ પ્રવૃત્તિને હૃદયથી આવકારું છું.

પહેલા બે ભાગની જેમ આ ત્રીજા ભાગનું પણ સંઘળું સંપાદનનું કાર્ચ તીર્થાધિરાજ શત્રું જયના અનન્ય ઉપાસક અને પરમભકત, તપસ્વીરત્ન, ગચ્છાધિપતિ આયાર્થદેવશ્રી અરિહંતસિદ્ધસૂરિ મહારાજના સમુદાયના વિદુષી સાદ્યીજી શ્રી લાવણ્યશ્રી મ.સા.ના શિષ્યા-પ્રશિષ્યા સાદ્યીજી શ્રી મયૂરકળાશ્રીજી તથા સાદ્યીજીશ્રી નંદીયશાશ્રીજીએ કર્યું છે. તેઓએ પણ સમગ્ર મેટરને પોતાના ક્ષયોપશમ પ્રમાણે સંપૂર્ણપણે જોઈને સુધારાવધારા સૂચવ્યા તે બદલ તેઓશ્રીની શુભકરણીને અંતરથી આવકારું છું. પોતાના કોઈપણ જાતના અંગતસ્વાર્થ વિના એકમાત્ર પરોપકારની ભાવનાથી કરાયેલ તેઓનો આ પુરુષાર્થ અને શુભભાવના અનેક જીવોના ઉત્થાનનું કારણ બને એજ એક અંતરની અભિલાષા.

પંન્થાસ મુક્તિદર્શન વિજય. ઓમ્કારસૂરિ આરાધનાભવન - ગોપીપુરા - સુરત. વિ.સં. ૨૦૫૫, ચૈત્રકૃષ્ણા પંચમી,

# શ્રીમતે શત્રુંજયમંડન આદિનાથાય નમઃ શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથાય નમ : શ્રી સિદ્ધ-ભદ્ર-ૐકારગુરુભ્યો નમ :

# યોગ-આનંદ મદેલ

યૂનાનના પ્રસિદ્ધ દાર્શનિક પાયથાગોરસ અધ્યાત્મના ઊંડા રહસ્થને પામવા અધ્યાત્મની એક વિદ્યાલયમાં પ્રવેશ મેળવવા ગ્રીસ દેશમાં ગયા. પરંતુ આશ્ચર્ય ત્યાં જન્મ્યું કે તેઓને પ્રવેશ આપવામાં ન આવ્યો. અતિમનીષી તે મહાન દાર્શનિકને પ્રવેશ ન મળતાં અકળાયાં. પરંતુ જિજ્ઞાસાની તીવ્રતાએ વારંવાર પ્રવેશ મેળવવા પ્રયાસ કરાયો. પ્રત્યેક પ્રયાસે એક જ વાત કહેવામાં આવી કે 'તમો જયાં સુધી અહીંથી આપવામાં આવતા ઉપવાસ અને પ્રાણાયામ આદિના પ્રયોગાત્મક શિક્ષણમાંથી પસાર નહિ થાવ ત્યાં સુધી તમને અહિં પ્રવેશ નહિં મળે.'

પાયથાગોરસ પણ બૈલ્કિક્તાથી તે વાતને નકારતાં કહેતાં કે 'હું અધ્યાત્મનું ઉચ્ચજ્ઞાન લેવા માટે આવું છું - આવા પ્રયોગાત્મક શિક્ષણની મારે ક્યાં જરૂર છે ?' છતાંય વિદ્યાલયના કુલપતિઓનો તો એકજ આગ્રહ રહ્યો કે તમારે આ પ્રક્રિયામાંથી પસાર તો થવું જ પડશે. અને તે પ્રયોગાત્મક શિક્ષણથી જયાં સુધી તમે બદલાશો નહિં ત્યાં સુધી તમોને પ્રવેશ નહિ મળે. અમે જ્ઞાન નહીં આપી શકીએ. અને વાસ્તવમાં જ્ઞાન તે જ છે કે જે જીવંત હોય અને અનુભવયુક્ત હોય.

આખરે પાયથાગોરસને ઝુકવું પડ્યું ને તે પ્રયોગાત્મક દોરણમાંથી પસાર થવું પડ્યું. ૪૦ દિવસના ઉપવાસ અને પ્રાણાયામ આદિ વિશિષ્ટ પ્રક્રિયાઓ સભગતા - સભાનતા પૂર્વક કર્યા પછી તેમને પ્રવેશ મળ્યો. પરંતુ મહા આશ્ચર્ય ત્યારે થયું કે જયારે પાયથાગોરસે પોતે કહ્યું કે- હવે તમે જૂના પાયથાગોરસને પ્રવેશ નથી આપતા, કેમકે તે માત્ર બોબ્રિક પાયથાગોરસ હતો. તે કયારનો ય મરી ચૂક્યો છે. હાર્દિક પાયથાગોરસનો નવો જન્મ થયો છે. તમે તેને પ્રવેશ આપો છો, અર્થાત્ મારો સંપૂર્ણ દૃષ્ટિકોણ પહેલાં માત્ર બોબ્રિક હતો, હવે બુબ્રિનો અંચળો ઉતરી ગયો છે. હવે બુબ્રિ હૃદયમાં ઉતરી આવી છે. હું બદલાઈ ગયો છું.

વાસ્તવિકતા આ જ છે કે અનુભવ એ બૌદ્ધિક નથી-હાર્દિક છે. **બુદ્ધિ બતાવી શકે છે, હૃદય બદલાવી શકે છે.** 

અનુભવ માત્ર વિસ્તૃત સમજણથી નથી મળતો પણ સદ્યન પ્રયોગથી મળે છે. શ્રી યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રંથ સમજણપૂર્વકનો સદ્યન પ્રયોગાત્મક ગ્રંથ છે. આ ગ્રંથરત્ન કહે છે કે તમે હૃદયથી સાધનાના માર્ગે / યોગમાર્ગે યાલો. પૂછવાથી ગામ નથી આવતું, આવે છે ચાલવાથી.. બસ તમે ચાલો, જરૂર પહોંચાશે અનુભૂતિના આનંદ મહેલમાં.

પૂજ્યપાદ યોગાચાર્ય / સાધનાચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા આમંત્રણ આપે છે- સાધનામાર્ગમાં ચાલવાનું, ચાલો ને આનંદ માણતા જાવ. મંજિલે તો સંપૂર્ણ આનંદ (મહાઆનંદ) છે જ પણ માર્ગમાં ચ કેટલો આનંદ વચ્ચે મળતો જાય છે. તેનું વર્ણન એટલે જ યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રંથ.

સ્વરૂપ પ્રાપ્તિના બિંદુએ કેન્દ્રિત થયેલી આપણી તમામ સાધનાઓ છે. આત્મસ્વરૂપને સંપૂર્ણ પ્રાપ્ત કરવું એ પ્રત્યેક સાધકની ખ્વાઈશ છે. અનુભૂતિ વિના વાસ્તવિક આનંદની ઝાંખી પણ માણી શકાતી નથી. અનુભૂતિ અઘરી હ્યો છે જ પણ સરળ પણ છે.

આમ તો માત્ર બે ક્રદમ ચાલો ને અનુભૂતિ થઇ જાય. સશક્ત વિરક્તિ + અનન્ય શરણાગતિ = આત્માનુભૂતિ. ઇબક્તો વૈરાગ્ય ચાહ અને અણચાહની ખાણમાંથી બહાર લાવે છે. ઊંડી વિરક્તિ આવ્યા પછી-

नथी रहेतो पहार्थितन्य स्नेह हे अस्नेह नथी रहेतो व्यक्तितनन्य स्नेह हे अस्नेह नथी रहेतो शरीरतन्य स्नेह हे अस्नेह.

હોય છે માત્ર જે સમયે જે આવે તેનો ઉદાસીનભાવે સ્વીકાર. આમ વિરક્તિ ત્રણ દ્વંદ્વોની પેલે પાર લઇ જાય છે તો અનન્યશરણાગતિ એક અગત્યના દ્વંદ્વને મીટાવે છે કે જે દ્વંદ્વ પરિભ્રમણના મૂળમાં છે. અહંજન્ય રતિ - અરતિના દ્વંદ્વને ઉડાવી દેવાનું કામ અનન્ય શરણાગતિથી થાય છે. જયારે 'હું ' નું વિલીનીકરણ થાય છે. ત્યારે જે બચે છે તે છે આત્માનુભૂતિનો આનંદ. સર્વ દ્વંદ્વોની પેલે પારની આ ઘટના છે, પેલે પારનો આ આનંદનો મુલક છે. પૂજ્યપાદ જિનભદ્રગણિજી મહારાજે પણ ધ્યાનશતક ગ્રંથમાં સમાધિના આનંદને માણવા માટે ધ્યાનપૂર્વે અભ્યસ્ત કરાતી ચાર ભાવના જણાવી છે. જ્ઞાનભાવના, દર્શનભાવના, ચારિત્રભાવના અને વૈરાગ્યભાવના. તેમાં તિક્ષ્ણ ઉદાસીનભાવ તરફ લઈ જતી વૈરાગ્યભાવનામાં નિઃસંગતા, નિર્ભયતા અને નિરાશંસતાને ઘૂંટવાની વાત કરી છે. ધ્યાન નિર્વિકલ્પતાની ભૂમિકા પર વધુ જામે છે. ને આપણા પરિણામોની સતત ચંચલતા એ ધ્યાન માટે જોખમી છે. એટલે તો પૂજ્યપાદ શ્રી આનંદઘનજી મહારાજાએ શ્રી સંભવનાથ પ્રભુના સ્તવનમાં પ્રભુ સેવનની ભૂમિકામાં ત્રણ ચીજનો અંગુલિનિર્દેશ કર્યો છે. તેમાં સૌથી પહેલાં અભયને ઉજાગર કર્યો છે. અભયની વ્યાખ્યા આપતાં તેઓશ્રીએ કહ્યું છે - ' ભય ચંચળતા હો પરિણામની રે ' પરિણામની ચંચળતા એ જ મહાન ભય છે. પૂજ્યપાદ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ પણ લિલતવિસ્તરા ગ્રંથમાં 'અભયદયાણં' પદને પરિણામની નિશ્ચલતાના સંદર્ભે જ ખોલ્યું છે.

એ પરિણામની ચંચળતા ટાળવા માટે ત્રણ સ્ટેપ પૂજચપાદ જિનભદ્ાણિજી મહારાજે મૂક્યા છે.

- (૧) નિઃસંગતાથી રાગનો સંગ ખરી પડે છે.
- (૨) નિર્ભિયતા આવતા ભય ખરી પડે છે.(શરીર રાગ જતાં ભય જાય છે.)
- (3) નિરાશંસતા આવતા વધુ સારું મેળવવાની કે આ છે તે રાખવાની -આશંસા રહેતી નથી. સંગ ભયને આશંસાનો ધુમાડો જયારે અધ્યવસાયમાંથી નીકળી જાય છે ત્યારે નિર્વિકલ્પતાના પ્રદેશમાં પ્રવેશ થાય છે. અને નિર્વિકલ્પતાની ભૂમિકા પર ધ્યાન સુનિશ્ચલ થાય છે ને તેવા ધ્યાનમાં આત્માનુભૂતિ દૃઢપણે થઈ આવે છે. આનંદ મહેલે પહોંચવાની આ પ્રક્રિયા છે. યોગના ગ્રંથોમાં મંત્રિલે પહોંચવાની (ભિશ્ન ભિશ્ન સ્ટેપો દ્વારા) પ્રક્રિયાઓ બતાવવા દ્વારા એક અણમોલ ખજાનો ખૂલ્લો મૂકાયો છે.

જેમકે યોગવિંશિકામાં- સ્થાનયોગ, સૂત્રયોગ, અર્થયોગ, સાલંબનયોગ અને નિરાલંબનયોગ એમ પાંચ સ્ટેપ બતાવ્યા છે. જયારે યોગશતકમાં 'સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્યારિત્રનું એક જ આત્મામાં એકાત્મક અવસ્થાન તે ચોગ' કહી પૂજચપાદ વાચકવર ઉમાસ્વાતિજી મહારાજના શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્રના પ્રથમ સૂત્રને સુંદર અનુવાદિત કર્યું છે. ત્રણેચનું એકાત્મ અવસ્થાન તે જ સ્વરૂપ રમણતા, તે જ આનંદમહેલ. એજ રીતે ચોગબિંદુમાં - મોક્ષ સ્વરુપ બનતી જીવની ઉચિત પ્રવૃત્તિ (અનુષ્કાન) તે ચોગ કહી તેમાં અધ્યાત્મ, ભાવના, ધ્યાન, સમતા વૃતિસંક્ષચનાં પાંચ સ્ટેપો જણાવી ચોગમાર્ગને સ્પષ્ટ કર્યો છે. ને ચોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચચ ગ્રંથમાં તો પૂજચપાદ હરિભદ્રસૂરીશ્વરૂજી મહારાજાએ કમાલ કરી છે. આઠ સોપાનો જણાવીને મંજિલે જતા માર્ગમાં ક્યાં ક્યાં શું શું મળે, શું શું ટળે ને આનંદની વૃદ્ધિ કેટલી થતી જાય તેનું સુરેખ સ્પષ્ટ દર્શન કરાવ્યું છે. પૂજચપાદ આચાર્ચ ભગવંતશ્રીની આ મૌલિક ભેટ જિનશાસનને છે. ' જયાં સારું ને સાચું છે તે મારું છે ' તે ન્યાચે પૂજચપાદશ્રીએ પાતંજલ ચોગદર્શનમાંથી ચોગની દૃષ્ટિઓનું જૈન સાધનાધારામાં સુ-અવતરણ કર્યું છે.

આવા અધ્યાત્મપ્રયુર ગ્રંથો પર લોકભોગ્ય ભાષામાં પ્રવચનો કરવા અને લોકોના દિલ સુધી લોકોત્તર શાસનના સૂક્ષ્મ પદાર્થો પહોંચાડવા ઘણા ઘણા કષ્ટપ્રદ હોય છે. તેમ છતાં તેવું અઘરું કાર્ય પણ સરળતાથી ને સહજતાથી ભાવજગતના સ્વામી, સૂક્ષ્મ પ્રજ્ઞાવાન પૂ.પં.શ્રી મુક્તિદર્શન વિજયજી મહારાજાએ કર્યું છે. જૈનનગર-અમદાવાદ વિ.સ. ૨૦૫૨ ના ચાતુર્માસમાં યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રંથ પરની પ્રવચન શ્રેણીની પ્રશસ્તિની પરિમલ આજે પણ એવીજ પ્રસરી રહી છે. તે પ્રવચનોની બે પુસ્તિકાઓનું સંકલન/સંપાદન તત્ત્વપ્રેમી સાધ્વીયુગલ શ્રી મયૂરકલાશ્રીજી મ. તથા સાધ્વીજી શ્રી નંદીયશાશ્રીજી મ. કરેલ છે ને જૈનનગર સંઘે પ્રકાશિત કરેલ છે. જે શ્રી સંઘમાં ખૂબ જ આદરણીય બન્યા છે.

જયારે તત્વિજિજ્ઞાસુ, યોગરસિક જનોની બુલંદ માંગણીએ પ્રસ્તુત પુસ્તકનું (ભાગ શ્રીજાનું) લખાણ લખવા પૂ.પંન્થાસજી મ. ના હાથે કલમ ઉપાડાઈ ગઈ છે. ત્યારે આ શ્રીજા ભાગમાં ૪ થી ૮ દૃષ્ટિનું વર્ણન કરી યોગના ક્ષેત્રમાં એક મોટી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી છે. અશબ્દના ક્ષેત્રને શબ્દોમાં અવતરિત કરવું એ એક મોટી સિદ્ધિ છે. પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં પ્રત્યાહાર-ધારણા-ધ્યાન-સમાધિ જેવા અનુભવના મહેલે લઈ જતાં પ્રયોગાત્મક પદાર્થોને સરળ-સહજ-સુબોધ બનાવ્યાં છે. ચોગના પ્રયોગ દ્વારા પરિણામની પ્રાપ્તિની અનુભવગમ્ય વાતો જણાવી લેખકશ્રી પૂજ્યપાદ હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાની ભાવાત્મક સૃષ્ટિને સ્પર્શવામાં મહદ્ અંશે સફળ રહ્યા છે. સૂક્ષ્માન્વેષણ, બહુશુતતા પ્રસ્તુત પુસ્તકના પાને પાને ટપકી રહી છે.

આ ગ્રંથમાં ક્યાંક પૂજ્યશ્રી દ્રવ્યાનુયોગના ઊંડા અભ્યાસી તરીકે ઉપસી આવે છે, તો ક્યાંક ચરણકરણાનુચોગના પ્રખર હિમાયતી તરીકે પ્રગટ થઈ આવે છે, ક્યાંક સાધક તરીકે તો ક્યાંક માર્ગદર્શક તરીકે દુષ્ટિગોચર થાય છે. ક્યાંક અન્યાન્ય દર્શનોના તલસ્પર્શી અભ્યાસ દ્વારા તે તે દર્શનના પદાર્થીની તાર્કિકતા-અતાર્કિકતાની ચર્ચા કરનાર દાર્શનિક તરીકે તો ક્યાંક જૈનદર્શનની ધારામાં તે તે પદાર્થને કઈ રીતે સમાવિષ્ટ કરી શકાય તેમ જણાવી એક સમન્વયવાદી તરીકે નજરે પડે છે. ક્યાંક વર્તમાનકાલીન વિજ્ઞાનની ગૂઢવાતો લખીને જેનમુનિ વિજ્ઞાનના પણ ઊંડા अભ्यासी होय छे ते वात प्रगतना योडमां प्रहेर डरनार तरीड़े तो ક્યાંક આગમના ઠોસ અભ્યાસના બળે જિનાજ્ઞાની ઉત્સર્ગ-અપવાદમયતાને બતાવી વર્તમાનકાલીન શાસનમાં ચાલતી સંઘર્ષચૂક્ત સમસ્યાઓના એક સમર્થ સમાલોચક તરીકે આલોકિત થાય છે. કયારેક પ્રચંડ વૈરાગ્યના ઉદ્ગાતા તરીકે તો ક્યારેક પ્રભૂભક્તિ -સમર્પિતિના સમર્થક તરીકે દેખાય છે. ક્યારેક કષાયની(ભવની) ભયંકરતા બતાવે છે તો ક્યારેક અનુભવના આનંદવેદનની ગૂઢ અનિવર્ચનીય વાતો જણાવી એક આનુભાવિક તરીકે પ્રભાષિત થાય છે.

તેઓશ્રીની બહુમુખી પ્રતિભા , ચૌગિકદૃષ્ટિ અને બહુશ્રુતતાનાં દર્શન પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં ઠેર ઠેર થઇ રહ્યા છે . આ રહ્યાં કેટલાંક વિચાર રત્નો -

- શુભ પ્રણિધાન, શુભ ઉદ્દેશ અને ક્ષયોપશમભાવ એ નિશ્ચયથી મોક્ષમાર્ગ છે, જયારે પંચાયારનું પાલન એ વ્યવહારથી મોક્ષમાર્ગ છે.
- ગુરુનો વિયોગ એ વિયોગ નથી પણ ગુરુનું વિસ્મરણ એ વિયોગ છે.
- પરમાત્માના ગુણોની પોતાના આત્મામાં સ્પર્શાત્મક અનુભૂતિ એ સમાપત્તિ છે.
- બોધમાંથી આસક્તિ, અહંકાર, પક્કડ, એકાંત માન્યતા, કષાયોની તીવ્રતા આ બધું નીકળ્યા વિના બોધ સૂક્ષ્મ બનતો નથી.

- બોધને સૂક્ષ્મ બનાવવાનો રાજમાર્ગ ગુરુકુલવાસ અને ગુર્વાज्ञापासन पूर्वङ सतत शास्त्राભ्यास, चिंतन, मनन અને निદिध्यासन છे.
- કુતર્ક આત્મામાં અભિનિવેશ પેદા કરાવવા દ્વારા સાધનામાર્ગથી વચિત રાખે છે.
- ભગવાનની આજ્ઞા અનુકૂળ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવમાં તદવસ્થ પાળવાની હોય છે, પ્રતિકૂળ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ આવે ત્યારે ફેરફાર કરીને પાળવાની હોય છે. જિનાજ્ઞા ઉત્સર્ગ- અપવાદમય છે.
- વિકલ્પોની પરંપરા એ વિકલ્પનું અમરત્વ છે,
   વિકલ્પમાંથી રાગ-દ્રેષ-મોહનું નીકળી જવું તે વિકલ્પનું મરણ છે -નિર્વિકલ્પતા છે.
- આત્મપ્રદેશની સ્થિરતા અને ઉપયોગની નિશ્ચલતા એ બે આત્મસંબંધે
   મહત્ત્વનાં છે કે જેની સાધકે સાધના કરવાની છે.
- કપડું મેલું છે તે વિકારી ભાવ છે,
   કપડું ફાટ્યું છે તે વિનાશીભાવ છે.
- કોઈને માટે પણ મનમાં ખરાબ અભિપ્રાય બાંધવા એ ભાવપાપ છે,
   જે દ્રવ્યપાપ કરતાં મોટું છે :
- ફોઈપણ પુણ્યાંગ પરાકાષ્ઠાનું અને નિસ્વાર્થભાવે હોય ત્યારે તે જ પુણ્યાંગ બીજાભવમાં મોક્ષાંગ બની જાય છે.
- ૪ થી ૧૧ ગુણસ્થાનકમાં થતું આનંદવેદન બિંદુતુત્ય છે,
   જયારે કેવળજ્ઞાનમાં થતું આનંદવેદન સિંધુ તુત્ય છે.
- નિરીહતા, સહનશીલતા અને સર્િ મ સમાધાનવૃત્તિ એ ભાવ જૈનત્વ છે.
- ધર્મપુરુષાર્થમાં બહારના સાધનની પ્રધાનતા છે, જ્યારે મોક્ષપુરુષાર્થમાં બાહ્ય સાધનની ગોણતા હોય છે અને ઉપયોગની સાધના જ નિશ્ચયરૂપે હોય છે.
- અજ્ઞાનીને સજીવ અહંકાર હોય છે જ્ઞાનીને નિર્જીવ અહંકાર..

- જ્ઞાનાચારથી વસ્તુ સ્વરૂપનો નિર્ણય,
   દર્શનાચારથી પ્રેમદૃષ્ટિ વ્યાપક બને છે,
   ચારિત્રાચારથી સ્વરૂપમાં સ્થિરતાં આવે છે...
- મન લૂંટારું છે, સતત આપણને લૂંટે છે, ગુરુદક્ષિણામાં મન જ ગુરુને આપવાનું
- પરપીડાવર્ષન એ અહિંસાનું નિષેદ્યાત્મક સ્વરૂપ છે.
   પરહિતપ્રવર્તન એ અહિંસાનું વિદોચાત્મક સ્વરૂપ છે...
- પરમાત્માની નિરંતર સ્મૃતિ ને સંસારની વિસ્મૃતિ એ અધ્યાત્મ છે.
- નિર્વિક્લતા, સર્વજ્ઞતા, વિતરાગતા ત્રણેયનું એક્ત્વ એ સહજાનંદીપણું છે.
- નિરાગ્રહીપણું અને ગુણગ્રાહીપણું પેદા થાય તો જ સ્થાદ્વાદ જીવનમાં અમલી બને.
- આસક્તિ આશાતનાના મહાપાપ સુધી લઈ જાય છે.
- ધારણામાં સ્વરૂપ અભિમુખતા હોય છે.
   ધ્યાનમાં સ્વરૂપમાં એકાગ્રતા હોય છે.
   સમાધિમાં સ્વરૂપમાં રમણતા હોય છે.
- દૃષ્ટિમાં દોષ તે મિથ્યાદૃષ્ટિ
   દૃષ્ટિમાં સુધારો તે સમ્યગૃદૃષ્ટિ
   દૃષ્ટિનો દૃષ્ટા સાથે અભેદ તે કેવળજ્ઞાન.
- ધ્યાનમાં મનનું નિયમન હોય છે, સમાધિમાં મનનું અમન હોય છે.
- એકાગ્રતા સ્થૂલ સાધના છે,
   નિર્લેપતા સાક્ષીભાવ એ સૂક્ષ્મસાધના છે,
   સ્વરૂપ રમણતા સ્વરૂપાનંદાવસ્થા એ શૂન્યસાધના છે.
- દેહભાવ જાય સમકિત આવે,
   દેહભાન જાય સમાધિ આવે.
- અંતર્મુખ વ્યક્તિત્વના ધારક, ઉપશમભાવના સાધક, સૂક્ષ્માનુપ્રેક્ષી પૂજ્યપાદ પંન્યાસજી મહારાજાએ આવા તો અનેકાનેક રત્નકણોથી આ

'ચોગદૃષ્ટિનાં અજવાળાં' માં અજવાળાં પાથર્ચા છે. હૃદયને સાથે રાખી બહુમાનભાવ સાથે જો આ ગ્રંથરત્નને વાંચવામાં કે પીવામાં આવે તો જરૂર આંતરપ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય. ભગવતીજીમાં કે જ્ઞાનસારમાં 'તેંં જ્ઞો लेश्याविवृद्धिर्या' - પાઠ દ્વારા મુનિની તેજો લેશ્યાની જે વાત જણાવી છે તે તેજો લેશ્યાના પદાર્થને અધ્યાત્મચોગી પૂ. દેવચંદ્રજી મહારાજે જ્ઞાનસારની જ્ઞાનમંજરી ટીકામાં આત્મરમણતાથી જન્ય ચિત્તપ્રસભ્ભતાના સંદર્ભે ખોલી છે ને આવા ગ્રંથો-તથા આવી વિવેચના જરૂર ચિત્તપ્રસભ્ભતા પ્રગટાવી 'તેજોલેશ્યાના' શાસ્ત્રકથનને મૂર્તિમંત બનાવે છે. માટે જ આત્માનુભૂતિના સાધકને દૃષ્ટિનો ઉઘાડ કરવા તથા આનંદ માણવા આ પુસ્તકનું વાંચન કરવાની ભલામણ કર્યા વિના રહેવાનું નથી. મીઠાઈનો આસ્વાદ સહ્ માણે..

પ્રસ્તુત યોગદેષ્ટિનાં અજવાળાં ભાગ-3ના પ્રકાશનનો મુખ્ય યશ પ.પૂ. આચાર્ય દેવશ્રી નીતિસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયના વર્તમાન ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવશ્રી પ.પૂ. અરિહંતસિદ્ધસૂરીશ્વરજી મ.સા. ના આજ્ઞાવર્તિની સાધ્વીજી શ્રી લાવણ્યશ્રીજી મ.સા. ના શિષ્યા- પ્રશિષ્યા સાધ્વીજી શ્રી મયૂરકળાશ્રીજી તથા સાધ્વીશ્રી નંદીયશાશ્રીજીના ફાળે જાય છે. કારણકે અથાગ પરિશ્રમ લઈને જો પહેલા બે ભાગનું સંપાદન તેઓશ્રીએ ના કર્યું હોત તો ત્રીજો ભાગ બહાર પાડવાને કોઈ અવકાશ જ ન હતો. મૂર્ત્વં નાસ્તિ कृत: शाखा ?

તેઓશ્રીની ઉદાર, વિશાળ અને ગુણગ્રાહી દેષ્ટિથી જ પહેલાં બે ભાગનું સંપાદન થયું. જેનાથી તેને વાંચનારો એક ચાહક વર્ગ ઉભો થયો, જેના દ્વારા ત્રીજા ભાગની માંગણી વારંવાર આવતી ગઈ. માધ્યસ્થ અને ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિથી જેણે જેણે આ પુસ્તકને વારંવાર ચિંતન-મનન પૂર્વક વાંચ્યું છે તેને કાંઈને કાંઈ લાભ થયો છે. એમાં કોઈ શંકાને સ્થાન નથી. તેથી તેઓની શ્રુતભક્તિ અનુમોદના ને અભિનંદનને પાત્ર છે.

જેમના જીવનમાં ભક્તિ/વિરક્તિ અને રંવાધ્યાયની મસ્તી જામી છે, એક મિનિટ પણ ખોટી વેડફાઈ જાય તો જેમને વેદના થાય છે તેવા અપ્રમત્ત સાધક પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજાએ પ્રસ્તુત પુસ્તકની વાંચનસામગ્રી મને મોકલીને વાત્સલ્યતા/આત્મીયતાનો દોધ વર્ષાવી અનુપમ ઉપકાર કર્યો છે.

કોલેજના પુસ્તકની પ્રસ્તાવના પ્રાથમિક શાળાના વિદ્યાર્થીને લખવાનું કોઈ કહે તેવો ઘાટ આ પુસ્તકની પ્રસ્તાવના લખવાનો પ્રસ્તાવ જ્યારે મારી સામે આવ્યો ત્યારે થયો. આવા ગ્રંથો પર કાંઈપણ લખવાની અસમર્થતા હોવા છતાં પૂજ્યપાદ યોગવિદ્ આચાર્ચ ભગવંતશ્રી યશોવિજયસૂરીશ્વરજી મહારાજાની પ્રેરણાએ તથા પૂ.પંન્યાસજી મ.ની લાગણીએ ઉત્સાહિત - પ્રેરિત કર્યો છે.. બંને પૂજ્યોનો હું ઋણી છું

સોનું જ્યારે ઘરેણું બને છે ત્યારે વધુ શોભાસ્પદ બને છે.સોના જેવા આવા યોગ ગ્રંથો પર જયારે આવી ઘરેણું બનાવવા જેવી વિવેચના લખાય છે. ત્યારે તે ગ્રંથસુવર્ણની ઉપાદેચતા/શોભનીયતામાં વૃદ્ધિ થાય છે. ૪૦૦ પાનાનાં વિશાળ સાહિત્યને વાંચતા કાંઈક તોષ જરૂર અનુભવાયો છે. સંપૂર્ણ સંતોષ તો વારંવારના વાંચનથી મળે. માટે જ વાચકવર્ગને ભલામણ છે એક એક પૃષ્ઠને ધ્યાનથી વાંચશો. કોઈક પંક્તિ કોઈકના માટે દીપકનું કામ કરી જશે. પ્રાતઃકાલીન સૂર્યપ્રકાશ જો લોકોના જીવનને ધબકતું કરે છે તો પ્રસ્તુત ગ્રંથ જરૂર સાધકની ચેતના યોગમાર્ગે ધબકતી કરશે. સહુ વાંચન-મનન-ચિંતન દ્વારા અનુભવનું અમૃત પામો એજ શુભેચ્છા.

પૂજ્ય પંન્થાસજી મ. દ્વારા પણ આવા પથદર્શક પુસ્તકોનું આલેખન થતું રહે એ જ મંગલ કામના.

કલ્યાણકારિણી જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ કાંઈ લખાયું હોય તો ત્રિવિદો મિચ્છામિ દુક્કડમ્

જૂના ડીસા, જૈન ઉપાશ્રય, બનાસકાંઠા. પ્ર.જે.વ.૧૧ શુક્રવાર

> પૂજ્યપાદ આ ભ .શ્રી ૐકારસૂરીશ્વરજી મ .ના શિષ્યરત્ન પૂ . મુનિરાજશ્રી ચંદ્રચશ વિ.મ .ના શિષ્ય મુનિ ભાગ્યેશ વિજય



# જ્ઞાનપ્રસાર સહાયકો

શેઠશ્રી અરવિંદભાઈ દોશી બ્હેનશ્રી દેવીબ્હેન નીલાંબર બ્હેનશ્રી સુધાબ્હેન જવાહરભાઈ હરખચંદ બ્હેનશ્રી સુલસાબ્હેન સુરેન્દ્રભાઈ શાહ બ્હેનશ્રી જયશ્રીબ્હેન નિરંજનભાઈ શાહ બ્હેનશ્રી અનીલાબ્હેન મહેન્દ્રભાઈ મહેતા બ્હેનશ્રી મીનાબ્હેન શૈલેષભાઈ મહેતા શેઠશ્રી સેવંતીલાલ અંબાલાલ શેઠશ્રી શીવલાલ નગીનદાસ શેઠશ્રી જીતેન્દ્ર ચંદ્રલાલ બ્હેનશ્રી હંસાબ્હેન મનભાઈ શેઠશ્રી કલ્પેશ નરેન્દ્રભાઈ શેઠશ્રી શનાલાલ જેસીંગલાલ બ્હેનશ્રી મંજુલાબેન કેશરીમલ સંઘવી બહેનશ્રી સુહાસીનીબેન રમેશભાઈ કોઠારી તથા ગોવાલીયા ટેન્ક જૈન સંઘના ભાઈ-બહેનો બહેનશ્રી અરૂશાબેન કંપાણી ફોર્ટ મુંબઈ

ચંદ્રલોક, નેપીયન્સી રોડ, મુંબઈ પેડર રોડ, મુંબઈ ગોવાલીયા ટેન્ક, મુંબઈ બીચકેન્ડી, મુંબઈ ગોવાલીયા ટેન્ક, મુંબઈ



# વિષચાનુક્રમ

| અનુ.         | વિગત                                                            | પૃષ્ઠ નં.     |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|---------------|
| (9)          | ચોથી દૃષ્ટિમાં વિશેષ વર્ણનનું કારણ                              | q             |
| (5)          | ચોગનું ચોથું અંગ પ્રાણાચામ આ દૃષ્ટિમાં, દ્રવ્ય પ્રાણાયામના લાભ, | ૨ થી ૫        |
|              | દ્રવ્ય પ્રાણાયામની મર્યાદા, ભાવ પ્રાણાયામના ફાયદા,              |               |
|              | અચરમાવર્તવતીનેદ્રવ્ય પ્રાણાયામ હોય - ભાવ પ્રાણાયામ નહિ, ભાવ     | પ્રાણાચામ     |
| (3)          | દ્રવ્ય પ્રાણ અને ભાવપ્રાણ બંનેનો પરસ્પર સબંધ                    | ų             |
| (૪)          | ભાવપ્રાણ બગડી રહ્યા છે.                                         | 9             |
| ` ′          | ઉત્થાન દોષને અભાવ                                               | ۷             |
|              | તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ આ દૃષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે.               | ૧૧            |
|              | તત્ત્વબોધ પામના૨ જીવોની ચોગ્યતા કેવી હોય ?                      | ૧૨            |
| (८)          | સૂક્ષ્મ બોદ્યનો અભાવ                                            | 93            |
| (€)          | ગોંઠ સર્વત્ર વર્જર્થ છે.                                        | ৭४            |
|              | પ્રાણથી પણ ધર્મને અધિક માને                                     | ૧૫            |
|              | દ્યર્મની ખાતર પ્રાણ આપે                                         | ૧૭            |
| (92)         | સંસારની અસારતા                                                  | રવ            |
|              | તત્ત્વશ્રવણનું ફળ                                               | 53            |
|              | વજસ્વામીનો પૂર્વભવ                                              | રફ            |
|              | તત્ત્વશ્રવણથી પરોપકાર                                           | 59            |
|              | કલ્યાણનો અનુબંધ એ ગુરુભક્તિથી સાધ્ય છે.                         | . ५८          |
| (99)         | ગુરુ પૂર્ણિમા                                                   | કલ્           |
|              | ગુરુભક્તિના પ્રભાવથી તીર્થકરનું દર્શન                           | 30            |
|              | સમાપત્તિનું સ્વરુપ અને તેના ભેદ                                 | 39            |
|              | આત્માની અખંડતા                                                  | 33            |
|              | તત્ત્વના ચથાર્થ નિર્ણચમાં એકાંત માન્ચતા પ્રતિબંધક બને છે.       | 39            |
|              | કષ, છેદ અને તાપશુદ્ધ શાસ્ત્ર તે જ સમ્ચક્ શાસ્ત્ર                | ४९            |
|              | બોધમાં સૂક્ષ્મત્વ શું છે ?                                      | 83            |
|              | સૂક્ષ્મબોધ ભવસમુદ્ર પાર કરાવનાર                                 | ૪૫            |
| (૨૫)         | કર્મ રુપી વજનું ભેદન કરનાર                                      | 89            |
| ( ૨૬ )       | ફોચ માત્ર ઉપર સંપૂર્ણપણે વ્યાપી જનાર                            | 89            |
| (.59)        | અવેદ્યસંવેદ્યપદની અતાત્ત્વિકતા                                  | પ્વ           |
|              | અપાયશક્તિમાલિન્ય, અને તેનું કારણ                                | <b>43-4</b> 8 |
|              | તપ્તલોહપદન્થાસ વિચાર                                            | પ૯            |
|              | આ ચરમા પાપ પ્રવૃત્તિ શું છે ?                                   | ξο            |
| <b>(</b> 39) | વેદ્યસંવેદ્ય પદ એ આંતર સંવેદન છે.                               | <u> </u>      |

| (32)   | ધર્મરુચિ અણગારનું દ્રષ્ટાંત                                     | , ξ9           |
|--------|-----------------------------------------------------------------|----------------|
|        | અવેદ્યસંવેદ્યપદનું સ્વરુપ અને તેનાથી થતું નુકસાન                | 95-93          |
| (38)   | દેષ્ટિની નિર્મળતા, જીવન જીવવાની કળા                             | 94-9ξ          |
|        | ભવાભિનંદીના લક્ષણ                                               | 98             |
|        | ભવાભિનંદી જીવોનો બોદ્ય સ્વરુપથી જ ખરાબ                          | 9 <del>.</del> |
|        | ભવાભિનંદી જીવોનો બોધ ફ્ળથી પણ ખરાબ                              | <b>ح</b> و     |
|        | ભવાભિનંદી જીવો વર્તમાનને જોનારા.                                | ۷3             |
|        | અજ્ઞાન બહુ ખરાબ છે.                                             | ረሄ             |
|        | જન્મ, જરા, મૃત્યુની વાસ્તવિક ભયંકરતા.                           | ૮૫             |
| (89)   | સંસારના સુખને ખણજની ઉપમા, દૃષ્ટાંતનો ઉપનય                       | ८६-८9          |
|        | ્યુરુકૃપાનું સામર્થ્ય.                                          | ્રે∈૨          |
|        | અવેઘસંવેદ્યપદ કઈ રીતે જીતાચ ?                                   | 6-5            |
|        | અવેદાસંવેદાપદના જયને સૂચવનારા લિંગોને કહે છે                    | eч             |
| (84)   | કુતર્કની ભયંકરતા                                                | eξ             |
|        | ચોગદર્શન દ્વારા સાધના આ પ્રમાણે                                 | 909            |
|        | શ્રુત, શીલ અને સમાદિનું શ્રેષ્ઠ બીજ પરાર્થકરણ                   | १०२            |
| (४८)   | દ્રવ્ય પરોપકાર અને ભાવ પરોપકાર                                  | ૧૦૨            |
| (s∈)   | વ્યક્તિ કરતાં સંઘ મહાન                                          | १०४            |
|        | જિનાજ્ઞા ઉત્સર્ગ - અપવાદમય                                      | १०६            |
| (५१)   | રાણા પ્રતાપનું દુષ્ટાંત                                         | ୧୦୨            |
| (૫૨)   | ભાવપરોપકાર માટે શાસ્ત્રબોધ જરૂરી                                | १०८            |
| (43)   | કુતર્કની અસારતા                                                 | 906            |
| (૫૪)   | શબ્દ વિકલ્પ, અર્થ વિકલ્પ                                        | 990            |
|        | અતીન્દ્રિય પદાર્થનો નિર્ણય આગમથી                                | ঀঀঀ            |
|        | બૌદ્ધિક નિર્ણયો કદાપિ આખરી હોતા નથી                             | ૧૧૨            |
| (49)   | શ્રદ્ધા વિના બુદ્ધિમાન પણ ન જીવી શકે                            | ૧૧૨            |
| (५८)   | જાતિપ્રાયતા સર્વત્ર ભિન્નાર્થ                                   | 993            |
|        | કુતર્કના ઉપલક્ષણથી ખોટી ચર્ચા પણ વર્જ્ય છે.                     | ૧૨૧            |
|        | માનવભવની સફળતા સાધનાથી છે.                                      | 455            |
|        | मतिज्ञान डेवसज्ञाननुं अवशेष                                     | ૧૨૩            |
|        | આત્માને પરમાત્મા બનાવવાની જરૂર શા માટે ?                        | ૧૨૩            |
| (ξ3)   | "તાર્કિક બુદ્ધિને શ્રદ્ધાળુ બનાવવી" તે શાસ્ત્ર અધ્યયનનું ફળ છે. | ૧૨૪            |
|        | લચાવસ્થા                                                        | ૧૩૨            |
|        | ਮੀक्षनुं કારણ ਮਗ                                                | 933            |
| ( ξξ ) | ભાષાસમિતિ ઉપર સંગત સાધુનું દૃષ્ટાંત                             | 933            |
| (६९)   | વચનગુપ્તિ વિષયક ઉદાહરણ                                          | ૧૩૫            |
| (EC)   | અધ્યાત્મના માર્ગમાંથી આત્માનું પતન કયારે ન થાય ?                | 934            |

| (૬૯) ક્રિયામલ અને ભાવમલ; ક્રિયા, ચોગરુપ કયારે બને ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 939                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| (૭૦) આચાર પરિમિત, યોગ અસખ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 93८                |
| (૭૧) સત્સાધન શું છે ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧૩૮                |
| (૭૨) અનાદિની અવળી ચાલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧૩૯                |
| (93) યોગની વાતો સાકર જેવી, સંસાર એ પારકું ઘર છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ৭४०                |
| (૭૪) મૂળ ગર્ભશ્રીમંત પલ હાલ ચીંથરેહાલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 9୪9                |
| (૭૫) ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવોની વિચારણા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૧૪૨                |
| (૭૬) બત્રીસી ૨૩/૧૪માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ৭४3                |
| (૭૭) પ્રજ્ઞાપનીયતા અને ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • ৭४४              |
| (૭૮) ઇશ્વર જગલ્કર્તા નથી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૧૪૫                |
| (૭૯) વિશ્વ વ્યવસ્થા અને અધ્યાત્મ બંનેમાં ફેર છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૧૪૬                |
| (co) યોગર્માગ અને ભોગમાર્ગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૧૪૭                |
| (૮૧) બુદ્ધિ તત્ત્વની ઉપયોગિતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ৭४८                |
| (૮૨) સંપ્રદાચ શબ્દનો અર્થ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9४८                |
| (૮૩) સાધનના ઝઘડા કરીને સાધ્યનો ભોગ કદાપિ લેવાય નહિ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૧૫૦                |
| (૮૪) બાહ્ય ક્રિયાના ભેદ દેશકાલ સાપેક્ષ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૧૫૬                |
| (૮૫) પ્રામાણિક્તાનું ઈનામ બહુ મોટું છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૫૭                |
| (૮૬) કર્મચોગનું ભયસ્થાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૫૭                |
| (૮૭) દુઃખ પ્રત્યેનો સમ્ચગ્ અભિગમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૧૬૨                |
| (૮૮) ચિત્રભક્તિમાં હેતુ કહે છે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૧૬૩                |
| (૮૯) અપૂર્વકરણમાં મહાસમાધિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૧ <u>૭</u> ૦       |
| (૯૦) શ્રદ્ધા મેદ્યાદિથી કુવાસનાનો નાશ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧૭૧                |
| (૯૧) અસપત્ન ચોગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 993                |
| (૯૨) બોધગર્ભત્વાત્ અસ્થ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૭૪                |
| (૯૩) સ્વરુપના ભેદથી ભેદ, ફળના ભેદથી ભેદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૭૪-૧ <b>૭</b> ૫   |
| (૯૪) બુદ્ધિના નુકસાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ૧૭૫                |
| (૯૫) જેયાં અતિક્રમણ ત્યાં પ્રતિક્રમણ જરૂરી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٩ <b>.9</b> ξ      |
| (૯૬) સદનુષ્ઠાનના લક્ષણ (અનુષ્ઠાન પ્રત્યે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
| બહુમાન, કરવામાં પ્રીતિ, વિધ્નનો અભાવ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 99८, 9 <b>9</b> 6, |
| સંપદાનું આગમન, જિજ્ઞાસા તિક્ષસેવા)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ৭८०                |
| (૯૭) બુદ્ધિપૂર્વકના કાર્યોનું ફળ, જ્ઞાનપૂર્વકના છષ્ટાદિ કાર્યોનું ફળ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १८०                |
| (૯૮) અન્યદર્શમાં પણ અનુબંધશુદ્ધ ધર્મની મહત્તા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १८१                |
| (૯૯) મોક્ષાંગ અને પુણ્યાંગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9८२                |
| (૧૦૦)ભવાતીતાર્થચાચી જીવોનું સ્વરુપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १८४                |
| (૧૦૧)અહમ્થી શ્રુતકેવલી પણ નિગોદમાં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ૧૮૫                |
| (૧૦૨)વૈરાગ્ય કોની પ્રત્યે કેળવવાનો ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १८६                |
| The second secon | _                  |

| (૧૦૩)ભવાતીતાર્થચાચીનો એક જ માર્ગ                                 | ૧૮૭   |
|------------------------------------------------------------------|-------|
| (૧૦૪)જ્યાં ઉપશમ ભાવ નહિ ત્યાં ધર્મ નહિ                           | १८८   |
| (૧૦૫)અહં બ્રહ્માસ્મિ - મન્સૂરનું દ્રષ્ટાંત                       | १८८   |
| (૧૦૬ )આશ્ચર્ચ - ૨હસ્થ                                            | १८५   |
| (૧૦૭)એક સૂફી કથા                                                 | ૧૮૯   |
| (૧૦૮)વસ્તુ ઝેર નથી પણ તારો આગ્રહ એ જ ઝેર છે                      | ૧૯૫   |
| (૧૦૯)પ્રકારાંતરથી દેશનાના ભેદને કહે છે.                          | ૨૧૫   |
| (૧૧૦)નય અને પ્રમાણનો ભેદ                                         | 550   |
| (૧૧૧)દ્રવ્યાનુચોગ અને અધ્યાત્મ એ બે જુદી ચીજ છે.                 | 550   |
| (૧૧૨)મતાર્થી નહિ પણ આત્માર્થી બનવાનું છે.                        | ૨૨૬   |
| (૧૧૩)બીદ્ધ ધર્મમાં એક પ્રસિદ્ધ કથા                               | 559   |
| (૧૧૪)અંતઃકરણમાં શું શું છે ?                                     | ૨૨૮   |
| (૧૧૫)વાણી પરોપકાર માટે હો                                        | 539   |
| (૧૧૬)વિવેક અને વૈરાગ્ય જીવન નૌકાના બેહલેસા                       | 532   |
| (૧૧૭)અનધિકારી ચેષ્ટા સર્વત્ર વર્જ્ય છે                           | ૨૪૧   |
| (૧૧૮)વૈજ્ઞાનિક દેષ્ટિની સમીક્ષા                                  | ર૪૫   |
| (૧૧૯)તર્કશક્તિની સીમિતતા                                         | ં ૨૪૮ |
| (૧૨૦)આ જ વસ્તુના સારને કહે છે.                                   | ર૪૯   |
| (૧૨૧)૨ોહગુમની ભૂલ                                                | રપર   |
| (૧૨૨)સાધકના લક્ષણો                                               | ૨૫૭   |
| (૧૨૩)અંતે ક્ષાચોપશમિક ધર્મ પણ ત્થાજ્ય                            | રપ૮   |
| (૧૨૪)૨સબંધની વિશેષ સમજણ                                          | રપલ   |
| (૧૨૫)સાધકનું સ્વરુપ                                              | २६३   |
| (૧૨૬)પરમાત્માની પ્રત્યે પ્રીતિ અને ભક્તિ કુસંસ્કારોના દારૂગોળાને | ૨૬૪   |
| ખતમ કરે છે.                                                      |       |
| (૧૨૭)જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું પાલન દુષ્કર છે.                           | રદ્દપ |
| (૧૨૮)અહંકારની ઓળખાણ                                              | 529   |
| (૧૨૯)મહા પુરુષોના માર્ગને અનુસરતા પુષ્પચુલા સાધ્વીને કેવલજ્ઞાન   | २६७   |
| (૧૩૦)વડીલોની આજ્ઞાના પાલન રૂપ વ્રતને ગ્રહણ કરળું તે બીજા         |       |
| વ્રતગ્રહણથી અધિક છે.                                             | રફલ   |
| (૧૩૧)મહાપુરુષોનો માર્ગ શું છે ?                                  | 999   |
| (૧૩૨)સમિતિનું સ્વરુપ                                             | 595   |
| (૧૩૩)સમિતિના પાલનથી જીવદયાના પરિણામ                              | 593   |
| (૧૩૪)અદ્ભુત વિધેયાત્મક વિચારણા-બુદ્ધના જીવનનો એક પ્રસંગ          | 593   |
| (૧૩૫)જીવો અને જીવવા દો.                                          | ર૭૫   |
| (૧૩૬)પ્રેમનું અવ્યક્ત સંવેદન                                     | ર૭૮   |
|                                                                  |       |

| (૧૩૭)અંદરનું મશીન બગડેલું છે.                                   | · 59G        |
|-----------------------------------------------------------------|--------------|
| (૧૩૮)દયા એ અર્દાજરતી ન્યાય છે.                                  | 596          |
| (૧૩૯)શુકલપાક્ષિકપણું શું છે ? દ્રવ્યદયા - ભાવદયા                | 500-565      |
| (૧૪૦)ગુરુવર્ગ અને તેમની પૂજાવિધિ                                | 573          |
| (૧૪૧)માતા-પાહિની                                                | २८६          |
| (૧૪૨)દ્યાવમાતાનું ૠણ, માતૃપ્રેમ                                 | २८६-२८७      |
| (૧૪૩)પરમાત્માની નિરંતર સ્મૃતિ અને સંસારની વિસ્મૃતિ એ            |              |
| અધ્યાત્મ છે.                                                    | ર૮૯          |
| (૧૪૪)મેમદૃષ્ટિ - બ્રહ્મદૃષ્ટિ                                   | ૨૮૯          |
| (૧૪૫)ઉપસંહાર કરતા કહે છે.                                       | રલ્પ         |
| (૧૪૬)રોથી દીપ્રા દૃષ્ટિનો સાર                                   | રહ્ય         |
| (૧૪૭)પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિ                                       | રહ્ટ         |
| (૧૪૮)બત્રીસી ૨૪-૧માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે                   | <b>୧</b> ୧८  |
| (૧૪૯)બત્રીસી ૨૪-૨ માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે.                 | <b>5</b> 66  |
| (૧૫૦)સમ્યક્ત્વ ટકાવવા માટે જાગૃતિની આવશ્યકતા                    | <b>૨</b> ૯૯  |
| (૧૫૧)કૃષ્ણને મરણાંતે અશુભ લેશ્યા                                | 300          |
| (૧૫૨)ભાન્તિ દોષનો નાશ                                           | 309          |
| (૧૫૩)વિષય વિરકતતા એ જ સમકિત                                     | 30 <b>3</b>  |
| (૧૫૪)વંદનાદિ ક્રિયાઓ અભાન્ત                                     | 303          |
| (૧૫૫)મિથ્ચાદૃષ્ટિ અને સમ્ચગ્દૃષ્ટિની ભેદરેખા                    | 308          |
| (૧૫૬)સાધકને બે ધારા - એક મોક્ષની, એક બંધની                      | 308          |
| (૧૫૭)વસ્તુમાં બે સ્વભાવ 👙 😁 🥆 ને પર્ચાય                         | 3 <b>0</b> 4 |
| (૧૫૮)ક્ષાચોપશમિક લબ્લિ, વિશુદ્ધિ લબ્લિ, દેશના લબ્લિ, પ્રાયોગિકી |              |
| લબ્ધિ, કરણલબ્ધિ                                                 | 306          |
| (૧૫૯)હું બાવો ને મંગળદાસ                                        | <b>૩</b> ૧૪  |
| (૧૬૦)અંગારકારકનું દૃષ્ટાંત                                      | 330          |
| (૧૬૧)ચોગપ્રવૃત્તિનું પ્રથમ ચિક્ષ                                | 332          |
| (૧૬૨)છક્રી દૃષ્ટિમાં ૨૯ેલા યોગીના ચિક્ષો                        | 339          |
| (૧૬૩)સાતમી - આઠમી દૃષ્ટિમાં રહેલા નિષ્પશ્ન યોગીના ચિઠ્ઠો        | 333          |
| (૧૬૪)પાંચમી સ્થિરાદૃષ્ટિનો સાર                                  | 338          |
| (૧૬૫)હવે છક્રી કાન્તા નામની દૃષ્ટિને કહે છે.                    | 33४          |
| (૧૬૬)ચોગનું છકું અંગ ધારણા                                      | 33ξ          |
| (૧૬૭)અન્યમુદ્દ દોષનો નાશ (બંત્રીસી ૨૪/૮ ની સાક્ષી)              | 33ξ          |
| (૧૬૮)ગૃહસ્થપણામાં પ્રભુની ઉદાસીનતા, આત્મતત્ત્વ                  | 339-33८      |
| (૧૬૯)મીમાંસા ગુણ (બબ્રીસી ૨૪/૮)                                 | 336          |
| (૧૭૦)મોહનીયનું સ્વરૂપ                                           | 33 <b>6</b>  |
|                                                                 | 1            |

| (૧૭૧)જ્ઞાનીની દશા અવર્ણનીય છે.                         | 384              |
|--------------------------------------------------------|------------------|
| (૧૭૨)એક સાધક આત્માના અનુભૂતિ પછીના ઉદ્ગાર              | 386              |
| (૧૭૩)વિહરમાન અનંતવીર્ચ જિને સ્તવન ક્ષમાવિજયજી મ.       | 343              |
| (૧૭૪)મિથ્યાત્વની ભયંકરતા                               | <b>૩</b> ૫૬      |
| (૧૭૫)છક્રી કાન્તા દૃષ્ટિનો સાર                         | <b>3</b> ξ૪      |
| (૧૭૬)સાતમી પ્રભાદૃષ્ટિ                                 | <b>3</b> ξ૪      |
| (૧૭૭)ધારણામાંથી ધ્યાન                                  | <b>3</b> ξ૫      |
| (૧૭૮)મતિજ્ઞાન એ કેવલજ્ઞાનનું રોમટિરિયલ છે.             | 355              |
| (૧૭૯)ધ્યાનદશા અને વ્યુત્થાન દશા                        | 35८              |
| (૧૮૦)ધ્યાનદશામાં સ્વસાધનથી ધર્મ કરવાનો છે. સાધક અવસ્થા | 3 <b>६८/3</b> ६૯ |
| (૧૮૧)ધ્યાન અને જીવન                                    | 3 <b>5</b> C     |
| (૧૮૨)પ્રભુનો સંદેશ                                     | 998              |
| (૧૮૩)આ દૃષ્ટિમાં શુક્લધ્યાનની યોગ્યતા                  | 398              |
| (૧૮૪)ક્રિયાજનકર્ત્વે કારકર્ત્વમ્                       | 325              |
| (૧૮૫)પુણ્યોદયની અપેક્ષા માટે સુખની પરાધીનતા            | 3८८              |
| (૧૮૬)ધ્યાનજન્ય સુખ કેવી રીતે પમાય ?                    | 3 <b>:</b> -0    |
| (૧૮૭)અરિહંતને ઓળખતા આત્મા ઓળખાય છે.                    | 36-5             |
| (૧૮૮)ઈચળ અને ભમરી                                      | <b>3</b> 6-4     |
| (૧૮૯)સાતમી પ્રભાદૃષ્ટિનો સાર                           | 36-6-            |
| (૧૯૦)આઠમી પરાદૃષ્ટિ                                    | ४००              |
| (૧૯૧)ભોજવૃત્તિ                                         | ४०२              |
| (૧૯૨)વ્યાસભાષ્ય                                        | ४०२              |
| (૧૯૩)દેહભાવ જાય ત્યારે સમકિત આવે અને                   |                  |
| દેહભાન જાય ત્યારે સમાધિ આવે.                           | ५०२              |
| (૧૯૪)આસંગદોષનો ત્યાગ                                   | ४०४              |
| (૧૯૫)અરિહંતનું સ્વરુપ                                  | ૪૧૨              |
| (૧૯૬)અનંત દ્રવ્ય, અનંતક્ષેત્ર, અનંતકાળ, અનંતભાવ        | ४৭૯-४२०          |
| (૧૯૭)સંસાર એ જ મહાવ્યાધિ                               | ०५४              |
| (૧૯૮)આપણે ભૂલા પડચા છીએ.                               | ४२२              |
| (૧૯૯)ઉપસંહાર                                           | ४3६              |
| (૨૦૦)ચાર પ્રકારના ચોગી                                 | 836              |
| (૨૦૧)સર્વત્ર દ્વેષ વગરના કુલચોગી                       | <b>४</b> ४९      |
| (૨૦૨)દચાળુ, વિનીત, બોઇવંત, જિતેંદ્રિય                  | 885              |
| (૨૦૩)ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ                              | ૪૪૫-૬            |
| (૨૦૪)સ્થેર્ચચમ, સિદ્ધિચમ                               | ४४६-७            |
| (૨૦૫)અવંચક યોગ                                         | <b>८</b> ४४      |
|                                                        | 1                |

# श्री सहस्त्रफणा पार्श्वनाथाय नमः ॥

પહેલા બે ભાગમાં ૫૬ શ્લોક અર્થાત્ ચોગની ત્રીજી બલા દૃષ્ટિ સુધીનું વિવેચન કર્યું હવે ચોથી દૃષ્ટિનું વર્ણન કરાય છે.

# प्राणायामवती दीप्रा, न योगोत्थानवत्यलम् । तत्त्वश्रवणसंयुक्ता, सूक्ष्मबोधविवर्जिता ॥ ५० ॥

ચોથી દૃષ્ટિમાં ગ્રંથકારશ્રીએ પ9થી માંડીને ૧૫૩ શ્લોક અર્થાત્ ૯૭ શ્લોક જેટલું વિવેચન કર્યું છે. સૌથી વધારે વિવેચન આ જ દૃષ્ટિમાં છે.

#### ચોથી દૃષ્ટિમાં વિશેષ વર્ણનનું કારણ :-

પાંચમી દૃષ્ટિ મોક્ષલક્ષી છે. ત્યાં ભવનો ભય છે. સ્વરૂપ પ્રત્યે પ્રયત્નપૂર્વકની જાગૃતિ છે. વિશેષ વૈરાગ્ય છે. સાંસારિક બધી પ્રવૃત્તિથી આત્મા નિર્વેદ પામેલો છે. અહીં સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ છે માટે સૂક્ષ્મ બોધપૂર્વકનો યોગ છે.

આ અવસ્થા પકડવા માટે આચારો, ભાવનાઓ દૃઢ બને, સ્થિર બને, ક્ષયોપશમ રૂપ બને તો પાંચમી દૃષ્ટિ આવે માટે ચોથી દૃષ્ટિમાં પાંચમી દૃષ્ટિના કારણોનું વર્ણન વિશેષ રૂપે છે. અપૂર્વકરણના પરિણામથી ગ્રંથિ ભેદાય છે. અને ત્યાર પછી સમક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તે અપૂર્વકરણનો પરિણામ પ્રાપ્ત કરવા માટે જીવને ઘણો પુરુષાર્થ કરવો પડે છે. નદીનો સામા પૂરે તરવા જેવું છે. અહિંયા શત્રુની શત્રુરૂપે બરાબર ઓળખ થઇ છે અને આત્માં એના નાશ માટે કટીબદ્ધ બન્યો છે. શત્રુના નાશ માટેનું તીવ્ર પ્રણિધાન છે. એટલે એનો નાશ કરવા માટે કેવા કેવા ઉપાયો અજમાવવાં પડે એ ખ્યાલ હોય તો જીવ પાછો પડે નહિ. શત્રુ જેટલો બળવાન એટલો પુરૂષાર્થ પણ પ્રચંડ કરવો પડે અને આત્માને મોક્ષે જવા માટે મોહ જેવો બીજો કોઈ શત્રુ નથી. અહિંયા બોધ વિકસિત થયેલો છે. દાર્મચોવનની વિશેષ અવસ્થા છે. સંસારના દુઃખો અને પરિભ્રમણથી જીવ ત્રાસ પામ્યો છે. સ્વરૂપને પામવાની લગન છે. માટે તે પામવા માટે વિશેષ વર્ણન છે જ્યારે પહેલી ત્રણ દૃષ્ટિ અવિકસિત છે. દૃષ્ટિનો ઉઘાડ જેવો જોઈએ તેવો થયો નથી તેમ જ શત્રુના નાશનું તીવ્ર પ્રણિધાન નથી. પ્રમાદ પણ વધુ પ્રમાણમાં છે તેથી ત્યાં વિશેષ વર્ણન કરવાનું પ્રયોજન નથી. હાથ પકડીને લઈ જવા જેવી સ્થિતિ છે. "ક્હીએ તે માને અને આચરે" એના જેવું છે. જેમ નહિ અનુભવેલા પ્રદેશની મુસાફ્ર્ટીએ જતા માણસને ઘણી બધી તૈયારી અને સૂચના આપવી પડતી

હોય છે તેમ અત્યાર સુધી નહિ અનુભવેલા અનુભવની સફરે જતા આત્મપથિકને કેટલીક તૈયારી અને કેટલીક સૂચના આપવી પડે તેવી સૂચના ચોથી દૃષ્ટિમાં છે. જ્યારે ચોથા પછીની દૃષ્ટિઓ અતિવિકસિત છે. અનુભવ ગમ્ચ છે. જ્ઞાન અને આચારમાં પણ સ્થિત છે. ત્યાં જે કહેવાનું છે તે બધું અંશે અંશે અનુભવાય છે. જેમ કોલેજના બુદ્ધિમાન વિદાર્થીને બહુ વિવેચનની જરૂર હોતી નથી. તેને માટે ઈશારો કાફી છે. તેના જેવું પાછળની દૃષ્ટિમાં છે.

ટુંકમાં પહેલી ત્રણ દૃષ્ટિમાં બોધ અવિકસિત હોવાથી તેમજ આચાર અને ભાવના દ્વારા આત્મા ઉપર સંસ્કરણ ન થતું હોવાથી તેઓ મોહને પોતાનું ઘર માને છે. આત્મસ્વરૂપ અંશથી જ માત્ર ખૂલેલું છે તેથી ત્યાં વિશેષ વર્ણન શું કરવાનું હોય ? તેમ જ પાછલી દૃષ્ટિમાં જીવ વિરતિ અને સ્વરૂપને પોતાનું ઘર માને છે એટલે ત્યાં પણ વિશેષ વર્ણનની આવશ્યકતા ગ્રંથકારશ્રીને નહિં લાગી હોય એમ લાગે છે.

ગાથાર્થ - ચોથી દૃષ્ટિ દીપ્રા નામની છે. ત્યાં પ્રાણાયામ નામનું યોગનું ચોથું અંગ પ્રાપ્ત થાય છે. ઉત્થાન નામનો દોષ આ દૃષ્ટિમાં ટળે છે. અને તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ પ્રગટ થાય છે તેમ જ સૂક્ષ્મબોદ્યથી રહિત આ દૃષ્ટિ

વિવેચન :- મિથ્યાત્વના દલિકોમાંથી મોહનો ઘણો બધો ૨સ નીકળી જાય ત્યારે જીવને આ દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે. પહેલી ત્રણ દૃષ્ટિ કરતાં આ દૃષ્ટિમાં બોધ અધિક અર્થાત્ દેદીપ્યમાન હોય છે. દીપકની પ્રભા જેવો હોય છે માટે દીપા દૃષ્ટિ કહેવાય છે. અહિંયા બોધ વધવાથી આત્મા ઉપર સંસ્કાર પડે છે. પટુ સ્મૃતિ હોય છે. અનુષ્ઠાન કાલે ઉપયુક્તતા પણ હોય છે છતા મિથ્યાત્વ હોવાથી દ્રવ્યક્રિયા કહેવાય છે.

<u>થોગનું ચોથું અંગ પ્રાણાયામ આ દૃષ્ટિમાં</u>:-પ્રાણાયામના બે ભેદ છે. દ્રવ્ય પ્રાણાયામ અને ભાવ પ્રાણાયામ. શ્રીપતંજલિ પ્રાણાચામથી દ્રવ્ય પ્રાણાચામને પણ સ્વીકારે છે. તેમાં રેચક, પૂરક અને કુંભક ત્રણ અવસ્થા હોય છે. અંદરમાં રહેલા અશુદ્ધ વાયુને બહાર કાઢવો તે રેચક. બહારના શુદ્ધ વાયુને અંદરમાં લઈ જવો તે પૂરક અને તેને અંદરમાં ધારી રાખવો ને કુંભક.

#### द्रव्य प्राष्ट्रायामना साल

પ્રાણ અને મનનો પરસ્પર સંબંધ છે. यत्र मनः तत्र पवनः यत्र पवनः तत्र मनः । प्राण उपर इंट्रोल इरवा द्वारा मननुं नियमन इरवुं ते योगदर्शननी પ્રક્રિયા છે જે હઠયોગ સ્વરૂપ છે. જ્યારે ભાવના વગેરે દ્વારા મનને શૂદ્ધ કરી પ્રાણની ગતિને શાંત અને સ્થિર કરવી તે રાજયોગની પ્રક્રિયા છે. પ્રાણને રોકવાથી અર્થાત્ કુંભક પ્રાણાયામ કરવાથી પ્રાણ સ્થિર થતા મનનું પણ નિયમન થાય છે અને તેથી અંદરના આવરણો તૂટતાં જીવને જ્ઞાનનો ક્ષર્યોપશમ થાય છે તેજ રીતે કુંભક અવસ્થામાં કરેલ અરિહંતનો જાપ કે અર્હનું ધ્યાન तेने सगर्ल ध्यान કહેવાય છે. જેનાથી ખૂબ સુંદર ક્ષયોપશમ થાય છે. પ્રાણાયામ કરવાથી નાડીનું શુદ્ધિકરણ થાય છે. શરીર સ્કૂર્તિલું બને છે. રાગાદિ નાશ પામે છે. ઇન્દ્રિયો ઉપર વિજય પ્રાપ્ત થાય છે. આહારસંજ્ઞા વગેરે ઉપર કાબુ આવે છે. ધારણાની યોગ્યતા વધે છે. છતાં ગ્રંથકારશ્રી અહિંયા દ્રવ્ય પ્રાણાયામ ગ્રહણ ન કરતા સીધુ ભાવ પ્રાણાયામ જ ગ્રહણ કરે છે તેનું કારણ એ છે કે તે હઠયોગની પ્રક્રિયા છે તેમજ શ્વાસને રોકવો વગેરે એ કાયકલેશ રૂપ છે અને જો તે કરતા ન આવડે તો લાભ કરતા નુકસાન ઘણું થવાનો સંભવ છે અને કોઈક વખત ગાંડપણ, ચિત્તની અસ્થિરતા, મૃત્યુ વગેરેનો સંભવ રહે છે માટે દીર્ઘદૃષ્ટા જૈનાયાર્ચીએ આ પ્રક્રિયાને પ્રધાનતયા અપનાવી નથી.

### द्रव्य प्राणायामनी मथहा

કેટલાંક દ્રવ્ય પ્રાણાયામથી ધ્યાનસિદ્ધિ માને છે. તે વાતનું બે શ્લોકોથી ખંડન કરે છે.

तन्नाप्नोति मनः स्वास्थ्यं, प्राणायामैः कदर्थितम् । प्राणस्यायमने पीडा, तस्यां स्यात् चित्तविप्लवः ॥ पूरणे कुम्भने चैव, रेचने च परिश्रमः । चित्तसंक्लेशकारणात्, मुक्ते प्रत्यूहकारणम् ॥ योगशास्त्र ह/४-५.

પ્રાણાયામથી કદર્થના પામેલું મન સ્વસ્થતા પામતું નથી કારણકે પ્રાણનો નિગ્રહ કરવામાં શરીરની પીડા અને તેથી મનની અસ્થિરતા થાય છે. પૂરક, કુંભક અને ટેચન ક્રિયા કરતાં પરિશ્રમ કરવો પડે છે. તેમ કરવાથી મનનો સંકલેશ થાય છે અને મન સંકલેશ એ મુક્તિનું વિઘ્ન છે.

द्रव्य प्राणायाम शरीरनी विषम धातुने सम हरे छे. आगंतुङ अप्रधान भननी ९५ता वगेरेने रोझे छे. तेम९ पित्त अने वायुना प्रहोपथी थतां राग-द्वेषना, इषाय-नोइषायना सामान्य आवेशोने पण रोझे छे. छतां तीव्र इमेंदिय ९०य, तीव्र संस्डार ९०य मोहना अने थीएद्धि निद्राना ઉद्दयोने द्रव्य प्राणायाम दूर नथी इरता से तो साव प्राणायाम ९ इरे छे.

#### ભાવ પ્રાણાચામના ફાયદા

ઇન્દ્રિયનિગ્રહ, ક્ષાય - નોક્ષાય નિગ્રહ, ભાવના, તપ, જ્ઞાન-ઘ્યાન, આચાર પાલન, દેવ-ગુરુ-દર્માત્માની ભક્તિ આ રૂપ ભાવ પ્રાણાયામથી કષાયોના ઉદયો મંદ પડે છે. નવા ઉદયો અટકે છે. આવેશ ઓસરે છે. જીવ પશ્ચાત્તાપ દ્વારા પાછો ફરે છે. કષાયો ન કરવાનું પ્રણિદાન થાય છે. વિષયોથી કાયા નિવૃત્ત થાય છે. મન નિવૃત્ત થવા ઝંખે છે. ભાવ પ્રાણાયામ, દ્રવ્યપ્રાણાયામનું નિયંત્રણ કરે છે. ભાવ પ્રાણાયામવાળાને દ્રવ્યપ્રાણાયામ સહજ ચાલે છે. દ્રવ્ય પ્રાણાયામને વિષમ થવાના કારણો-ચિંતા, હતાશા, તીવ્ર ઈચ્છા, તીવ્ર કોદાદિ, તીવ્ર રાગ-દ્રેષાદિ - ભાવ પ્રાણાયામ દ્વારા નાશ પામે છે અને એ કારણો નાશ પામતા દ્રવ્ય પ્રાણાયામ નિયંત્રિત થાય છે.

આમ જૈન શાસનના દીર્ઘદ્રષ્ટ। ધૂરંઘર જ્ઞાની પુરુષોએ સાધુ અને શ્રાવકોના આચારો અને દિનચર્ચાની ફુલગુંથણી જ એવી રીતે કરી છે. કે જે સર્વત્ર ભાવ પ્રાણાયામ અને તેના કારણોથી વ્યાપ્ત હોવાથી તેમાં દ્રવ્યપ્રાણાયામનો કોઈ વિદ્યાત નથી. એ સહજ-સિદ્ધ છે.

૫-१० मिनिट विश्राम કરવો, स्वाध्याय કરવો, ઇચ્છાને અંકૂશમાં રાખવી, ઉતાવળે ચાલવું નહિં, ઉતાવળે બોલવું નહિં, વિકારી નજરે જોવું નહિં, વિકારી દૃશ્યો જોવા નહિં, ઉદ્દભટ વેશભૂષાનો ત્યાગ કરવો, અકલ્યાણમિત્રના પરિચયનો ત્યાગ કરવો, માતા-પિતાદિ-વડિલોનો વિનય કરવો તેમને બહુમાનની નજરે જોવા, દેવ, ગુરુના સાંનિધ્યમાં રહેવું, તેમની ભક્તિ કરવી. આ બધું ભાવપ્રાણાયામ છે જે દ્રવ્ય પ્રાણાયામને નિયંત્રિત રાખે છે, વિષમ થવા દેતા નથી.

#### અચરમાવર્તવર્તીને દ્રવ્ય પ્રાણાયામ હોય ભાવ પ્રાણાયામ નહિ.

रैन शासन लाव प्राणायाम रुप छे रेमां द्रव्य प्राणायामनी अप्रधानता छे. परंतु निषेध हे जंडन नथी. आ वात वायह वर्गे जास ज्यासमां राजवा रेवी छे. रैन शासनना आ मर्मने निह पामनारा आत्माओ शास्त्रोमां द्रव्य प्राणायामनुं वर्णन निह र्षावा मणतुं होवाथी तेनुं जंडन हरवा सागी राय तो ते रैनशास्त्रोना मर्म प्रत्येनी तेमनी अनिसज्ञता छे. शास्त्रमां रोवा नथी मणतुं तेरसा मात्रथी वस्तु जंडनीय जनती नथी अने शास्त्रमां मणे तेरसा मात्रथी सेहांते ते ग्राह्म जनती नथी पण सर्वत्र समन्वय दृष्टि अपनावी समाधानहारी वसण हेणववुं सेष प्रियत छे.

આ દૃષ્ટિમાં અશુભ ભાવોનો રેચ થાય છે અર્થાત્ બહુલતયા અશુભ ભાવો સ્પર્શતા નથી ક્વચિત્ થાય તો હેયબુદ્ધિ પૂર્વકના થાય છે. તેમાં ઉપાદેય બુદ્ધિ થતી નથી. શુભભાવોનું ઉપાદેય રૂપે ગ્રહણ થવું તે પૂરક છે અને તેને તે રૂપે ધારી રાખવું તે કુંભક છે. તે આ રીતે-

#### <u>ભાવપ્રાણાચામ :-</u>

ભાવપ્રાણાયામમાં પણ રેચક, પૂરક અને કુંભક હોય છે તેમાં અશુભ આચારો, અશુભવિચારો અને અશુભપ્રણિધાન-અશુભ ઉદ્દેશનો ત્યાગ હોય છે. અશુભઆચારો અને અશુભવિચારો એ આગંતુક અશુભભાવ છે તેનું મૂળ આત્મામાં પડેલ વિષય અને કષાયમાં સુખબુદ્ધિરૂપ અશુભપ્રણિધાન છે. આ અંદરમાં રહેલા અશુભ પ્રણિધાનના બળ ઉપર જ અંદરમાંથી અશુભઆચાર અને અશુભવિચાર ચાલ્યા આવે છે માટે અશુભભાવો અને અશુભ આચારોને અટકાવવા હોય તો અંદરમાં પડેલ અશુભ પ્રણિધાનનો નાશ કરવો જોઈએ.

ઉપરોક્ત ત્રણે ચીજોનો ત્યાગ કરવો એ ભાવરેચક છે. શુભપ્રવૃત્તિ,

શુભભાવ અને શુભપ્રશિદ્યાન સતત કરતા રહેવું એ ભાવપૂરક છે અને આ પ્રણેને આત્મામાં સ્થિર કરવા તે ભાવ કુંભક છે. દ્રવ્યપાણાયામ કરવાથી થોડા સમય માટે અશુભ પ્રવૃત્તિ અને અશુભભાવોનો રેય થતો દેખાય છે પરંતુ તેનાથી અંદરમાં પડેલ અશુભપ્રશિદ્યાન - અશુભ ઉદ્દેશ નીકળતો નથી અને તેથી આત્મામાં ક્ષયોપશમભાવ - શુભ પ્રશિદ્યાન - શુભ ઉદ્દેશ કે જે શુભભાવ અને શુભ આચારનું મૂળ છે તે પ્રાપ્ત થતા નથી જયારે તત્વદૃષ્ટા જ્ઞાની પુરુષોએ તો સાધુ અને શ્રાવકની દિનચર્યા જ એવી ગોઠવી દીધી છે કે જેમાં સતત ક્ષયોપશમભાવ - શુભ પ્રશિદ્યાન બનેલું રહે. શુભ પ્રશિદ્યાન, શુભ ઉદ્દેશ અને ક્ષયોપશમભાવ એ નિશ્ચયથી મોક્ષમાર્ગ છે. અને પંચાયારનું પાલન એ વ્યવહારથી મોક્ષમાર્ગ છે.

જૈન શાસ્ત્ર નિર્દિષ્ટ સાધુપણાની ચર્ચામાં સંસારના આરંભ સમારંભનો ત્યાગ, સંસારની પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ, સ્વજનોનો ત્યાગ, ગુરુકૂલવાસ સેવન, ગુરુવિનય, પંચાયાર પાલન, બ્રહ્મચર્ચ અને તેની નવવાડનું પાલન, વૈરાગ્ય અને આચારગ્રંથોનું અધ્યયન, સતત સ્વરૂપનું લક્ષ્ય, બાહ્ય-અભ્યંતર તપ, વિહાર, લોચ, નિર્દોષ ચર્ચા, કઠોર ચર્ચા આ બધી ચીજ જ એવી છે કે જે અંદરમાં અનાદિકાળથી ચાલી આવતા અશુભ પ્રણિધાનને તોડી નાંખીને અશુભ પ્રવૃત્તિ અને અશુભભાવના રસને નીચોવી નાંખે છે અને આત્મામાં શુભ પ્રણિધાન એવું દઢ કરે છે કે જેથી શુભ આચાર અને શુભભાવ સહજ રીતે ચાલ્યા કરે અને તેથી આત્મામાં સહજ રીતે જ વિશિષ્ટ, વિશિષ્ટતર લયોપશમભાવ બનતો આવે અને આવો ક્ષયોપશમભાવ એ મોક્ષમાર્ગ છે અને તેને આત્મામાં સ્થિર બનાવવો તે ભાવકુંભક છે.

તે જ રીતે શ્રાવક પણ પોતાને માટે બનાવેલા આચાર માર્ગને વળગી રહે, અલ્પારંભી અને અલ્પ પરિગ્રહી બને અને પુણિયાશ્રાવકની જેમ સંતોષી બનીને જીવે તો તે પણ મોક્ષમાર્ગ આરાધી શકે છે, ભાવ પ્રાણાયામ પામી શકે છે. વૈરાગ્યના બળે સંસારની અનિષ્ટતાની જાગૃતિ પૂર્વક જ્યારે અંદરથી વૃત્તિઓ શાંત થઇ જાય છે. ક્ષીણ થઇ જાય છે. જગતના આકર્ષણો - વિશેષતાઓ નીકળી જાય છે ત્યારે અંદરથી સુંદર ક્ષમા, સંતોષ, નમ્રતા વગેરે ગુણોની પરિણતિ રૂપ ક્ષયોપશમભાવ તૈયાર થાય છે અને આ ક્ષયોપશમભાવ તે મોક્ષમાર્ગ છે તે ભાવ કુંભક પ્રાણાયામ છે.

# દ્રવ્યપ્રાણ અને ભાવપ્રાણ બંનેનો પરસ્પર સંબંધ

જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર એ આત્માના ભાવપાણ છે તે મોક્ષમાં પરમ વિશુદ્ધ બનેલા છે અને તેથી જ સિદ્ધાવસ્થામાં ત્રણેનો અભેદ છે. એ ત્રણેનો અભેદ થતાં આત્મામાંથી કર્મમાત્ર ખરી પડે છે અને આત્મા પૂર્ણાનંદને પામે છે. કેવલજ્ઞાનના પહેલા સમયથી માંડીને શરૂ થયેલ આનંદ સાદિ અનંતકાળ માટે એક સરખો ચાલે છે. આ આત્માના ભાવપ્રાણ સંસારી અવસ્થામાં બગડેલા છે તેમાં કર્મકૃત રાગ- હેપાદિ વિકારોની અશુદ્ધિ પડેલી છે અને તેને કારણે આત્માને શરીર, ઇન્દ્રિય, આયુષ્ય, શ્વાસોશ્વાસ અને ત્રણ બળ (= મનબળ, વચનબળ અને કાયબળ) વળગેલા છે જે દ્રવ્યપ્રાણ છે. સંસાર વર્તી આત્માને પોતાના જેમ ભાવપ્રાણની રક્ષા કરવાની હોય છે તેમ દ્રવ્ય પ્રાણની પણ રક્ષા કરવાની હોય છે. બંને પરસ્પર એક બીજાના પૂરક છે . જેથી એક બગડતા બીજું બગડે છે આમ બંનેની રક્ષા કરવા દ્વારા આખરે ભાવ પ્રાણ સ્વરૂપ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની રક્ષા અને વિશુદ્ધિ કરી તેને પૂર્ણતાએ પમાડવાનું લક્ષ્ય અધ્યાત્મમાં હોય છે અને આ ભાવપ્રાણ ન બગડે એનો પૂરેપૂરો ખ્યાલ રાખીને જ દ્રવ્ય પ્રાણની રક્ષા કરવાની હોય છે.

शरीर, छन्द्रिय, प्राण, मन अने जुद्धि आ पांचमां प्राण मध्यमां छे ते पड़ छे, श्वासोश्वास नामर्झमां उदियथी चाले छे छतां तेनी हिंमत घणी छे. निद्रामां माण्स अंधी प्राय छे त्यारे शरीर, छन्द्रिय, मन अने जुद्धि अंधी प्राय छे. विचारो अंधी प्राय छे पण श्वास अंधी प्रता नथी. ते चाले छे, ते पड़ छे, चेतन नथी छतां तेनी ताझत એटली जधी छे हे ते पड़ ओवा शरीर अने छन्द्रिय तथा मन अने जुद्धि हे थे चेतनना अंश छे ते जंने उपर पोतानी असर मूहे छे. श्वास-प्राणनी गति मंह अने એક सरणी चाले तो ते शरीरमांथी रोगाहिने हूर हरे छे. आयुष्यनी वृद्धि हरे छे तेम आत्मामांथी रागाहिनी पण हानि हरे छे अने क्षमाहि गुणोनी पुष्टि हरे छे.

શરીર, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, મન અને બુદ્ધિ એ બધું વિજ્ઞાન છે જે ત્રણે કાળમાં સર્વ જુવોને એક સરખું લાગુ પડે તે વિજ્ઞાન કહેવાય. કોઈ માણસને પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયો એક સાથે આપો પરંતુ એનું નાક ૧૦ મિનિટ દાબો તો દાબવા દેશે ? નહિ. કારણકે તે વખતે તે એક પણ વિષય ભોગવી શકતો નથી. આ છે પ્રાણની તાકાત !!

સંસારમાં બુદ્ધિ વગરનાને ગાંડો કહેવાય છે પણ મરેલો કહેવાતો નથી જયારે પ્રાણ-શ્વાસ ચાલતા બંધ થઇ જાય તો તેને મરેલો કહેવાય છે. આમ દ્રત્ય પ્રાણની પણ સાધનરૂપે કિંમત ઘણી છે પરંતુ તેનો સદુપયોગ કરી આત્માના ભાવપ્રાણ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિશને વિશુદ્ધ બનાવવાના છે.

આ દ્રવ્ય પ્રાણના અવલંબને પણ ભાવપ્રાણ સુધારી શકાય છે જેમ કે જયારે શ્વાસ બહાર કાઢવામાં આવે ત્યારે અશુભભાવો નીકળી રહ્યા છે અને બહારનો શુદ્ધવાયુ અંદર લેવામાં આવે ત્યારે શુભભાવો અંદરમાં આવી રહ્યા છે આવી ભાવના કરવાથી પ્રાણ અને મનનો પરસ્પર સંબંધ હોવાથી પ્રાણ દ્વારા મનને - આત્માના પરિણામને વિશુદ્ધ કરી શકાય છે. અનંત અનંતકાળથી જીવ ઇચ્છાઓ કરે જ જાય છે, વિચારો કરે જ જાય છે છતાં વિચારો અને ઇચ્છાઓ ખૂટતા નથી કારણ કે અંદરમાં અવિનાશી એવો આત્મા બેઠો છે તે અશુદ્ધ બનેલો છે માટે ઇચ્છા અને વિચારોના બંડલો નીકળ્યા કરે છે. જો તેને કોઈ પણ રીતે વિશુદ્ધ કરવામાં આવે તો જ આ ઇચ્છા અને વિચાર રૂપ સંસારનો અંત આવે.

# ભાવપ્રાણ બગડી રહ્યા છે

સંસારવર્તી જીવ વિકારોથી ખરડાયેલો છે, મન બગડેલું છે માટે સંસારની કોઈ પણ ચીજ જુએ, કાંઈક સારું સાંભળે એટલે એને તરત જ રાગ-દ્રેષ થયા કરે છે એટલે અંદરમાં નવું નવું ચિતરામણ થયા કરે છે. હકીકતમાં તો આત્મા દર્પણ જેવો સ્વચ્છ અને નિર્મળ છે. તેનું કામ માત્ર દર્પણની જેમ જગત માત્રના પદાર્થોને જ્ઞાનરૂપી દર્પણમાં ઝીલવાનું છે. જ્યાં સુધી અંદર વિકારોની અશુદ્ધિનું બળ વધારે હોય છે ત્યાં સુધી તે શક્ય બનતું નથી. પરંતુ અશુદ્ધિ ઘટતા અને વિશુદ્ધિ વધતા તે શક્ય બને છે.

આત્માના ભાવપ્રાણની રક્ષા કરી ત્યારે કહેવાય કે ગમે તેવા બહારના ઝંઝાવાતો અને ઉપસર્ગોમાં તે અડોલ રહે, પ્રભુને દીક્ષા લીધા પછી ઘણા ઉપસર્ગો આવ્યા છતાં પ્રભુ અડોલ રહ્યા એટલે અંદરમાં ચિતરામણ કશું જ થયું નહિ અને આત્મા દર્પણની જેમ નિર્મળ બનવા માંડ્યો.

સંસારીજીવ અને સાધક આત્મા બંને વચ્ચે ફરક આ જ છે કે સંસારીજીવ નિમિત્તોની અસર નીચે આવી પોતાના ભાવોને બગાડી નાંખે છે. મતિજ્ઞાનને ડહોળી નાંખે છે. અંદરમાં બધુ ચિતરામણ કરી નાંખે છે જેના કારણે દુ:ખ, અશાંતિ, અજંપો, ચિંતા, કલેશ, રોગ, શોક, ગ્લાનિ, પીડા વગેરેનો ભોગ બને છે જ્યારે સાધક આત્મા પોતાના ભાવપાણની હંમેશા રક્ષા કરે છે. શુભાશુભ નિમિત્તોની અસર નીચે આવી જઇ રાગ-દ્રેષથી ખરડાઇ જતો નથી જેથી દરેક અવસ્થામાં પોતાની શાંત-પ્રશાંત-ઉપશાંત અવસ્થાને ટકાવી રાખે છે.

तारह तीर्थंडरना आत्माओ साधनाहाणमां ઉपसर्गोथी पोताना आत्माने जयावी शह्या छेनुं हारण छेड क हतुं हे लवोलवनी साधनाथी आत्मानी विशुद्धि वधती आवेदी छने ते छेद्दा लवमां पराहाष्ठाओ पहाँचेदी. तेथी तेना जले शरीरथी तद्दन कुंदो पोताना आत्माने अनुलवता हता. छने साथे ते लवमां हर्मनो निहाद हरी आत्माने परमात्मा जनाववानुं क्लरक्त दक्ष्य छने प्रशिधान हतुं छने ज्ञानना जले पोतानो छ। छांतिमलव छे छे क्लावा हता. हर्मनी साथे पोतानो विकय थवानो छे ते पण क्लावा हता छतां हर्मनी

સામેનું આ યુદ્ધ લાંબુ ચાલે નિહ અને એનો જલ્દીથી અંત આવે માટે પ્રભુ ક્ષત્રિયસુભટ બની ઝઝુમ્યા અને એક પછી એક કર્મશત્રુને પરાસ્ત કર્યા.

ક્ષપકશ્રેણી માંડતા પહેલા અને પછી આત્મા મોહની સામે કેવો મોરચો માંડે છે અને કેવી રીતે ઝઝુમે છે તે ચુદ્ધનું વર્ણન અધ્યાત્મસારમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજે ધ્યાન અધિકારમાં આપેલ છે જે આત્માર્થીએ તેમાંથી ખાસ જોવા યોગ્ય છે.

જ્યાં સુધી સંસારના પદાર્થોમાં સારાનરસાપણાની ટકાવારી મંડાય છે ત્યાં સુધી ભાવપાણને વિશુદ્ધ કરવાનું કામ મુશ્કેલ છે. જ્ઞાનીઓએ બતાવેલ દ્રવ્ય ક્રિયા, ત્યાગ-તપ-સંયમનું પાલન મોક્ષેક્લક્ષી બનીને કરવામાં આવે અને અંદરમાં પડેલી તુચ્છ વૃત્તિઓને ખોતરીને ફેંકી દેવામાં આવે, એની ઇચ્છા જ ન જાગે અને સાથે સાથે પોતાના આત્માનું ઉર્ધ્વીકરણ કરવાની તાલાવેલી-તમશા અને તલસાટ જાગે ત્યારે આત્મા સંસાર માર્ગને છોડી ભાવ પ્રાણાયામના રાજમાર્ગ ઉપર આવે છે. કાંકદીનો ઘશ્નો, શાલિભદ્ર, ઘનાજી, મેઘકુમાર એ બધાને અંદરમાંથી ચટપટી જાગી, પોતાની અનાદિકાળની ભૂલ समलार्ध तो डेवो पुरुषार्थ डर्थो डे એકावतारी जनी गया. એક मात्र दीक्षा શબ્દ સાંભળતા જ જેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું છે એવા વજસ્વામીએ આ ભાવપ્રાંણાયામના માર્ગે ચાલવા માતાના રાગને તોડી નાંખવાનો જબરજસ્ત પુરુષાર્થ કર્યો. રડી રડીને છ મહિનામાં તો માતાને થકવી નાંખી અને એના . બળ ઉપર પોતાનું શ્રેય સાધ્યું. આમ ચોથી દૃષ્ટિમાં આ ભાવ પ્રાણાયામ સાધવાનો છે. જેમાં અશુભભાવોને કાઢી નાખવાના છે અને શુભભાવો - શુભ આચારો અને શુભ પ્રણિધાનથી આત્માને ભરેલો રાખવાનો છે. પુદ્દગલ પ્રત્યે વૈરાગ્ય કેળવી ઉદાસીન બનવાનું છે અને જીવો પ્રત્યે મૈત્રી - વાત્સલ્યના ભાવોને અસ્થિમજ્જા બનાવવાના છે. આ છે ચોથી દૃષ્ટિના ભાવપ્રાણાયામનું સ્વરૂપ, પ્રાણશક્તિનું ઉદર્વીકરણ દ્વારા મનનું ઉદર્વીકરણ કરી આત્માને निर्विङारी जनाववों से योगधर्शननी प्रक्रियानुं ध्येय छे.

## ઉત્થાન દોષનો અભાવ

अिंद्या भेटलुं ज्यालमां रहे हे એह એह दृष्टिमां वारंवारना अल्यास पछी क ते ते दृष्टिना संस्हार पडे छे अने ते पछी क आत्मा ઉपर उपरनी दृष्टिने पामवानुं जल भेलवे छे. ते न्याये आ योथी दृष्टिमां आवेलो छुव पहेली अण दृष्टिना यम, नियम, आसनना तेमक भेह, उद्धेग अने क्षेप होषना त्यागना संस्हार जलवान जनावीने आवेल छे तेमक अद्धेष, किज्ञासा अने तत्त्वशुश्रुषा आ गुणोनी परिणति ओवी प्रजल हैलवी छे हे ढवे तेने आ दृष्टिमां सावता क्यतना पहार्थोनुं मुख्य क लागतुं नथी. विनाशी अने अविनाशीनी भेहरेणा जराजर समकार्य गथेली होवाना हारणे छुवने ढवे

અંદરમાં એવું દઢ બેસી ગયું છે કે આ સંસારમાં પુણ્યના ઉદયે રાજા-મહારાજા ચક્રવર્તી કે ઇન્દ્રપણું મળો તેનાથી આત્માને લાભ શું ? આ બધા પર્યાયો તો વિનાશી છે. ક્ષણભંગુર છે. પરિવર્તનશીલ છે. જે દેવલોકના દેવને બીજી સેકન્ડે ગટરમાં આળોટતો ભુંડ બનાવે, દેવીને ભુંડણ બનાવે, ચક્રીને નરક અપાવે, મનુષ્યને કૂતરો બનાવે, ફૂતરાને ચંડાળ બનાવે, ચંડાળને દેવ બનાવે, દેવને વળી પાછો કૂતરો બનાવે, એવા આ સંસારના વિનાશી પર્યાયોમાં શું રાચવા જેવું છે ? ચોથી દૃષ્ટિના વૈરાગ્યના બળ ઉપર, ઉદાસીનતાના બળ ઉપર, પ્રશાંતવાહિતાના બળ ઉપર હવે તે બધું પારકું લાગે છે, બળતા ઘર જેવું લાગે છે. તેમાં આત્માના મોલિક જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના પદાર્થોની નાલેશી, વિડંબના દેખાય છે. તેથી હવે જીવ બહારમાં ઠરતો નથી. તેનો આત્મા અંદરથી એક જ પ્રશ્ન પૂછે છે કે આ બધું મળ્યું તેમાં તારું શું ? તને શું મળ્યું ? તારા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના ક્યા પર્યાયની વૃદ્ધિ થઈ ? તું શું પામ્યો ? કહ્યું છે કે -

सक्मी अने अधिहार वधतां शुं वध्युं ते तो हहों शुं झुटुंज हे परिवारनुं वधवापशुं એ निव ग्रहों, वधवापशुं संसारनुं नरहें हने हारी क्यों, तेनो विचार निर्हे अहोहों એह क्षण तमने अहों ! निर्होष सुज निर्होंच आनंह त्यों गमें त्यांथी लिंदे, ओ हित्य शिह्तमान कथी कंकुरेंथी नीहणें, परवस्तुमां निह मूंजवों, सेनी ह्या मुक्ने रहीं, ओ त्यागवा सिद्धांत है पश्चात् हुःज ते सुज निहं.

લક્ષ્મી વધી તો તે તિજોરીમાં વધી, સત્તા મળી તો તે બહારમાં મળી, પરિવાર વધ્યો તો મ્યુનિસિપાલીટીનું પત્રક વધ્યું એમાં આત્માનું તો કશું જ વધ્યું નહિ. આ બધાની વૃદ્ધિમાં આત્મા તો આ મનુષ્ય ભવને હારી રહ્યો છે, તેનો વિચાર તમને એક ક્ષણવાર પણ આવતો નથી એ ખરેખર આશ્ચર્ય છે.

હકીકતમાં તો આ માનવભવ વિષયોનું સુખ મેળવવા માટે નથી પણ આત્માનું સ્વાભાવિક, નિર્વિકારી, નિર્દોષ સુખ મેળવવા માટે છે. તે જે રીતે મળે તે રીતે તમે મેળવો. પર વસ્તુમાં મૂંઝાવાથી આત્માને પરલોકમાં નરકાદિના દુ:ખ ભોગવવા પડે છે.

આમ આ આત્માને અંદરથી બધી વૃત્તિઓ નીકળી ગયેલી હોવાથી શાંતરસની ધારા ચાલે છે. પહેલી ત્રણ દૃષ્ટિમાં જેવા વિષયોના આકર્ષણ, ખેંચાણ હતા તે હવે રહ્યા નથી. હવે તો આત્મા ગ્રંથિભેદની નજીકમાં આવ્યો છે તેથી ચિત્તમાંથી ઇચ્છાઓ, વિચારો, કપાયોના ઉકળાટ બધા શાંત થઇ ગયા છે. પહેલી ત્રણ દૃષ્ટિના કરેલા વારંવારના પરાક્રમ અને તેનાથી વદોલી વિશુદ્ધિનો લાભ અહિંયા અનુભવાય છે.

आ संसारमां भननी जे क गति छे, डां भनने अंहरमां आत्मा साथे कोडो अथवा भनने विषयोमां कोडो. भनने विषयोमां कोडवायी भन लर्डनुं कर रहे छे. डोई पण विषय उपर भन स्थिर थई शडतुं नथी. विषयोमां तो भनने એडमांथी जीकमां, जीकमांथी श्रीकमां रणडपड़ी क डरवानी छे. वांहरीना जख्या केवी स्थिति छे केमां वांहरीनुं जख्युं वृक्ष उपर यडवानो प्रयत्न डरे, पाछुं त्यांथी नीये आवे, त्यां पाछुं नीये पडेला वृक्षना ड्यरामां आजोटे वर्जी पाछुं उपर यडे ते ड्यांय पण ठरीहाम थतुं नथी तेम विषयोमां गयेला भनने लर्ट्डवा सिवाय जीकुं डांई क डरवानुं होतुं नथी. त्यां ड्यांय विश्राम खान नथी. यंयजता छे. क्यारे अंहरमां गयेलुं मन आत्मा साथे कोडाईने स्वरूपनो आनंह अनुलये छे.

ચોથી દૃષ્ટિમાં આવેલા જીવે સંસારમાં ઘણું બધું જોઈ લીધું છે. એટલે તેને વિષયોમાં ક્યાંય પણ ઠરવાપણું નથી. ત્યાંથી તો તેનું મન ઉભગેલું છે. તેથી હવે તે શાંત બન્યું છે. સંસારનું જે સારું તે આત્માનું બગાડનારું છે એવી પાકી શ્રદ્ધા અહિંયા થયેલી છે.

અશુભ ભાવોનો આચાર-વિચાર અને પ્રણિધાનનો ઉદ્દેશ રૂપે રેચ થઈ ગયો છે. આ દૃષ્ટિમાં અશુભ આચારો નીકળી ગયા છે. વિચારોમાંથી પણ મલિનતા મહદંશે નીકળી ગઈ છે અને પ્રણિધાન એક માત્ર સ્વરૂપને પામવાનું છે તેથી અંદરમાં પ્રશાંતવાહિતા છે. ઉત્થાન દોષનો અભાવ છે કારણ કે અંદરમાંથી જગતનું કાંઈ જોઈએ છે. એવી વૃત્તિ નીકળી ગઈ છે.

ધર્મની ક્રિયા કરતા કે બીજી ક્રિયા કરતા અંદરથી માનાદિ કષાયોનું ઉઠવું તે ઉત્થાનદોષ છે. જેમકે દાનાદિ શુભ પ્રવૃત્તિ કરતા માન મેળવવાનો, લોકો સારા કહે, પ્રશંસા કરે અથવા હું દાનવીર છું. બીજા મારા જેવું દાન કરતા નથી. મારી જેમ સુંદર ભક્તિ કરતા નથી, ધર્મમાં હું બહુ સારું સમજી શકું છું ઇત્યાદિ કષાયોનું ઉઠવું તે ઉત્થાન દોષ છે તેનો આ દૃષ્ટિમાં અભાવ હોય છે કારણ કે તેવા પ્રકારના અનંતાનુબંધી કષાયોની ઉત્કર મંદતાથી થયેલ પ્રશાંતવાહિતાનો લાભ આ દૃષ્ટિમાં હોય છે. જો કે વાસ્તવિક પ્રશાંતવાહિતાનો લાભ તો છઢી દૃષ્ટિમાં થાય છે છતાં તેની કંઈક ઝલક તો અહિંયા જોવા મળે છે. જો કે આ દૃષ્ટિમાં પણ હજુ મિથ્યાત્વ અને અનંતાનુબંધી કષાય પડેલા છે તેથી આત્માએ જાગૃતિ ઘણી રાખવી પડે છે ક્યારેક જાગૃતિનું તત્ત્વ ખૂટે અને કષાયનો ઉદય બળવાન થઈ જાય તો ક્યારેક કષાયો તેનું કામ કરી જાય તેવું બને છતાં અંદરથી ક્ષયોપશમભાવ તૈયાર થતો હોવાના કારણે તે તરત જ શમી જાય છે.

આ દૃશ્ય જગતનું પાવર હાઉસ આત્મામાં રહેલ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની સાથે સંલગ્ન પ્રાણશક્તિ રૂપ કુંડલિની શક્તિ છે. જ્ઞાન અને પ્રાણનો પરસ્પર સંબંધ છે. કુંડલિની શબ્દ એ યોગદર્શનનો પારિભાષિક શબ્દ છે. સંસારમાર્ગે આ શક્તિનો ઉપયોગ દેહભાવે-વિભાવ ભાવે છે. અધ્યાત્મમાર્ગે એ શક્તિનો ઉપયોગ આત્મભાવે છે.

શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન - ચારિત્રની શક્તિ કેવલી ભગવંત અને સિદ્ધ ભગવંતમાં છે. યોગદર્શન અને સાંખ્યદર્શન દ્વારા કુંડલિની શક્તિને જાગૃત કરીને ષડ્યકોનું ભેદન કરીને સુષ્યા નાડી દ્વારા સહસ્રારમાં પ્રવેશ કરાવી આત્માનુભવ કરી શકાય છે.

કુંડલિની સુષુપ્ત હોય ત્યાં સુધી અજ્ઞાન અને મોહજનિત ભાવો વર્તે છે. જે મોહભાવે કરીને જીવ સંસારનું નિર્માણ કરે છે એથી વિપરીત કુંડલિની શક્તિ જાગ્રત થતાં નિર્મોહતા આવતી જાય છે અને મોક્ષમાર્ગ તૈયાર થતો જાય છે.

ત્રીજી દૃષ્ટિમાં ક્ષેપ નામનો દોષ ટળી ગયો હોવાથી બાહ્ય સ્ત્રી વગેરે નિમિત્તોથી -ચોગમાર્ગમાંથી ચિત્તનું બહાર ફેંકાઈ જવું તે-ત્થાં ન હોવાથી ક્ષેપ નામનો દોષ ત્થાં ન હતો છતાં જાગૃતિ, પ્રણિદાન તીવ્ર ન હોવાથી અંદરથી કષાચો ઉઠવાની સંભાવના હતી તેથી ત્યાં પ્રશાંતવાહિતા ન હતી જે આ દૃષ્ટિમાં જોવા મળે છે.

સારી પણ ક્રિયા સારાભાવ પૂર્વક કરવા છતાં ચિત્તમાંથી-અંદરથી કષાયો - દોષો - વિકારો ન ઉઠે તો જ તેનો આનંદ અનુભવાય છે. એટલે જે યોગ પકડ્યો છે તેમાં જ મન પકડાયેલું રહેવું જોઈએ અન્યથા એક યોગમાંથી બીજા સારા પણ યોગમાં ચિત્ત ઉઠીને જાય તો તેનું ફળ જામે નહિ. જેમ એક જગ્યાએ એક બીજ વાવ્યું. પાણી ખાતર વગેરેનું સિંચન થયું. છોડ થયો તેને ઉખેડીને બીજે રોપો વળી ત્યાંથી ઉખેડીને બીજે વાવો તો તેનું ફળ મળતું નથી તેમ ઉત્થાન દોષમાં આત્માને ચિત્તનું ઠરવાપણું થતું નથી.

ત્રીજિદ્દષ્ટિમાં કષાયો-દોષોનું ઉત્થાન હતું અને ચોથી દૃષ્ટિમાં તે નથી તે બંનેમાં બોદ્ય જ કારણ છે. ત્રીજી દૃષ્ટિમાં બોદ્યને અનુરૂપ સંસ્કારોનું આદ્યાન થતું ન હતું તેથી ત્યાં પટુપ્રાયઃ સ્મૃતિ હતી જ્યારે ચોથી દૃષ્ટિમાં બોદ્યને અનુરૂપ સંસ્કારોનું ઉત્થાન થાય છે તેથી ત્યાં દોષોનું ઉત્થાન થતું નથી.

## <u>તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ આ દૃષ્ટિમાં પ્રાપ્ત થાય છે.</u>

ત્રીજી દૃષ્ટિમાં તત્ત્વશુશ્રુષા અર્થાત્ તત્ત્વને સાંભળવાની ગરજ એવી પેદા કરી હતી કે જેના બળ ઉપર હવે તત્ત્વ સાંભળવા મળતાં જ તત્ત્વ પામી જાચ તેવી ચોગ્ચતા ધરાવે છે.

આ દૃષ્ટિમાં રહેલો જીવ તત્ત્વ સંભળાવનાર ગુરુ પ્રત્યે અથાગ આદર-

બહુમાન અને પ્રીતિ ધરાવે છે. એનો પરિપૂર્ણ વિનય અને ભક્તિ કરે છે. જેમ અષાઢ મહિનો આવે અને ચાતક જે રીતે આકાશની સામે મીટ માંડીને જોયા કરે તે રીતે આ જીવ ગુરુના એક એક વયનને ધારી ધારીને સાંભળે છે. જગતમાં મને કોઈ અપૂર્વ ચીજ મળી રહી હોય તે રીતે સાંભળે છે. સાંભળીને એની ધારણા કરે છે. એની ઉપર વિચારણા કરે છે. વિસ્મય અને અહોભાવપૂર્વક સાંભળે છે. સાંભળતા એની રોમરાજી બધી વિકસિત થઈ જાય છે.

પાંચમી દૃષ્ટિમાં જે સૂક્ષ્મળોદ્ય-तत्त्वजोद्य थवानो છે ते आ तत्त्वश्रवण नामना ગુણના બળ ઉપર થવાનો છે. ત્રીજી દૃષ્ટિમાં ઉત્પન્ન થયેલ તત્ત્વશુશ્રુષા-तत्त्वनी ગરજ તેના ફળરૂપે આ દૃષ્ટિમાં तत्त्वश्रवण नामनो ગુણ પેદા થાય છે અહિંયા तत्त्वश्रवणत्वेन तत्वश्रवण હોય છે આના દ્વારા तत्त्वशुश्रुषाथी पूर्वमां જે तत्त्वश्रवण છે તેનો વ્યવચ્છેદ કર્યો છે. तत्त्वश्रवणनो तलसाट હોય છે તેના વિના જીવનમાં કાંઈક ખૂટતું હોય એવું લાગે છે. જેમ ભોજન સારામાં સારું હોય પણ તેમાં મીઠું ન નાંખ્યું હોય તો ભોજન નીરસ લાગે છે તેમ આ દૃષ્ટિમાં તત્ત્વશ્રવણ વિના જીવને ચેન પડતું નથી. તત્ત્વશ્રવણ જીવને ઠારનારું બને છે.

એટલે જ્યાં જ્યાં તત્ત્વની વાત સાંભળવા મળે ત્યાં ત્યાં જીવે સંસારના લાખો કામ પડતા મૂકીને પણ દોડી જાય છે. શ્રવણ કરતા રાગાદિ મળો નીકળવા માંડે છે. આત્મઘરની નિકટતા અનુભવાય છે. ગુણોનું સંવેદન થાય છે. હેયોપાદેયનો વિવેક જામવા માંડે છે. ભાવિ અંધકારમય નથી પણ કિજળું છે એવી, પ્રતીતિ થવા માંડે છે.

તત્ત્વને જણાવનારા ગુર્વાદિ પ્રત્યે અતિનિક્ટતા અને આત્મીયતાની અનુભૂતિ થાય છે. તત્ત્વશ્રવણથી તત્ત્વ પ્રત્યે પ્રેમ જાગે છે. ઉપયોગમાં તત્ત્વ ઘૂંટાતું જાય છે તેથી કષાયોને ફાવટ આવતી નથી. તત્ત્વશૃશ્રુષા વિનાનું તત્ત્વશ્રવણ અને તેનાથી ઉત્પન્ન થતો તત્ત્વનો પ્રેમ તેના કારણે અશુભભાવોનો - અશુભક્રિયાનો - અશુભસંસ્કારનો રેચ સહેલાઇથી થાય છે.

## <u>તત્ત્વબોધ પામનાર જીવોની ચોગ્યતા કેવી હોચ ?</u>

. પ્રભુ મહાવીરનો આત્મા નચસારના ભવમાં અટવીમાં કાષ્ઠ લેવા ગયેલ. તેમાં અટવીમાં ભૂલા પડેલ મહાત્માનો યોગ થયો. તે જાણીને નચસારના મુખમાંથી જે શબ્દો નીકળે છે તે ખરેખર જાણવા જેવા છે. જેથી આપણને ખ્યાલ આવે કે નજીકમાં સમ્યક્ત્વ પામનારા - તત્ત્વ પામનારા જીવોમાં કેવા પ્રકારની દિવ્યદૃષ્ટિ હોય છે !

પ્રભો ! આપ માર્ગ ભૂત્યા અને આ અટવીમાં આપને અનેક કાંટા, કાંકરા, કષ્ટો સહન કરવા પડ્યા એ જો કે બરાબર થયું નથી એમ છતાં અમારું તો આજે અહોભાગ્ય જાગ્યું કે આવા જંગલમાં જંગમ કલ્પવૃક્ષ સમાન આપ મહાત્માઓના પવિત્ર દર્શનનો અને સુપાત્ર દાનનો લાભ મળ્યો. પ્રભો! આપ આપની મર્ચાદા પ્રમાણે આહાર વાપરવાનો ઉપયોગ કરો. અમે પણ ભોજન કરી લઈએ પછી આપને જે ગામ જવું છે ત્યાં આપને અમે ભેગા કરી દઈએ.

આના દ્વારા મહાત્માઓના હૃદયમાં એક છાપ ઊભી થઇ કે આ કોઇ સામાન્ય વ્યક્તિ નથી. આ આત્માને ધર્મ પમાડવો જરૂરી છે. એમ માની જયારે એને કહે છે કે તમે અમને દ્રવ્ય અટવીનો માર્ગ બતાવ્યો છે તો અમારે પણ જો તમે ઇચ્છતા હો તો ભાવમાર્ગ બતાવવાની ઇચ્છા છે. તે વખતે નયસાર કહે છે કે પ્રભો ! મને આપના શિષ્યની જેમ માનો અને આપના શિષ્યને આપ વિના સંકોરો જે ઠીક લાગે તે કહો છો તેમ મને પણ કહો. ત્યારે મહાત્મા મોક્ષમાર્ગ સમજાવે છે. અનાદિકાળથી જીવની સંસારમાં ચાલતી રખડપટ્ટીનો ખ્યાલ આપે છે અને તેમાં સુદેવ સુગુરુ સુધર્મની ઓળખ આપે છે. આ વાત નયસારના આત્માએ કેવા આદર બહુમાન પૂર્વક સાંભળી હશે કે જેના બળે અનાદિકાલીન દુર્ભેદા એવી રાગ દ્વેષની ગ્રંથિ ભેદાઈ જતાં તે સમક્તિ પામે છે.

આ તત્ત્વશ્રવણ ગુણની પ્રાપ્તિ પણ બહુ દુષ્કર છે. સમગ્ર યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રંથનું મંથન કરતા એક વાત ઉડીને નજરે ચઢે છે કે મલિન અંતઃકરણ એ સંસાર છે. મલિન અંતઃકરણવાળાને - દુષ્ટ અંતઃકરણવાળાને કદાગ્રહ, હઠાગ્રહ અને મતાગ્રહમાં પડેલા જીવોને યોગની દૃષ્ટિ સાથે કોઈ સંબંધ નથી. યોગ અને યોગની દૃષ્ટિને શુકલ અંતઃકરણ સાથે સંબંધ છે. મલિન અંતઃકરણ સંસાર છે. શુકલ અંતઃકરણ એ મોક્ષમાર્ગ છે. અને અંતઃકરણનાં નાશે પ્રાપ્ત થતું કેવલજ્ઞાન એ ભાવમોક્ષ છે. જ્યારે અઘાતીકર્મના નાશે પ્રાપ્ત થતી અવસ્થા એ દ્રવ્યમોક્ષ છે. પહેલા ભાવમોક્ષ થાય છે પછી દ્રવ્યમોક્ષ થાય છે.

આજે આપણે ભલે સમકિત ન પામ્યા હોઈએ. કદાચ તત્ત્વશ્રવણ નામનો આ દૃષ્ટિનો ગુણ પણ ન પ્રાપ્ત થયો હોય છતાં જીવને એક અંદરથી દૃઢ વિશ્વાસ જોઈએ કે પરમાત્માની કૃપાના બળે જરૂર એક દિવસ આગળ વધી શકશું. આ વિશ્વાસ જીવને મોક્ષ માર્ગે આગળ વધવા બહુ ઉપયોગી છે.

# સૂક્ષ્મ બોધનો અભાવ

આ દૃષ્ટિમાં સૂક્ષ્મબોદ્યનો અભાવ હોય છે કારણ કે બોદ્યની સૂક્ષ્મતા અનેકાંત દૃષ્ટિના બળ ઉપર થઇ શકે છે. પદાર્થ માત્ર અનંતદ્યમંત્મિક છે તેથી તે તે દૃષ્ટિકોણથી - તે તે નય વિવક્ષાથી પદાર્થનું સ્વરૂપ ભિશ્ન ભિશ્ન હોય છે. પદાર્થને અનેકાંત દૃષ્ટિથી તપાસ્થા પછીથી જીવને તેના કોઇપણ સ્વરૂપમાં આગ્રહ આવતો નથી અને તેને કારણે એની બુદ્ધિ ક્યાંય પણ બંદિયાર બનતી નથી અર્થાત્ બુદ્ધિ રાગ દ્વેપથી લેપાતી નથી. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો બુદ્ધિ મુલાયમ રહે છે. કોઇપણ પદાર્થનું જ્ઞાન થયા પછી બુદ્ધિ કર્કશ બને નહિ, અંતઃકરણ રાગ દ્વેપથી લેપાય નહિ, પરંતુ બુદ્ધિ soft- મુલાયમ રહે,

અંતઃકરણમાં દેવીગુણોનો વાસ રહે એ સ્થાદ્વાદ પરિણમ્થાનું ફળ છે.

સ્થાદ્વાદ દર્શનમાં જન્મ્યા એટલા માત્રથી સૂક્ષ્મબોધ આવી જાય છે એવું નથી. જૈન શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કર્યો તેથી પણ સૂક્ષ્મબોધ થઇ જાય છે એવું નથી. પણ તે ભણતા ભણતા અનાદિ કાલીન બધી ગ્રંથિઓ તૂટતી જાય અને બોધમાં વિશુદ્ધિ વધતી જાય ત્યારે બોધ સૂક્ષ્મ બને છે. જ્યાં સુધી બોધમાં અજ્ઞાનજન્ય કે મોહજન્ય ગાંઠો પડેલી હોય છે ત્યાં સુધી બોધમાં સૂક્ષ્મતા આવતી નથી. બોધમાં રહેલ વિપરીત આગ્રહ અને અનંતાનુબંધી કષાય એ ગાંઠ છે.

## ગાંઠ સર્વત્ર વજર્ચ છે

જિંહાં ગાંઠો તિહાં નહિ રસો, જિંહાં રસો તિહાં નહિ ગાંઠો - ઉપાધ્યાયજી મહારાજ.

જેમ શેરડીની ગાંઠ २२१ न पाभवा है. તેમ શરીરમાં લોહીની -ગાંઠ -મૃત્યુ લાવે, શરીરમાં કક્ની -શ્વાસ અટકાવે. ગાંઠ -શરીરમાં આમની -સંધિવાત લાવે. ગાંઠ -આત્મામાં વૈરની -દુર્ગતિ અપાવે ગાંઠ -**આત્મામાં** રાગની -મોક્ષ અટકાવે. ગાંઠ -

એટલા જ માટે મુનિને નિર્ગ્રંથ કહ્યા છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવની ગાંઠ જેનામાં ન હોય તે નિર્ગ્રંથ.

કષાયની તીવ્રતા આત્મામાં મિથ્યાત્વ લાવે છે અને મિથ્યાત્વની તીવ્રતામાં વિપરીત વિચારધારા ચાલે છે જે ગાંઠ સ્વરૂપ બને છે. વિષયની ગાંઠ, ચોરીની ગાંઠ, અહંકારની ગાંઠ, માચાની ગાંઠ વગેરે અનેક પ્રકારની ગાંઠો છે. આ ગ્રંથિઓ બધી ટાઈમ બોમ્બ જેવી છે. જે અનુકૂળ દ્રવ્ય - ક્ષેત્રાદિ મળે ત્યારે ફુટે છે અને પોતાનો પ્રભાવ દેખાડે છે. ગાંઠનું કામ દૃષ્ટિને મલિન કરવાનું છે, બુદ્ધિ ઉપર અંધારપટ ઊભું કરવાનું છે. જ્યાં સુધી દૃષ્ટિ મલિન છે ત્યાં સુધી આત્માને કરોડો અબજો ભવે પણ સમક્તિ પ્રાપ્ત થતું નથી.

ખોટા વિચારોની તીવ્રતાથી, કોઈના માટે ખોટા અભિપ્રાયો આપવાથી અનાદિકાલીન ગાંઠો મજબૂત બને છે. એ ગાંઠ જ્યારે ફૂટે છે ત્યારે અજ્ઞાની તેમાં એકમેક થઈ જાય છે. અજ્ઞાની વિચારની સાથે શાદી કરે છે જ્યારે જ્ઞાની શેકહેન્ડ , રામરામ કરે છે.

આ ગાંઠોને તોડવા માટે ગુરુકૃપા અને સર્વજ્ઞશાસ્ત્રોનો નિરંતર અભ્યાસ અત્યંત જરૂરી છે. આના બળે જીવ પોતાના પરિણામો અને કપાયોના પરિણામોને ઓળખવાનું સામર્થ્ય પામે છે અને એ સામર્થ્ય વધતા જેમ જેમ કપાયના પરિણામમાં અરૂચિ, હેય બુદ્ધિ તીવ્ર બને છે તેમ તેમ તે આગળ વધીને ગ્રંથિભેદ કરી શકે છે.

ચોથી દૃષ્ટિમાં ગુણો ઘણા હોવા છતાં - ગુણ દૃષ્ટિ વિકસિત થયેલી હોવા છતાં સૂક્ષ્મબોદ્યની ખામી છે અને તેથી બદ્યા જ કપાયના પરિણામમાં તેને હેય બુદ્ધિ નથી. અહિં ખ્યાલમાં આવતા કપાયો પ્રત્યે હેય પરિણામ છે પણ ગ્રંથિ ન ભેદાવાના કારણે અંદરમાં પ્રવર્તતા કેટલાક કપાયના પરિણામો જ એવા છે કે જેના તરફ ખ્યાલ જ જતો નથી તેથી ત્યાં અનાભોગથી પણ-અજાણતા પણ ઉપાદેય પરિણામ રહી જાય છે. ગુણદૃષ્ટિ ખીલેલી હોવા છતાં નબળો બોદ્ય જીવને આગળ વદ્યવામાં અટકાયત કરે છે. સૂક્ષ્મબોદ્ય વિના પરિણતિ સારી બનવા છતાં સૂક્ષ્મ બનતી નથી. ગુણો સૂક્ષ્મ બનતા નથી.

### આ દ્રષ્ટિના બોદ્યને દીપકની ઉપમા

જેમ દીવાને सुरक्षित स्थानमां राजवामां न आवे तो पवननो अपारो લાગता तेनो प्रकाश जुआई જवानी संભावना छे. तेम आ दृष्टिनो जोध पण क्यारेक प्रजण अशुल निमित्तो मणता आत्मा जागृति गुमावी जेसे तो यादी जवानी संलावना छे. जेम दीवो प्रकाश मार्ट तेद - वार आदिनी अपेक्षा राजे छे तेम आ दृष्टिनो जोध पण प्रगर थवा के तेमां रक्षी रहेवा मार्ट ज्ञानावरणीय - मोहनीय कर्मना क्षयोपशमनी तेमज शुलनिमित्तोनी अपेक्षा राजे छे जो आ न मणे तो आ दृष्टिना जोधने आंय आववानी संलावना छे मार्ट आ दृष्टिना जोधने जे दीपक्रना प्रकाशनी उपमा आपवामां आवी छे ते यथार्थ छे.

लाव रेयडाहिना गुणने अर्थात् इलने डहे छे -प्राणेभ्योऽपि गुरुधर्मः सत्यामस्यामसंशयम् । प्राणांस्त्यजति धर्मार्थं न धर्मं प्राणसङ्करे ॥ ५८ ॥

### પ્રાણથી પણ **ધર્મને અધિક માને** -

ઉપર કહાા મુજબ શુભાશયથી યુક્ત અને તત્ત્વશ્રવણ ગુણની પ્રધાનતાવાળો જીવ પોતાની વિશુદ્ધિના બળે પ્રાણથી પણ ધર્મને શ્રેષ્ઠ માને છે. જીવને "જે દુર્ગતિમાં પડતા અટકાવે, સદ્ગતિમાં સ્થિર કરે અને પરંપરાએ મોસ સુધી પહોંચાડે" તે ધર્મ છે.

આ દૃષ્ટિમાં કષાયોનું દોવાણ સારા પ્રમાણમાં થયેલું હોવાથી ચિત્તવૃત્તિ સ્ફિટિકના જેવી નિર્મળ બની છે. પારદર્શક બની છે તેથી સંસારનું સ્વરૂપ અને આત્માનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ ઓળખાય છે. દાર્મ, તેને બતાવનારા તીર્થંકર પરમાત્માઓ, સદ્ગુરુઓ વગેરેનું પણ માહાત્મ્ય સમજાયું છે તેથી પુણ્યના ઉદયથી ગમે તેટલો સારો સંસાર મળ્યો હોય તો પણ તેની કોઈ વિશેષતા દેખાતી નથી. આ બદાની વચ્ચે પણ દાર્મ મળ્યો, અંદર ઠરવાપણું થયું, કપાયોની પીડા નહિવત્ થઈ ગઈ, ઉપશમભાવ અનુભવાયો એનો જ આનંદ છે. તેથી જ લાખો

કામ પડતા મૂકીને પણ તત્ત્વશ્રવણ મળે તો તેને માટે ચાલ્યો જાય છે. પોતાની દૃષ્ટિમાં ભૌતિક સંપત્તિ, ૠદ્ધિ સિદ્ધિ નિહ પણ આત્મગુણોનું જ આકર્ષણ વધ્યું છે તેથી ધર્મને છોડીને બીજી કોઈ ચીજ તેના આકર્પણનું કેન્દ્ર બની શકતી નથી. અપ્સરા જેવી સ્ત્રીઓ, ચૌદે રત્નો, નવનિધાનો કે વિશાળ પૃથ્વીનું સામ્રાજ્ય તેને ભારરૂપ, ત્રાસરૂપ અને બોજારૂપ લાગે છે અને તેથી જ કરીને જીવને કપાયોનું ઉત્થાન થતું નથી. ઉત્થાનદોપ આ રીતે ટળી ગયેલો હોય છે. ધર્મની સાથે ચોળ-મજીઠના જેવો રંગ લાગેલો હોય છે.

સંસાર વર્તી દરેક જીવને ઇન્દ્રિયાદિ ૧૦ પ્રાણો અત્યંત પ્રિય હોય છે કારણ કે તેના દ્વારાજ તેનું જીવન હોય છે તેને ટકાવવા, વધારવા, નાશ પામતું બચાવવા સંસારમાં જીવો કઈ કઈ ને કેવી કેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે તે કાંઈ કહેવાની જરૂર નથી. પ્રદેશી રાજાને પોતાની પત્ની સૂર્ચકાન્તા ઉપર ગાઢ રાગ હતો તો તેની સાથે જંગલમાં ગયેલો. તે કહે છે કે સ્વામિન્ ! ભૂખ લાગી છે, રહેવાતું નથી તો પ્રદેશીએ તેની પ્રત્યેના રાગને કારણે પોતાની જાંઇ ચીરીને માંસ ખવડાવ્યું અને પછી કહે છે કે સ્વામિન્ ! તરસ લાગી છે ગમે તે રીતે પાણી લાવો તો પ્રદેશીએ પોતાની નસ ચીરી પાનનો પડિયો બનાવી તેમાં લોહી ભરીને પાયું.

પૈસા, પત્ની અને પુત્રાદિને પોતાના માનીને તેના ગાઢ રાગે જીવે અનંતીવાર પ્રાણ ખોચા છે. દ્રવ્યના લોભથી વૃક્ષો પણ પોતાના પૂર્વના દાટેલા નિધાનોને મૂળિયાથી ઢાંકે છે. પોતાના નિધાનો ઉપર પંચેન્દ્રિય જીવો પણ મૂર્છીથી ઉત્પન્ન થાય છે. સર્પ, ઉંદર, ગૃહગોધા, પિશાય, પ્રેત, ભૂત અને યક્ષ વગેરે પણ નિધાનભૂમિ ઉપર લોભથી ફર્ચા કરે છે. વિમાન, આભૂષણ, ઉધાન, વાવડી આદિમાં મોહ પામેલા દેવો પણ મરીને પાછા તેમાં જ એકેન્દ્રિય તરીકે ઉત્પન્ન થઈ જાય છે.

क्षित्रयो युद्धनी लूमि उपर देशनी रक्षा जातर तेमल स्त्रीना शीवनी रक्षा जातर पोतानुं अविदान आपे छे. એક क्षित्रय परणीने आवेको अने त्यां ल युद्धनी नोजत वागी. क्षित्रयाणी तेने इहे छे - स्वामिन्! त्यो तववार अने लव युद्धनी लूमि उपर, शत्रु उपर विलय मेजवीने पाछा इरलो, इं रण मेहानमां जपी ललो पण शत्रुने झायरता निह जतावता. क्षित्रयाणीना इहेवा छतां ते लतो नथी त्यारे क्षित्रयाणीने आश्चर्य थाय छे हे आम हेम ? इही न जने सेवुं जनी रह्युं छे.

ક્ષત્રિયાણી પૂછે છે સ્વામિન્! કેમ તમે જતા નથી? ત્યારે તે કહે છે કે હું જઉં પછી તારું શું ? ક્ષત્રિયાણી સમજી ગઈ કે તેમને કર્તવ્યના પાલનમાં મારો રાગ આડો આવે છે જો આ સમયે હું ચુકું તો ક્ષત્રિયાણી ન કહેવાઉ. તેથી કહે છે કે લાવો, તલવાર મને આપો. પોતાના હાથમાં લીધી. પોતાના ગળા ઉપર ફેરવી દીધી અને પછી કહે છે કે લ્યો! લઈ જાવ અને હવે યુદ્ધ ભૂમિમાં જઇ કર્તવ્ય અદા કરો આ દૃશ્ય જોતાં જ તેનું क्षात्रवट ખીલી નીકળ્યું. તલવાર લઇને યુદ્ધની ભૂમિમાં ગયો, વિજય મેળવીને પાછો ફર્યો. પછી માને પૂછે છે કે મા ! મારે માટે આવું અસંભવિત સંભવિત કેમ બન્યું ? હું આટલો કાયર કેમ બન્યો ? તે વખતે મા કહે છે કે દીકરા! એક વખત હું સ્નાન કરતી હતી અને તું રડવા લાગ્યો દાસીએ તને સ્તનપાન કરાવ્યું મને ખબર પડતા તરત જ મેં ઓકાવી નાંખ્યું પણ તેના જે બે-યાર ટીપા અંદર રહી ગયા હશે તેનું આ પરિણામ છે.

તે જ રીતે દેશપ્રેમીઓએ દેશની ખાતર પોતાના પ્રાણ આપ્યા. અંગ્રેજોએ તેમને પકડ્યા. જેલમાં પૂર્યા, દેશની ગુપ્ત વાતો જાણવા માટે તેમને પૂછવામાં આવ્યું. છતાં દેશ પ્રત્યેના પ્રેમ ખાતર એક અક્ષર પણ ન બોલ્યા. તેને કારણે તેમને બરફની લાદીઓ ઉપર સુવાડવામાં આવ્યા, તેમના ગુપ્તભાગોમાં લાલચોળ તપાવેલી સોચો ખોસવામાં આવી છતા બધું સહન કર્યું પણ એક અક્ષર ન બોલ્યા. તે જ રીતે આઝાદીની લડત વખતે ભગતસિંહને ફાંસી આપવામાં આવી તો હસતે મોંએ તે સ્વીકારી લીધી. આમ જેને જેની પ્રત્યે ગાઢ રાગ-પ્રેમ હોય ત્યાં પોતે પોતાના પ્રાણ જતા કરે છે તે દેખાય છે.

**<u>ધર્મની ખાતર પ્રાણ આપે</u>** - તેમ આ દૃષ્ટિમાં વર્તતા જીવો અવસરે ધર્મની ખાતર પ્રાણ આપે છે કારણ તે માને છે કે ધર્મ છે તો બધું છે. ધર્મના પ્રભાવે મનુષ્યભવ મળ્યો, શાસન મળ્યું, દેવ-ગુરુ મળ્યા, નિર્મળ બુદ્ધિ મળી, સંસ્કારી માતાપિતા મળ્યા, નરકાદિ દુર્ગતિઓ ધર્મના પ્રભાવે ટળી.

धर्म विना अनंतडाण हुर्गितमां २५५३ - आधड्यो - २५००थो, सूक्ष्मिनगेह, બાहर निगोह, એકેન્દ્રિય, विકલેન્દ્રિય કે પંચેન્દ્રિયના ભેદોમાં બધે જ ભટકતા ક્યાંય મને પરમાત્મા જોવા મળ્યા નથી માટે પોતાની સુમિત સખીને સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવ કહી રહ્યો છે કે હે સખી ! મને હવે ચન્દ્રની પ્રભા જેવા મુખવાળા ચન્દ્રપ્રભુને જોવા દે - એ વાત આનંદઘનજી મહારાજ કહી રહ્યા છે. જિનેશ્વર દેવના દર્શન વિના હું અનેક સ્થાનોમાંથી પસાર થયો છું. એ વિચાર આગમમાંથી જાણવા મળે છે માટે હે સખી ! તેમની નિર્મળ સેવા કરી લેવી જોઈએ. માટે હે સખી! હવે મને તું પ્રભુના મુખને જોવા દે.

આવા ધર્મથી વધારે જગતમાં છે શું ? ધર્મ તો આપણને કોલ આપે છે કે, "તું મને બરાબર સાચવ તો હું ભવોભવ દુર્ગતિથી તારી રક્ષા કરીશ." વીરવિજય મહારાજ પૂજાની ઢાળમાં લખે છે કે શ્રાવક સમતા ભાવમાં રહી સામાયિક કરે અને તે વખતે આયુષ્ય બાંધે તો ૯૨ ક્રોડ ૫૯ લાખ ૨૫ હજાર ૯૨૫ પલ્યોપમનું વૈમાનિક દેવલોકનું આયુષ્ય બાંધે છે.

સંસારમાં આવી ખાત્રી આપવા કોણ તૈયાર છે ? આખી જિંદગી કોઈ

શેઠિયાની ગુલામી કરીને મરી જઇએ તો પણ તે એટલી પણ ખાત્રી આપવા તૈયાર નથી કે જા, તને આ જીવનના છેડા સુધી દુઃખ નિંદ આવવા દઉં. ધર્મવિનાનું જીવન તો પશુતા છે. સંસારમાં જેમ શ્રમજીવીની જરૂર પડે છે, બુદ્ધિજીવીની જરૂર પડે છે તેમ સારી રીતે જીવવા ચારિત્રજીવીની પણ એટલી જ આવશ્યકતા છે. આજે ભાઈ કે બહેન ખુલ્લા બજારમાં વિના ભયે ફરી શકે છે, અલંકાર પહેરી શકે છે તે કરણા સાગર તીર્થંકર પરમાત્માના ધર્મનો પ્રભાવ છે. અનાર્ચ દેશો કે જયાં પરમાત્માનો ધર્મ નથી ત્યાં આ સલામતી નથી.

શાંત સુધારસમાં ઉપાધ્યાય વિનયવિજયજી મહારાજ ધર્મભાવનાના અધિકારના વર્ણનમાં કહી રહ્યા છે કે આ જગતમાં સૂર્ય ચંદ્ર નિયમિત ઉદય અને અસ્ત પામે છે, સમુદ્ર મર્ચાદા ઉલ્લંઘતો નથી. આ બધો પ્રભાવ તારક તીર્થંકર પરમાત્માના ધર્મનો છે. છટ્ઠા આરામાં જ્યારે ધર્મ નાશ પામી ગયો હશે ત્યારે આ બધા તત્ત્વો ભયંકર ઉલ્કાપાત મચાવશે.

આ દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવને એ શ્રદ્ધા છે કે પ્રાણ તો અનંતીવાર મળ્યા અને ગયા પણ પ્રભુનો ધર્મ ન મળ્યો, આત્મા ઉપશમરસના સરોવરમાં ઝીલ્યો નહિ. માટે ભવોભવ જન્મમરણ થયા. જીવને એ ખાત્રી છે કે જો ધર્મ વિશુદ્ધ કોટિનો કરીશ તો સાનુબંધ સદ્ગતિ મળશે અને અંતે મોક્ષ મળશે. આ શ્રદ્ધા હતી તો -

- (१) वंड्यूल डे थे राषडुमार होवा छतां सिवतव्यताना जले पितानुं राष छोडी योरोनी पत्लीनो अधिपति जन्यो छे तेले साधुओ आपेला नियमोनुं प्राणना लोगे पालन डर्युं. थेना प्रलावे राष्ट्रानी राणीओ सामेशी लोग लोगववानी मांगणी मूडी तो पण न इसायो. अडग रह्यो तो तेना प्रलावे मंत्री जन्यो अने श्यारे छेल्ले तिजयत जगडता वैद्यो डागडानुं मांस जावानुं डहे छे तो पण पोतानो नियम सायव्यो, ते माटे मृत्यु आव्युं तो वद्यावी लीद्युं पण नियमनो लंग न डर्यो तो मरीने जारमां हेवलोड़े गयो.
- (૨) હંસ, પરમહંસ કે જે હરિભદ્રસૂરિજી મ.સા.ના ભાણેજ અને શિષ્ય હતા તેમને બૈંદ્ધમત ભણવાની ઇચ્છા થઈ. અંદરમાં રોમરોમમાં પ્રભુ શાસનનો રાગ અને ખુમારી બેઠેલી છે કે એક વખત તેની બધી અકાટ્ય યુક્તિઓ જાણી લઇએ અને પછી તેનું ખંડન કરી પ્રભુશાસનના શ્રુતના વારસાને સમૃદ્ધ બનાવી દઈએ એ માટે પોતાના ગુરુ પાસે બૈંદ્ધ મત ભણવા જવાની આજ્ઞા માંગી. ગુરુ ના પાડે છે. કારણ ત્યાં જવુ હોય તો છુપા વેશે જવું પડે, તેમાં પકડાઈ જાય તો પ્રાણ લીધા વિના તેઓ છોડે નહિ તેથી ગુરુ ના પાડે છે. છતાં પોતાની ઇચ્છાને રોકી શકતા નથી અને ગુરુની ઇચ્છાની ઉપરવટ થઈને ગયા. રોજ ગુપ્તવેશે ભણે છે. ભણીને રોજનું રોજ તેના ઉપરનું ખંડન લખી નાંખે છે તેમ કરતા એક દિવસ એક પાનું ઉડ્યું. તેના નાયક પારે પહોંચ્યું. ખ્યાલ આવ્યો કે

આ કોઇ અર્હત્ના ઉપાસકો અહિંચા છુપાવેશે ઘુસી ગયા છે. તેમને ઓળખવા બોઇએ અને પછી સજા કરવી બોઇએ. તે ઓળખવા માટે નીચે ઉતરવા માટેના દાદર પર અરિહંતની મૂર્તિ મૂકી અને પછી બધાને આજ્ઞા કરી કે કમસર એક પછી એક આ મૂર્તિ ઉપર પગ મૂકીને ઉતરો. જ્યારે એમનો વારો આવ્યો ત્યારે મનમાં એક જ ખુમારી અને શ્રદ્ધા હતી કે મરી જઈએ તે હા, પણ ત્રણ કાળમાં અરિહંત પરમાત્માની મૂર્તિ ઉપર પગ તો ન જ મૂકીએ એટલે એક કોલસો હાથમાં લઇ તેનાથી તે મૂર્તિ ઉપર જનોઇ દોરી અને બુદ્ધની મૂર્તિ બનાવી પછી તેના ઉપર પગ મૂકીને ઉતરી ગયા. જેવા ઉતર્ચા, તેની સાથે જ પાછળ બુદ્ધના અનુયાયીઓ પકડવા દોડયા. બંને ભાગી રહ્યા છે, બેમાંથી એક બીજાને કહે છે કે જા, તું જલ્દી જઇને ગુરુને સમાચાર આપ અને હું આ લોકોની સાથે રક્કર ઝીલું છું. તેમની સામે લડતા લડતા પોતે ખપી ગયા અને બીજાએ જઇને ગુરુના ખોળામાં માથું મુક્યું ત્યાં તેના પણ પ્રાણ નીકળી ગયા. આમ ધર્મની ખાતર પ્રાણ આપી દીધા પણ પ્રાણને બચાવવા ધર્મ ન છોડ્યો.

(3) તે જ રીતે સુદર્શન શેઠને અભયા રાણીએ પોતાની દાસી દ્વારા ફસાવી અંત:પુરમાં લાવવામાં આવ્યા અને કામ-ભોગની માંગણી કરી છતાં સુદર્શન મક્કમ રહ્યા આખરે રાણીએ સુદર્શન શેઠ ઉપર ખોટો આરોપ મુક્યો. પોતાના વસ્ત્ર ફાડી નાખ્યા અને કોઈક ગુંડો અંતઃપુરમાં આવીને મારી આબરૂ લુંટી રહ્યો છે વગેરે પ્રપંચ કર્યો. ખુદ રાજા આવીને આ બાબતમાં જે સત્ય होय ते प्र<del>डा</del>शवा सुंदर्शन शेठने જणावे छे. लले तमे मारा अंतःपुरमांथी પકડાર્યા છો છતાં આ વિષયમાં તમે જે કહો તે હું સત્ય માનવા તૈયાર છું છતાં સુદર્શન શેઠ મોન રહે છે. એક જ વિચારે છે કે બ્રહ્મચર્ચની પરીક્ષામાં હું સફળ થયો છું હવે એક આત્માની રક્ષાનો વિષય છે તેમાં જો હું સત્ય डहुं तो राख़ीने राज मारी नांजे अथवा देश निडास डरे अथवा जंनेनो संसार डडवो जेर जेवो थर्घ जय, ते न थाय ते माटे सुदर्शन शेठ त्यां मीन रहे छे. એક અક્ષરનો પણ ખુલાસો કરતા નથી. તેમને ખબર છે કે આના દ્વારા પોતાની બેઆબરૂ થવાની છે છતાં મૌન રહે છે કારણ એક જ કે રાણી બિચારી દયાપાત્ર છે, કર્મથી પીડાઈ રહી છે, જેને બિચારીને જીવતા નથી આવડતું તેને भरवानो वजत आवशे तो ते <del>डे</del>वी रीते समाधि टडावी शडशे ? જ्यारे मने જીવતા પણ આવડે છે અને મરતા પણ આવડે છે. હકીકતમાં તો જેને જીવતા આવડે તેને જ મરતા આવડે. હું મૃત્યુ આવશે તો પણ સમાધિ ટકાવી શકીશ એમ વિચારી એક આત્માના દ્રવ્ય અને ભાવ પ્રાણ બનેની રક્ષા કરવા મીન સ્વીકારે છે જેના પ્રતાપે રાજા આખા ગામમાં ગદોડા ઉપર બેસાડી, ફેરવી અને અંતે ફાંસીની સજા ફરમાવે છે. આખરે શૂળી ઉપર ચઢાવતા તેના શીલના પ્રભાવે શૂળીનું સિંહાસન થાય છે. પોતે ઘાતી કર્મનો ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન પામે છે. જ્યારે રાણીને આ વાતની ખબર પડતાં તે ફાંસો ખાઈને મૃત્યુ પામે છે. વ્યંતર નિકાયમાં વ્યંતરી - દેવી થાય છે અને કેવલી બનેલા સુદર્શનની દેશના સાંભળી સમક્તિ પામે છે.

આમ સુદર્શન શેઠે પણ ધર્મની ખાતર પોતાના પ્રાણ હોડમાં મુક્યા પણ પ્રાણ બચાવવા પોતાનો પરિણતિરૂપ ધર્મ અને બીજા જીવની દ્રવ્ય-ભાવ દયારૂપ ધર્મ ન છોડ્યો.

આ બતાવે છે કે જેને ધર્મની સચોટ શ્રદ્ધા થઇ જાય છે તેવા સાત્ત્વિક જીવો ધર્મની ખાતર પ્રાણનો ભોગ આપવા તૈયાર થાય છે.

દાર્મ કરતાં, કર્મનો નાશ કરતાં વચ્ચે જે દુ:ખ આવે છે તે અનંતમા ભાગનું હોચ છે જેના ફળરૂપે જીવને સાદિ અનંત કાળ માટે અનંત આનંદની ભેટ મળે છે જ્યારે દાર્મ ન આરાદીએ તો અત્યાર સુધી જે દુ:ખ વેઠ્યા છે તેના કરતા પણ જીવને બીજુ અનંતગણું દુ:ખ ભોગવવું પડે છે અને તેના ફળ રૂપે સંસાર ઊભો રહે છે. અગ્નિશમાના ભવથી તેની સાથે ચાલુ થયેલી ગુણસેનની સંસારયાત્રામાં ગુણસેને એક સરખો દુ:ખ ભોગવવાનો નિર્ધાર કર્યો તો નવમા ભવે છુટકારો થઇ ગયો અને કુલ બધા જ ભવો મળીને પણ એક પત્થોપમ જેટલું દુ:ખ પણ સહન ન કરવું પડ્યું. જ્યારે અગ્નિશમાની સંસારયાત્રા તે પછી પણ અસંખ્યાત પુદ્ગલ પરાવર્ત સુધી ચાલશે.

' અહિંચા ગ્રંથકાર એક શબ્દ વાપરે છે तथोत्सर्ग-प्रवृत्त्या એટલે તેવા પ્રકારની ઉત્સર્ગ પ્રવૃત્તિથી ધર્મના ખાતર પ્રાણ આપે છે. જેટલું પોતાની બુદ્ધિમાં સાચું લાગે - સાચું સમજાય તેટલું અમલમાં મુકવાની તૈયારીવાળા સાત્ત્વિક જીવોની પ્રવૃત્તિ એ ઉત્સર્ગ માર્ગની પ્રવૃત્તિ છે. તેવું સત્ત્વ ન હોય તેવા જીવો શરીરાદિના રાગના કારણે ધર્મ ખાતર પ્રાણ ન આપે એવું પણ બને પરંતુ "ધર્મને માટે પ્રાણ આપવા જોઈએ, હું નથી આપી શક્તો તે મારી નબળાઈ છે," એવું તેઓની માન્યતામાં બેઠેલું હોય. એટલે જે જીવો ધર્મની ખાતર પ્રાણ આપે તેના પ્રત્યે તેને અત્યંત આદર - બહુમાન હોય.

જેમ વાંદરી પોતાના બચ્ચાનું રક્ષણ પ્રાણને હોડમાં મૂકીને કરે છે કેમકે પોતાના બચ્ચા પ્રત્યે તેને અત્યંત વ્હાલ છે તેમ આ જીવને પણ ધર્મ અત્યંત પ્રિય હોવાથી ઉત્સર્ગ પ્રવૃત્તિથી ધર્મને માટે પ્રાણ આપવા તૈયાર થાય છે.

કુમારપાળ મહારાજાની પાસે પોતાની કુળદેવી કંટકેશ્વરીએ વર્ષોથી ચાલી આવેલી પરંપરા મુજબ બોકડાનો વધ માંગ્યો, કુમારપાળે ન આપ્યો કારણ તે ભગવાનનો અહિંસા ધર્મ સમજ્યો હતો, તો દેવીએ કપાળમાં ત્રિશુળ મારી આખા શરીરમાં કોટ રોગ પેદા કરી દીધો. શાસનની અપભ્રાજનાના ભયે કુમારપાળ અગ્નિમાં બળી મરવા તૈયાર થયા. લોકો જૈનધર્મની નિંદા ન કરે માટે બલિદાન આપવા તૈયાર થયા પણ દેવીની ઇચ્છાને આધીન ન થયા એ એમની સાત્ત્વિકતા હતી.

अत्र – धर्भमां आटलो जंधो प्रतिजंध अर्थात् राग झेम छे ? ते झ्हे छे.

# एक एव सुद्धद् धर्मो मृतमप्यनुयाति यः । शरीरेण समं नाशं सर्वमन्यत् गच्छति ॥ ५९ ॥

ધર્મ જ સાચો મિત્ર છે - જગતમાં મિત્ર કોઇ પણ હોય તો તે એક માત્ર ધર્મ જ છે, તે જ દુઃખના અવસરે દુઃખમાં સહભાગી બને છે. આપત્તિમાં સહાય કરે છે. આપત્તિમાં સહાય કરે તે જ સાચો મિત્ર છે. આવું મિત્રનું લક્ષણ એક માત્ર ધર્મમાં જ ઘટે છે. અને ધર્મ જ મર્ચા પછી જીવને અનુસરે છે. જીવની સાથે જાય છે. બાકી દેહ, ઇન્દ્રિય, સ્વજન, પૈસા વગેરે સર્વ ચીજો મૃત્યુની સાથે નાશ પામી જાય છે. ગામ, નગર કે દેશ પણ પરલોકમાં સાથે જતા નથી. માટે સર્વ ચીજના પ્રેમ કરતા ધર્મપ્રેમ મહાન છે.

સુબાહુકુમાર, કાકદીનો ઘક્ષો વગેરે પ્રભુની દેશનાને સાંભળીને ચારિત્ર લેવા તૈયાર થાય છે ત્યારે તે એક જ વાત કરે છે કે મૃત્યુ સમયે માતા, પિતા, ભાઈ, બેન બધા અળગા રહી જાય છે અને એક માત્ર જીવ શરીરમાંથી નીકળી પરલોકમાં જાય છે અને નારી તો નરકનો માર્ગ બતાવવા માટે દીપિકા સમાન છે. તેના રાગે અનંતા આત્માઓ અનંતીવાર દુર્ગતિમાં ગયા છે માટે હે મા ! હવે હું આ સંસારમાં રહેવા ઇચ્છતો નથી. હું સંયમ થકી જ સુખ પામીશ અને અરિહંતની આજ્ઞાને વહન કરીશ. મારે હવે કોઇપણ ભોગે આ સંસાર ન ખપે. એ ગમે તેવો સુખમય અને સોહામણો દેખાતો હોય તો પણ એના ફળરૂપે નીપજતો દુર્ગતિનો સંસાર બહું બિહામણો છે.

આ બોઇ ચોથી દૃષ્ટિવાળાં જીવોને હાડોહાડ અડી ગયેલો હોય છે. જિનવચન તેમને હૃદયસ્પર્શી બની ગયું હોય છે એટલે એમને ભોગમાં સીધી દુર્ગતિ દેખાતી હોય છે. જ્યારે બીજા જીવોને આ બોઇ હોવા છતાં તે માત્ર શબ્દરૂપે હોય છે. તેઓને જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષયોપશમથી બોઇ હોય છે. વસ્તુ તત્ત્વની જાણકારી હોય છે. પરંતુ મોહનીયના ક્ષયોપશમથી તેમને વેદન નથી હોતું. અધ્યાત્મના માર્ગમાં કોરા બોઇની બહુ કિંમત નથી પણ જેનાથી હૃદય ભીંજાય તેવા સ્પર્શાત્મક બોઇની કિંમત હોય છે.

આ દૃષ્ટિમાં દેહ, ઇન્દ્રિય, સ્વજનાદિ પ્રત્યે ઉપાદેય બુદ્ધિનો રેચ થઇ ગયો હોય છે અને શુભ ભાવોનું પૂરણ હોય છે.

સંસારની અસારતા - આ દૃષ્ટિમાં રહેલા જવોને સંસારની અસારતા બરાબર બેસી ગઈ હોય છે. સંસારમાં જીવ એકલો જન્મે છે, એકલો મરે છે અને પોતાના કર્મના અનુસારે પરલોકમાં એકલો જ સુખ-દુ:ખ ભોગવે છે. સંસારનો સઘળો સંબંધ સ્વાર્થમૂલક છે. સ્વાર્થ હોય ત્યાં સુધી જીવો સાથે રહે છે અને સ્વાર્થ સરે પછી પોતપોતાના રસ્તે પડે છે.

જુઓ ! स्वार्थने वश थर्धने डोिशडे पोताना पिताने डेहमां पूर्या. **रा**ज्यना

લોભે પિતાનો સંબંધ પણ ભૂલી ગયો. રોજ પોતાના સેવક પાસે ૧૦૦-૧૦૦ હંટરના માર મરાવે છે. તે પણ પાછા મીઠા અને મરચાંથી પાયેલા. તેમાં પણ આજે જે જગ્યાએ માર્ચી, કાલે તે જ જગ્યાએ મરાવે છે. અતિશય દુઃખ આપવા છતાં શ્રેણિકની પાસે ધર્મ છે તો તે પોતાના આત્માને દુધ્યનિથી બચાવે છે.

ભરત બાહુબલી પણ યુદ્ધ કરીને ૧૨॥ વર્ષ સુધી લડ્યા. યુલણીએ પોતાના પુત્રને મારી નાંખવા લાખનું ઘર બનાવ્યું. સૂર્યકાન્તાએ પોતાના પતિ પ્રદેશી રાજાને ઉપવાસના પારણે ઝેર આપ્યું અને ગળા ઉપર અંગુઠો દબાવી મારી નાંખ્યો.

. આ બધામાં જીવની પાસે ધર્મ ન હોય તો શું થાય ? પોતાના મોટાભાઈ મણિરથે નાનાભાઈની પત્ની મદનરેખાને મેળવવા ખાતર નાનાભાઈ ચુગળાહુના તલવારના એક જ ઝાટકે બે ટૂકડા કરી નાંખ્યા. તે વખતે મદનરેખા કત્યાભમિત્ર બની તેને ધર્મ સમજાવે છે. ભાઈ પ્રત્યેનો ક્રોધ દૂર કરાવે છે. સર્વ જીવોની સાથે ક્ષમાપના કરાવે છે. દુષ્કૃતની ગહીં કરાવે છે અને અંતે મહાવ્રત ઉચ્ચરાવી અરિહંતના ધ્યાનમાં લીન બનાવે છે તો નરફ તરફ પ્રચાણ કરી ચૂકેલા પોતાના પતિને પાંચમાં દેવલોકનો રિધ્ધિમંત દેવ બનાવે છે. જીવને મર્ચા પછી ધર્મ જ સાથે આવે છે અને ધર્મ જ એક સાચો મિત્ર છે તેનું આ જ્વલંત ઉદાહરણ છે.

પોતાની પત્નીના પ્રેમમાં પડી પ્રદેશી રાજા કેવો નાસ્તિક બનેલો કે જે દેવગુરુ ધર્મનો તેમજ બાવા સંન્યાસીનો સખત વિરોધી હતો. તેને કેશી ગણધરનો યોગ થયો, તેમણે ધર્મ સમજાવ્યો તો અનાદિકાળનું મિથ્યાત્વવિષ નીકળી ગયું. સમક્તિ અને દેશવિરતિપણું પામ્યો તો અંતે સમાધિમૃત્યુ પામી વૈમાનિક દેવલોકમાં ગયો અને એકાવતારી બન્યો. ધર્મને છોડીને પોતાની બુદ્ધિએ જીવ અનંતકાળ ચાલ્યો તો જીવને નરકાદિ દુર્ગતિ સિવાય શું મળ્યું ? જ્યારે ધર્મના પ્રભાવે જીવ શું લાભ પામ્યો તે સમજી શકાય છે.

છ ખંડ પૃથ્વીનું સામ્રાજ્ય, નવનિધાન, ચૌદરત્નો અને હજારો અંતેઉરીનો ત્યાગ કરીને ચક્રવર્તી જેવા મહાન પરાક્રમી રાજાઓ પણ એકલા ચાલતા થયા. ત્રણભુવનમાં નિષ્કંટક બિરૂદ ધરાવનાર, મહાન ગર્વિષ્ઠ અને બલિષ્ઠ રાવણ જેવા રાજાઓ પણ સર્વ વસ્તુઓનો ત્યાગ કરીને એકલા જ રણશચ્ચામાં પોઢયા. સ્વજનાદિ પરિવાર કોઈ સાથે ન ગયો અને નરકાદિ ભયંકર સ્થાનોમાં દુઃખનો અનુભવ પણ એકલાને જ કરવો પડ્યો.

ચોથી દૃષ્ટિમાં વૃદ્ધિ પામવા વૈરાગ્યના બળે જીવને આ બધું અનુભવાય છે અને તેથી એક માત્ર ધર્મ જ તારક લાગે છે. બીજુ બધું મારક જણાય છે.

इत्थं सदाशयोपेतस्तत्त्वश्रवणतत्परः ।

प्राणेभ्यः परमं धर्मं बलादेव प्रपद्यते ॥ ६० ॥

શ્લોકાર્થ : અહીં પરલોંકગામી ધર્મને હૃદયથી સ્વીકારેલો હોવાથી

આશયશુદ્ધિ વર્તે છે અને તેના સાધન રૂપે ધર્મશ્રવણમાં તત્પર બનેલો સાધક સ્વાભાવિક રીતે પ્રાણથી પણ ધર્મને અધિક સ્વીકારે છે અને તેથી જ ઉત્થાન દોપ સંભવતો નથી.

આ પ્રમાણે ચોથી દૃષ્ટિમાં જીવને તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે. તેના હૃદયની પરિણતિ અને આશય ઉરચ બને છે. અંદરમાં ઉપશમ સુખની અનુભૂતિ થાય છે. જીવો પ્રત્યે મૈત્રી, વાત્સલ્ય પરિણામ જાગે છે. તેને કારણે દાર્મ જ સાચો મિત્ર છે, તે પરલોકમાં સાથે આવે છે આ વાતની શ્રદ્ધા એટલી દૃઢ થાય છે કે જેના કારણે દાર્મ એને પોતાના પ્રાણથી પણ અદ્યિક પ્રિય લાગે છે. પહેલી ત્રણ દૃષ્ટિમાં પેદા થયેલ ક્રમસર તત્ત્વઅદ્ભેષ, તત્ત્વજિજ્ઞાસા અને તત્ત્વશૃશ્રુષાના બળ ઉપર આ તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ પેદા થાય છે અને આના બળ ઉપર જ જીવને પાંચમી દૃષ્ટિમાં તત્ત્વબોદ પ્રાપ્ત થાય છે. આ બતાવે છે કે જોવે આદ્યાત્મિક વિકાસના પગથિયા સર કરવા હોય તો પહેલા જીવ પ્રત્યેનો દ્વેષ કાઢવો જ પડે. જીવ પ્રત્યે હેષ હોય તેને તત્ત્વ પ્રત્યે પણ દ્વેષ રહે જ કારણ કે જીવ એ શિવ છે, નર એ નારાયણ છે અને આત્મા એ પરમાત્મા છે માટે જીવ એ પરમાત્માનો અંશ હોવાના કારણે જીવ પ્રત્યેનો દ્વેષ નીકળી અદ્ભેષ આવે ત્યાર પછી જ જીવને તત્ત્વની જિજ્ઞાસા માટેની ભૂમિકા ઊભી થાય છે અને તત્ત્વની જિજ્ઞાસા જાગે તો જ તત્ત્વને સાંભળવાની ગરજ જાગે અને એના બળ ઉપર તત્ત્વશ્રવણ આવે છે. જે આવતાં જ અંદરની વિશુદ્ધિ આવે છે. મોક્ષ પ્રાપ્તિનો આશય બળવત્તર બનતો જાય છે અને તેને કારણે દાર્મ એવો ગમે છે કે દાર્મની ખાતર પ્રાણ આપવા સુદીની તેની તૈયારી હોય છે.

કોઇપણ વસ્તુ અતિશય ગમે - હૃદય સાથે ઓતપ્રોત થાય, એના વિના હૃદય બેચેની અનુભવે ત્યારે જ જીવ આ કક્ષાએ પહોંચી શકે છે અને આ કક્ષાએ પહોંચવા માટે જીવે ઉપરની બતાવેલી ભૂમિકામાંથી પસાર થવું પડે છે. અનંતકાળના ઓઘ દૃષ્ટિના અંધારા ઉલેચાયા પછી પોતાના આત્માની અંદરમાં પડેલ વૈભવને પ્રાપ્ત કરવા માટેના આ ક્રમિક સોપાન છે. બહારથી ધર્મ કરવા છતાં અંદરથી આ બધા ગુણોની પ્રાપ્તિ ન થાય તો જીવ અધ્યાત્મના ક્ષેત્રે પામ્યો ન કહેવાય. અધ્યાત્મના ક્ષેત્રમાં બહારમાં કરવાનું છે પણ કરીને અંદરમાં પામવાનું છે. એ વાત ખાસ ખ્યાલમાં રાખવા જેવી છે. આ વાત આજે ભૂલાઈ રહી છે માટે આપણે મૂળ ઘરીથી ખસી રહ્યા છીએ.

# તત્ત્વશ્રવણનું ફળ

क्षाराम्भत्यागतो यद्वन्मधुरोदकयोगतः । बीजं प्ररोहमादत्ते तद्वतत्त्वश्रुतेर्नरः ॥ ६१ ॥

જેમ ખારા પાણીનો ત્યાગ થવાથી અને મીઠા પાણીના માધુર્ચનું સ્પષ્ટ સંવેદન હોવાથી અવગમ ન હોવા છતાં પણ મીઠા પાણીના યોગથી બીજ જેમ અંકુરાને પેદા કરે છે તે જ રીતે ખારા પાણી સમાન અતત્ત્વ શ્રવણના ત્યાગથી અને મીઠા પાણી સમાન તત્ત્વ શ્રવણથી જીવમાં અત્યાર સુધીમાં ગુણોની યોગ્યતા રૂપ બીજ પડેલું છે તે બીજને આશ્રયિને ગુણરૂપી અંકૂરા ઉત્પન્ન થાય છે. અહિંયા તત્ત્વશ્રવણ ગુણથી તત્ત્વનું સંવેદન સ્પષ્ટ રૂપે નથી. તે તો પાંચમી દૃષ્ટિમાં થવાનું છે પરંતુ અત્યારે હેયોપાદેયના વિવેકરૂપ જે અસ્પષ્ટ તત્ત્વ સંવેદન છે તેના દ્વારા તત્ત્વરૂપી અંકુરાને પેદા કરે છે. ગુણ દોષનો વિવેક એજ પ્રરોહ છે. અંકુર છે.

જેમ મઘુરતાનો સ્પષ્ટ આરવાદ લીધા વિના પણ બીજ મીઠા પાણીના ચોગથી અંકુરાને પેદા કરે છે. તેમ તત્ત્વનું શ્રવણ કરવા દ્વારા જીવ સંસારનું સુખ, સંસારના સંબંધો, સંસારના પાત્રો રૂપ અતત્ત્વ શ્રવણનો ત્યાગ કરતો જાય છે. તેનામાં આત્મગુણોનો વિકાસ, વૈરાગ્ય, હેયોપાદેયનો વિવેક, કષાયોનો ઉપશમ, પ્રાણીદયા, સરળતા આ બધું વિકસે છે અને આ જ અંકુર છે. તત્ત્વની પરિણતિ છે. અહિંયા તત્ત્વની સ્પષ્ટ અનુભૂતિ ન થવા છતાં પણ તત્ત્વની પરિણતિ પેદા થાય છે. તેનું કારણ આ દૃષ્ટિમાં તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ પેદા થયેલો છે. તેનું અચિંત્ય સામર્થ્ય છે. અચિંત્ય પ્રભાવ છે કે જીવમાં આ પ્રમાણે બીજમાંથી અંકુરને પેદા કરે છે.

જેમ ખેડૂત પહેલા જમીનને ખેડે પછી બીજ વાવે. ત્થારબાદ પાણી, પવન, ખાતર વગેરે અનુકૂળ દ્રવ્યોનો સંયોગ મળતા તેમાંથી ક્રમસર અંકુર, થડ, શાખા, પ્રશાખા, ફુલ, ફળ વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે તેમ આ જીવ પણ જ્ઞાનીઓએ બતાવેલા યોગદૃષ્ટિના ક્રમિક વિકાસમાર્ગને અનુસરે છે ત્યારે તેના જીવનમાં પહેલી દૃષ્ટિમાં વાવેલ દુઃખી જીવો પ્રત્યે અત્યંત દયા, ગુણવાન પ્રત્યે અદ્ભેષ, સર્વત્ર ઔચિત્યનું પાલન, તીવ્રભાવે પાપ અકરણ વગેરે બીજ વિકસિત થાય છે તેના પ્રભાવે ક્રમસર તત્ત્વિજ્ઞાસા અને તત્ત્વની અર્થિતા એવી જાગે છે કે જેથી તત્ત્વનું શ્રવણ મળતા જીવમાં પ્રશાંતવાહિતા, હેયોપાદેયનો વિવેક, પૂર્વની ત્રણ દૃષ્ટિ કરતા વિશેષ વૈરાગ્ય વગેરે તત્ત્વની પરિણતિ ઉત્પન્ન થાય છે. જે અહિંયા પ્રરોહ છે. અંકુર છે. જેના બળે જ આગળ પાંચમી દૃષ્ટિમાં તત્ત્વબોધ પામવાનો છે. સ્વાનુભૂતિ - સમ્યક્દર્શન પ્રાપ્ત થવાનું છે.

तत्त्वश्रवण तेमक अिंहा, ह्या, हान-परोपडार आिंह सत् डियानुं इक, "जुवने भव परत्वे भेह आवे" ते छे. मारे हकु डेटला भव डरवा पडशे ? डेटला क्नम मरण डरवा पडशे ? तेवो क्षणृतिपूर्वडनो भाव आववो अहु हुर्लभ छे. भवभेह आवेथी जुव कन्म मरणना यङावाथी छूटवा प्रयत्न डरे छे अने अंधन रहित ह्शाने जुव पामे छे.

પ્રાણીદયા ગમે તેટલી ચિંતવી હશે પણ જો ભવખેદ નહિ ચિંતવ્યો હોય તો જન્મ મરણના ફેરા ચાલુ રહેશે અને જીવ મુલાયમ ભાવમાંથી ક્રૂર ભાવોમાં આવશે. સાધનાના સોપાન - (૧) યમ-નિયમથી જગતના જીવો સાથે વિવેકી બની ઊંચુ જીવન જીવવાનું છે. (૨) આસન - પ્રાણાયામ - પ્રત્યાહારથી જીવે પોતાના દેહ સાથે ઉચિત જીવન જીવવાનું છે જ્યારે (૩) ધારણા, ધ્યાન, સમાધિ દ્વારા અંતર્મુખ બનવાનું છે જેમાં (૧) અને (૨) વ્યવહાર ધર્મ છે જ્યારે (૩) એ નિશ્ચય સાધના છે.

્ર શૂંગીમચ્છ દરિયામાં રહીને - ખારા પાણીમાં રહેવા છતાં મીઠા પાણીના ઝરણા શોધીને મીઠું પાણી જ પીવે છે તેમ ખારા સંસારરૂપી દેહમાં રહેવા છતાં આત્માના સુખરૂપી મીઠું ઝરણું શોધીને આત્મસુખ જે વેદે તે સાચો જ્ઞાની છે.

अस्या - तत्त्व श्रुति नामनो गुए। अर्थात् तेना ९ इसने विशेष ३५ इहे छे.

क्षाराम्भस्तुल्य इंह च भवयोगोऽखिलो मतः । मधुरोदकयोगेन, समा तत्त्वश्रुतिस्तथा ॥ ६२ ॥ संसारने जारा पाणीनी <u>ष्पमा -</u>

સઘળો ય ભવનો યોગ એ અતત્ત્વસ્વરૂપ છે અને તે ખારાપાણી તુલ્ય મનાચેલો છે અને તે અતત્ત્વસ્વરૂપ ભવયોગ એ અતત્ત્વશ્રવણરૂપ ભવયોગથી વૃદ્ધિ પામે છે માટે તે પણ ખારાપાણી તુલ્ય છે. પ્રસ્તુતમાં અતત્ત્વરૂપ ભવથી વિષય-કષાયની આત્મામાં થતી પરિણતિ એ જ અપેક્ષિત છે અને એ ખારા પાણી તુલ્ય છે અને આવી પરિણતિ આત્મામાં પેદા થાય એવું અતત્ત્વનું શ્રવણ પણ ખારાપાણી તુલ્ય છે. અને અતત્ત્વરૂપભવના નાશ માટે મધુરપાણીના યોગ સમાન તત્ત્વશ્રુતિ નામનો ગુણ છે જે આ દૃષ્ટિમાં પેદા થાય છે અને तदङ्गतया અર્થાત્ તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ તેની પ્રાપ્તિમાં હેતુ હોવા વડે કરીને તત્ત્વશ્રવણની ક્રિયા પણ મધુરપાણીના યોગ સમાન છે.

तत्त्वश्रवशनी हिया क्यारे आहर, जहुमान अने उपयोगपूर्वह हरवामां आवे छे त्यारे आत्मामांथी विषय हषायनी परिशति हे के अतत्त्व स्वरूप छे ते तूटवा मांडे छे. धीमे धीमे उपयोग गुणरूपे, उपशमलाव रूपे परिशमे छे अने तेथी तत्त्वश्रवण विना न यादे, न गमे, अना विना छवन दूणुं दागे. आवी तत्त्वने सांलजवानी अने पामवानी जंपना कागे छे के तत्त्वश्रवण नामनो गुण छे. आ तत्त्वश्रवण नामनो गुण अता विशेष विशेष रूपे तत्त्वश्रवणनी हिया थाय छे केनाथी तत्त्व विशेषरूपे परिणमवा मांडे छे. तत्त्वनी विशेषरूपे परिणति अती थतां आणो संसार हे के अल्यंतरमां विषय-हषायनी परिणतिरूप छे अने जाह्यमां शुलाशुल संयोगो, कन्म-मरणहि अने यतुर्गति परिल्रमणरूप छे. ते सद्यणो य संसार जारापणी तुद्य अनुलवाय छे अर्थात् तृषातुर माणस पण हरियानुं जारं पाणी पीवा एच्छतो नथी अथवा पी शहतो नथी तेम तत्त्वश्रवणना गुणने हारणे ते हवे संसारने एच्छतो नथी. हर्मना उद्देशे जहारथी रहेवुं पडे तो पण संसारनी प्रवृत्तिमां ते हरतो नथी.

તેનું મન ઉભગેલું રહે છે. ઇન્દ્ર, ચક્કવર્તી આદિ પદવીઓ તેને આકર્ષી શક્તી નથી, આત્મગુણોનો વૈભવ એ જ તેને વૈભવ લાગે છે.

### <u>वश्रस्वाभीनो पूर्वलव</u>

तत्त्वश्रवण મધુર પાણીના યોગ સમાન છે. તે વિષયમાં વજસ્વામીના पूर्वभवनो वृत्तांत विचारवा જेवो છે. वश्रस्वाभीनो જીવ पूर्वभवमां तिर्यंचलृंभङ દેવ છે. મિત્રની સાથે અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર દર્શન કરવા ગયા છે. દર્શન કરીને જ્યાં મંદિરની બહાર આવે છે ત્યાં જ તેજ વખતે ગૌતમસ્વામીજી પણ દર્શન કરવા આવ્યા છે. ગૌતમસ્વામીજીની સ્થૂલકાયાને જોયા પછી દેવ વિચારે છે અરે ! આ કેવી સ્થૂલ કાયા છે. ચારિત્ર લીધા પછી પણ આવું શરીર ? આમ જ્યાં વિચારી રહ્યો છે તે જ વખતે ગૌતમસ્વામીજીની નજર દેવ ઉપર પડે છે. ત્યાં જ કોઈ ભવિતવ્યતાના બળે ગૌતમસ્વામીજીને ઉપયોગ મુકવાનું મન થાય છે. સામાન્ચથી તો વિશિષ્ટ જ્ઞાની ઉપયોગ મૂકે નહિ પણ અહિંયા એ દેવની ભવિતવ્યતા જ આમાં કારણ છે. મન પર્ચવજ્ઞાનના ઉપયોગના બળે જાણ્યું. પોતાના માટે વિચાર કરતા જાણીને ગૌતમસ્વામીજી કહે છે ચાલો ! હું તમને સુંદર કથાનક કહું એમ ક**હીને** ઉત્ત**રાધ્યયન** અંતર્ગત પુંડરિક-કંડરિક અધ્યયન દ્વારા સુંદર હિતોપદેશ આપે છે. પુંડરિક કેવી રીતે એક જ દિવસના ચારિત્રથી અનુત્તરમાં ગયા અને કંડરિક કેવી રીતે એક જ દિવસના સંસારના સુખના ભોગવટાથી સાતમી નરકે ગયા તે સાંભળતા દેવને સંસારની અસારતા - ભયાનકતા અને ચારિત્રની સુંદરતા સમજાઈ. પછી જે થોડા વર્ષોનું આયુષ્ય બાકી છે તેમાં આ हेशनाना ભાવોને ઘૂંટી ઘૂંટીને ચારિત્રની ભાવनાને ' ६८ डरे છે એના संस<del>्</del>डारने અસ્થિમજ્જા બનાવે છે માટે જ જન્મતાની સાથે જ દીક્ષા શબ્દ સાંભળતા लितिस्मरण ज्ञान थाय छे अने पोतानी उपर मानो घणो राग लेता तेना रागने તોડવા પ્રચંડ પુરુષાર્થ કરે છે અને અંતે ચારિત્ર લે છે.

तत्त्वश्रवश थे मधुर ઉદક समान छे तेम अतत्त्वश्रवश એ ખારાપાણી समान छे. मम्मणना पूर्वलवमां मम्मणने पाडोशी हुष्ट मण्यो तेने अड्ट्याणमित्र जनी अतत्त्वश्रवण ड्रराव्युं. सिंह डेशरिया मोहड्नी अवी प्रशंसा डरी डे थेना डारणे मम्मणनी तेना उपरनी आसड्ति तीव्र जनी, थेना डारणे ते महात्मानी पासे व्होरावेलो मोहड पाछो लेवा गयो. अमृतरसनो डुंल पश्चात्ताप डरी ढोणी नांज्यो, थेना प्रलावे मरीने मम्मण थर्छने अंते नर्डे गयो.

અતત્ત્વશ્રવણ ઇન્દ્રિયોની ખણજ - ઉત્સુકતા વધારે છે. આજના ટી.વી. સિનેમાઘરો. ચલચિત્રો બ્લ્યુ ફીલ્મ વગેરેના દશ્યો, તેમાં આવતા વાર્તાલાપો. ચિત્રલેખા, અભિયાન વગેરેનું વાંચન, શ્રવણ બધું અતત્ત્વશ્રવણ છે, અતત્ત્વ શ્રવણ અतत्त्वनी રૂચિ, ફાલતું વાતો, નિષ્મયોજન વાતોના રસને વધારે છે. એટલા જ માટે જયવીયરાયમાં માર્ગાનુસારિતાનો અર્થ તત્ત્વાનુસારિતા કર્યો છે. તત્ત્વની રૂચિ, તત્ત્વનો આગ્રહ, તત્ત્વાનુસારી વૃત્તિ આવે તો જ આત્મા અંદરમાં ઠરે.

આખો ભવચોગ બધો ખારાપાણી જેવો છે. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કપાય સ્વરૂપ ભવચોગ છે. તે બધો ખારા પાણી જેવો છે. તત્ત્વશ્રવણ આવે એટલે ખોટી ખેંચાખેંચ, ખોટી પકડ, હુંસાતુંસી, નિંદા, કુથલી, છર્ચા વગેરે નીકળવા માંડે છે. તત્ત્વશ્રવણથી આત્મા સ્વરૂપમાં ઠરે છે. વિષયોનો ઉકળાટ શમે છે. આત્માના અનાદિકાલીન વિકારોને દૂર કરવા તત્ત્વશ્રવણ એ રામબાણ ઔષધ છે.

અતત્ત્વશ્રવણ કેટલું ખરાબ છે કે ભાટ ચારણે આવીને સિદ્ધરાજ જયસિંહની આગળ રાણકદેવીના રૂપનું નીચેના શબ્દોમાં વર્ણન કર્યું. તે સાંભળવા માત્રથી હજુ તો જેણે રાણકદેવીને જોઈ પણ નથી તેવો સિદ્ધરાજ રાણકદેવીના રૂપ ઉપર પાગલ બની ગયો.

"મૃગનચની કટિ કેશરી, નાગણ જેવા વાળ; બ્રહ્માએ એક જ ઘડી સાચું કહું ભૂપાળ."

રાણકદેવીને મેળવવા સિદ્ધરાજે ૧૨-૧૨ વર્ષ સુધી યુદ્ધ કર્યું. જુનાગઢનો રાજા રાખેંગાર આ જોઈને ૧૨ વર્ષ સુધી ઉપરકોટના કિલ્લાના દરવાજા બંધ કરી રહ્યો. આખરે પોતાના બે ભાણિયા દેશળ અને વિશળ ફુટી ગયા. રાણકદેવીએ શીલની રક્ષા ખાતર ગિરનારના પર્વત પરથી પડતુ મૂક્યું.

अस्या - तत्त्वश्रुतिना ४ गुण अर्थात् इसने इहे छे. अतस्तु नियमादेव, कल्याणमिखलं नृणाम् । गुरुभक्तिसुखोपेतं, लोकद्वयहितावहम् ॥ ६३ ॥

#### તત્ત્વશ્રવણથી પરોપકાર

अत एव - જે કારણથી તત્ત્વશ્રુતિ - તત્ત્વશ્રવણ એ મધુર પાણીના યોગ સમાન છે તે કારણથી જ તત્ત્વશ્રવણ નામના ગુણથી નિયમા પરોપકારાદિ (આદિ પદથી સ્વોપકાર) સઘળા કલ્યાણ મનુષ્યોને થાય છે. કારણ કે તત્ત્વશ્રુતિ તો તેવા પ્રકારના અર્થાત્ ગુરુભક્તિના કારણીભૂત એવા વિશેષ પ્રકારના આશય સ્વરૂપ છે. તાત્પર્ય : તત્વશ્રવણ નામનો ગુણ પ્રાપ્ત થયા પછીથી જ્યારે જીવ ગુર્વાદિ મુખેથી તત્ત્વને સાંભળવાની ક્રિયા કરે છે ત્યારે તે ગુણના પ્રભાવથી તેનામાં અસ્પષ્ટપણે આંતરસ્ફુરણ થવા માંડે છે અર્થાત્ અતત્ત્વના કારણીભૂત અને તત્ત્વના કારણીભૂત પોતાના આત્મામાં વર્તતા પરિણામોની સંપૂર્ણ નહિ પણ થોડાથોડા અંશે ઓળખ થવા માંડે છે અને તેથી જ આ આંતર સ્કુરણને અસ્પષ્ટ તત્ત્વનું સ્કુરણ કહ્યું છે.

જેમ સંગીત સાંભળનાર જીવને સંગીત સાંભળતા તેના આરોહ, અવરોહ, તાલ, બદ્ધ, લયાદિ સ્વરોનું થોડા થોડા અંશે સ્કુરણ થાય છે કારણ કે હજુ બધા આરોહ - અવરોહાદિની સંપૂર્ણ ઓળખ થઈ નથી અને તેથી સંગીત સાંભળતા થોડા ઘણા આલાપોનો બોધ થતા આલાપને અનુસારે તેના હૈયામાં વિશેષ પ્રકારનું સ્કુરણ થાય છે અને તેથી સંગીતને સાંભળવામાં વિશેષ આનંદ આવે છે તે જ રીતે સંપૂર્ણ વિવેક ન હોવાથી સંપૂર્ણ તત્ત્વનો બોધ ન થવા છતાં થોડા ઘણા અંશે પોતાના આત્મામાં જે તત્ત્વનું સ્કુરણ થાય છે તેથી તેને તત્ત્વશ્રવણની ક્રિયામાં અતિશય આનંદ આવે છે અને તેથી તત્ત્વ સંભળાવનાર તત્ત્વના જ્ઞાતા ગુરુ પ્રત્યે અત્યંત બહુમાન થાય છે અને આમ ગુરુ પ્રત્યેના બહુમાનના કારણે તેને વિશેષ સુખની અનુભૂતિ થાય છે આમ ગુરુભક્તિમાં કારણીભૂત એવું જ આંતર સ્કુરણરૂપ આશયવિશેષ એ તત્ત્વશ્રવણ નામના ગુણથી હોવાથી તત્ત્વશ્રવણથી સઘળા પરોપકારાદિ કાર્યો થાય છે એમ કહ્યું.

હવે આ પરોપકારાદિ રૂપ કલ્યાણ એ ગુરુભક્તિના સુખથી યુક્ત છે કારણ કે तदाज्ञयाગુરુની આજ્ઞાથી तत्करणस्य પરોપકારને કરવું એ જ તત્ત્વથી કલ્યાણ છે. ગુરુઆજ્ઞાનું પાલન પણ ગુરુભક્તિમાં થાય છે અને તેથી આજ્ઞાનું પાલન કરવાથી ગુરુભક્તિ મેં યથાર્થ કરી તેવો સુખનો અનુભવ થાય છે આમ કલ્યાણની સાથે ગુરુભક્તિ સુખની (ગુરુઆજ્ઞા પાલનની) અવશ્યંભાવિતા છે અર્થાત્ જ્યાં જ્યાં સ્વોપકાર પરોપકારાદિ કલ્યાણ છે ત્યાં અવશ્ય ગુર્વાજ્ઞા પાલન છે જ. ગુર્વાજ્ઞા પાલન વિનાના કલ્યાણને તત્ત્વથી કલ્યાણ કહ્યું જ નથી. अत्तर्व - જે કારણથી ગુરુભક્તિ સુખોપેત કલ્યાણ એ જ કલ્યાણ છે તેથી જ કરીને આવું કલ્યાણ બંને લોકમાં હિત કરનારૂં છે.

## કત્યાણનો અનુબંધ એ ગુરુભક્તિથી સાધ્ય છે

डारण हे तत्त्वप्रत्येनी उत्हरशियी ९ हत्याणनो अनुजंध पडे छे अने गुरु पोते तत्त्वस्वश्य छे अने तत्त्व प्राप्तिना उपायलूत छे. आम तत्त्वसंपश्च सेवा गुरुप्रत्येनी लिहतथी छवने लवांतरमां तत्त्वनी प्राप्ति थाय तेवा अनुजंधवाणु हर्म जंधाय छे. तेम९ गुरुलिहतना प्रलावथी आ लोहमां पण पाप प्रहृतिनो नाश थवा वडे विशिष्ट होटिना ज्ञानावरणीय - मोहनीयाहि हर्मोना क्षयोपशमनी प्राप्ति थवा द्वारा ज्ञानाहि गुणोनी प्राप्ति थाय छे. ९ हत्याणनी प्रवृत्तिओमां गुरुलिहत नथी होती तेवुं हत्याण जंने लोहमां सिव हर्रनारुं छे. हारण हे गुरुनी आज्ञाथी निरपेक्षपणे प्रवृत्ति हरवाथी आ लोहमां पण छवने ह्यारेह तेवा प्रहारना स्रशुल हर्मनो उद्दय थवा द्वारा ज्ञानाहिमां

અંતરાય પેદા થાય છે તેમ જ ભવાંતર પણ અશુભાનુબંધથી યુક્ત થાય છે. આમ તત્ત્વશ્રવણકાલીન ગુરુભક્તિમાં કારણીભૂત તેવા પ્રકારના આશચવિશેષથી ગુરુભક્તિ પેદા થવા દ્વારા પરંપરાએ પરોપકારાદિ કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય છે. વસ્તુત: તો ગુર્વાજ્ઞાપાલન એજ ગુરુની સાચી ભક્તિ છે આજ્ઞાપાલન વિનાની કેવળ બહારથી કરાતી ભક્તિ એ વાસ્તવિક ભક્તિ નથી.

તત્ત્વના જાણકાર લખે છે કે આત્મકલ્યાણ કરવા માટે તમારા ગુરુને સદાય તમારા હૃદયમાં રાખો. એના ઉપદેશોને સ્મરણમાં રાખો. એના ઉપકારને ભૂલો નહિ. આજ સત્ સાથેનો ખરો સંબંધ છે. સિદ્ધિઓનું કોઈ જ મહત્ત્વ નથી. તમારા ગુરુપ્રત્યેની શ્રદ્ધા અને પ્રેમનું દર્શન તમારા સંપૂર્ણ જીવનમાંથી થવું જોઈએ. આજ ગુરુ સાથેનો યથાર્થ સહવાસ છે.

ગુરુનો વિયોગ એ વિયોગ નથી પણ ગુરુનું વિસ્મરણ એ વિયોગ છે. ગુરુના વિયોગમાં ગુરુની સતત યાદ, રાત દિવસ ગુરુનો અપૂર્વ યોગ સાંભર્યા કરે તો સાચી ભક્તિ પ્રાપ્ત થાય.

# ગુરુપૂર્ણિમા

ગુરુના ઉપકારનો બદલો વાળી શકાતો નથી માટે જ અન્યદર્શનકારોએ પણ આખા વર્ષમાં એક ગુરુપુર્ણિમાનો (અષાડ સુદ-૧૫) દિવસ નક્કી કર્યો છે જે દિવસે શિષ્ય ગુરુના ઘરે કાંઇને કાંઇ ભેટ લઇને જાય, ગુરુના ચરણોમાં બહુમાન ભાવે વંદન કરે, તેના આશીર્વાદ લે અને પોતાની જાતને ઇન્ય માને.

પ્રશ્न ઉઠે કે અષાઢ મહિનામાં જ આ દિવસ કેમ ? આપણું આર્ચાવર્તક્ષેત્ર જ્યોતિષચક્રના દેવોની નીચેના ક્ષેત્રે આવેલ છે જે ચક્રમાં નવગ્રહ છે. સામાન્થથી એમાં સૂર્ચ પ્રદાન છે. અષાઢ માસમાં સૂર્ચ મિથુન રાશિમાં આવે છે અને મિથુન રાશિનો અધિપતિ બુધ છે. બુધ એ બુદ્ધિનો અધિપતિ છે. ગુરુનું જીવન બુદ્ધિ પ્રધાન છે અને ગુરુનું જ્ઞાનદાન શિષ્યને સતેજ અને બુદ્ધિ પ્રધાન બનાવવા માટે છે આમ ગુરુ પૂર્ણિમાનું આયોજન તાર્કિક રીતે કરાયેલું છે.

कल्यम् अणित इति कल्याणम् – સુખને બોલાવે, સુખને ખેંચી લાવે તે કલ્યાણ અને તે કલ્યાણનો અનુબંધ ગુરુભક્તિથી પડે છે. ગુરુપ્રત્યેની ભક્તિથી જેમ પુણ્ય બંધાય છે તેમ આંતરિક ક્ષયોપશમ પણ થાય છે. ગુરુભક્તિથી તત્ત્વશ્રવણ પરિણમે છે. એકલવ્ય ભીલ હોવાના કારણે ગુરુદ્રોણાચાર્ચે તેને અસ્ત્ર અને શસ્ત્રવિધા ન આપી પણ પોતાના હૃદયમાં ગુરુદ્રોણને રાખીને એકલવ્ય અર્જુન કરતા પણ સવાઈ બાણાવળી બન્યો. પંદરસો તાપસોને તત્ત્વશ્રવણ વિના માત્ર ગુરુ ઉપરની ભક્તિથી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું.

અष्टावङ महर्षि द्वारा तेना उपरनी लिस्ति-लहुमानथी राषा पनङने

तत्त्वश्रवश मण्युं तो तेना द्वारा तत्त्वजोध प्राप्त थयो. गुरु ઉपरनी लिस्ति अने जिंहुमान लवांतरमां परम गुरुनो योग स्टावे छे. गुरुनी लिस्ति सरनारना हृध्यमां पछीथी मोह टर्झी शस्त्रतो नथी.

શ્રેણિકે પ્રભુ વીરની ભક્તિ કરી અને કુમારપાળ મહારાજાએ હેમચંદ્રાચાર્ચની ભક્તિ કરી તત્ત્વશ્રવણ પામ્યા તો એકાવતારી બન્યા.

સમકિતની ચાર શ્રદ્ધામાં પહેલી શ્રદ્ધા સૂક્ષ્માર્થનું અધ્યયન અને બીજી શ્રદ્ધા એ અધ્યયનને મજબૂત કરનાર શાસ્ત્રાર્થના જાણકાર ગુરુની સેવા કહી છે. ત્યાં સેવા એટલે માત્ર ભક્તિ જ નહિ પણ એમની આમન્યામાં રહેવું અને એના દ્વારા સૂક્ષ્માર્થના જ્ઞાતા થવું. ગુરુના પગ દબાવવા વગેરે સમ્યકત્વના લિંગમાં આવે જ્યારે આ શ્રદ્ધામાં આવે ગુરુની પાસે બેસવું, હૃદય ખોલીને વાત કરવી એ પણ શ્રદ્ધાનું કારણ છે એનાથી માર્ગનો બોદ્દ થાય. આજે બેસવાનું મન થતું નથી કારણ કે શ્રદ્ધા નથી.

પરમાત્માના એક એક વચનને માને ते જૈનશાસનના ગુરુ છે અને આવા ગુરુની ભક્તિ, બહુમાન અને તેમની આજ્ઞાનું પાલન એ જ વસ્તુતઃ પરમાત્માને માનવા બરાબર છે. જે ગુરુને નથી માનતો તે પરમાત્માને માનતો હોવા છતાં પરમાર્થથી માનતો નથી, ગુરુને ન માને તેનું પુણ્ય અવશ્ય ઘટે છે. તેના જીવનમાં વાસ્તવિક મોહનીયનો ક્ષયોપશમ થતો નથી તેથી સાચા ગુણો પ્રગટતા નથી. ગુરુની ભક્તિ અને બહુમાન એ અનંતા તીર્થંકરોની ભક્તિ અને બહુમાન છે. ગુરુની અવગણના અને આશાતના એ અનંતા તીર્થંકરોની અવગણના અને આશાતના છે માટે જૈન શાસ્ત્રકારો ગુરુની આજ્ઞાપાલન ઉપર બહુ ભાર મુકે છે અને ઠેઠ મોક્ષ સુધીના સઘળા કલ્યાણ તેના દ્વારા બતાવે છે. કલ્યાણનો અનુબંધ પણ ગુરુની ફ્પાથી અને ભક્તિથી થાય છે. અને ગુરુની ભક્તિ દ્વારા ધ્યાનથી પરમાત્માની સ્પર્શના થાય છે એમ જણાવે છે.

**अस्या एव** આ તત્ત્વશ્રવણ દ્વારા પ્રાપ્ત થતી ગુરુભક્તિનું જે પરમફ્લ પરોપકારાદિ તેને વિશેષતઃ અર્થાત્ કાર્ચ-કારણભાવ પૂર્વક કહે છે.

# गुरुभिक्तप्रभावेन, तीर्थकृद्दर्शनं मतम् । समापत्त्यादिभेदेन, निर्वाणैकनिबन्धनम् ॥ ६४ ॥ गुरुलिन्तिना प्रलावशी तीर्थंडरनुं दर्शन

ગુરુભક્તિના પ્રભાવથી જીવે ઉપાર્જન કરેલા કર્મનો વિપાકોદય થવાથી સમાપત્ત્યાદિ ભેદરૂપે જીવને તીર્થંકર પરમાત્માનું દર્શન થાય છે અર્થાત્ વીતરાગ પરમાત્માનું એકાગ્રપણે ધ્યાન કરતાં જીવને તેમના જે ગુણે તેનો અભેદરૂપે અનુભવ થાય છે જે સમાપત્તિ છે. આમ ધ્યાનથી વીતરાગ परमात्माना ગુણોની પોતાના આત્મામાં સ્પર્શાત્મક અનુભૂતિ તે સમાપત્તિ છે અને આ અભેદ અનુભવ રૂપ સમાપત્તિ રૂપે તીર્થંકર પરમાત્માના ગુણોની ઓળખ તે જ સમ્ચક્ત્વ છે. આમ સમ્ચક્ત્વ સ્પર્શ્યા પછી વિશ્વ માત્રના જીવોને શાસન પમાડવાની ઉત્કટભાવના કે જે સવિ જીવ કરું શાસનરસી રૂપ છે તેનાથી ભાવ કરણા રસ વૃદ્ધિ પામતાં તીર્થંકરનામ કર્મનો બંધ થાય છે ત્યાર બાદ તેનો અંતર્મૃહૂર્ત પછી વિપાક અર્થાત્ પ્રદેશોદય શરૂ થાય છે તેનાથી तद्भावापत्ति છેલ્લા ભવમાં તીર્થંકર તરીકે જન્મની પ્રાપ્તિ અને ત્યાર પછી કેવલજ્ઞાન થયા પછી तदुपपत्ति - તીર્થંકરનામકર્મના વિપાકોદયની પ્રાપ્તિ થાય છે કે જે ભાવતીર્થંકરની અવસ્થા છે અને તેના દ્વારા જગતના જીવો ઉપર ભાવ પરોપકાર કરાય છે.

આમ ગુરુભક્તિ એ પરોપકારરૂપ કલ્યાણને પેદા કરવામાં પરંપરાએ કારણ છે. જે જુવો સમ્ચકત્વ પામ્યા પછી તીર્થંકરનામ કર્મનો બંધ નથી કરતા તે જુવોને તીર્થંકરના દર્શન થવા દ્વારા પરંપરાએ સ્વોપકારરૂપ કલ્યાણ થાય છે.

- ૧. સમાપત્તિમાં તીર્થંકરના ગુણોનું ધ્યાન દ્વારા સ્પર્શાત્મક દર્શન થાય છે.
- ર. તીર્થંકર નામ કર્મના બંધમાં તીર્થંકર થવામાં કારણીભૂત અવસ્થાના અનુભવ રૂપે તીર્થંકરનું દર્શન થાય છે.
- तद्भावापत्ति तीर्थंङर नामङर्भना प्रदेशोद्दयथी द्रव्यतीर्थंङर पणाना (अर्थात् तीर्थंङर परमात्माना क्रन्म - दीक्षाना) स्वीङार३पे तीर्थंङरनुं दर्शन थाय छे.
- ४. **तदुपप**त्ति કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ દ્વારા ભાવતીર્થંકરના સ્વીકાર રૂપે તીર્થંકરનું દર્શન થાય છે.

આમ ગુરુભક્તિના પ્રભાવથી ઉપાર્જિત કરેલ કર્મના ઉદયથી - પરમાત્મા સ્વરૂપનું ધ્યાન બધા દોષોનો નાશ કરનાર છે. સમાપત્તિ એ સર્વદોષનાશક રસાયણ છે. સમાપત્ત્યાદિ ભેદ વડે કરીને જીવને તીર્થંકર પરમાત્માનું દર્શન થાય છે જે મોક્ષની પ્રાપ્તિનું અવન્ધ્ય કારણ છે.

# સમાપત્તિનું સ્વરૂપ અને તેના ભેદ

સમ્ - આ ઉપસર્ગ સાથે પત્ દાતુથી બનેલો આ શબ્દ સમપણાની પ્રાપ્તિનો વાચક છે. આત્મા, પરમાત્માની સમાનતાને પામ્યો છે એવું અનુભવથી જણાય છે ત્યારે સમાપતિ થવાથી ધ્યાનમાં જુદાપણાનો ભાવ ટળી જાય છે અને અભેદતા અનુભવાય છે.

અનંતકાળમાં વિપયો પ્રત્યે જ્ઞાનથી એકતાનો ભાવ કરીને અનેક વિષયો

ગ્રહણ કર્યા ત્યારે થયેલી સમાપત્તિ પણ તે જડ હોવાથી અતાત્ત્વિક છે મનના ભાવથી ઉત્પન્ન થયેલી છે.

પુદ્ગલને વિષય બનાવે ત્યારે તેમાં તદાકાર બનેલા આત્માને રાગ દ્વેપની પરિણતિ પ્રગટે છે. તેમાં જીવ સુખ પામી શકતો નથી. પરંતુ સાત્ત્વિક વિષયરૂપ પરમાત્માને બનાવે - એને જ્ઞાનથી પોતાની સન્મુખ લાવે અથવા તો પરમાત્માનું રૂપ આકૃતિને ઉપયોગમાં લાવીને તેમાં એકતાન થાય ત્યારે પરમાત્મા તે જીવને સુખનું કારણ હોવાથી તે પરમ વૈષયિકી સમાપત્તિ થાય છે. આ બીજા પ્રકારની વૈષયિકી સમાપત્તિ અશુભ ધ્યાનમાંથી ચેતનાને પલટાવી શુભ વિષયમાં સ્થાપીને લીન કરવાનો પ્રયત્ન છે તેથી જીવ અહીં માનસિક સુખ પામે છે.

સમાપત્તિના વિષયભૂત પરમાત્મા કે જે પરમસુખનું કારણ છે તેમાં જે એક્તાનતા થાય છે તે વખતે વિષયસૂપે બનાવેલા પરમાત્માની મૂર્તિ જ છે તેથી આકારમાં લીન બનેલો છે ત્યાં સુધી આત્મા સમરસીભાવને નથી પામતો પરંતુ ચિત્ત-ઉપયોગ જે પહેલા અશુભમાં હતો તેના બદલે શુભમાં જોડાઈને તેમાં સ્થિર થવાથી શુભ થયો. મન અશાંત હતું તે શાંત થયું અને સુખનો અનુભવ કરવા લાગ્યું અર્થાત્ જડને આધીન થવાથી વિહ્વળ હતું તે હવે પરમાત્મા તરફ વળ્યું તેથી શાંત થયું તેથી આ સમાપત્તિ તાત્વિક સમાપત્તિનું કારણ બને છે જેમાં સ્વરૂપનું જે સુખ છે તે પ્રાપ્ત થાય છે. પરમાત્માને ધ્યાનનો વિષય બનાવ્યો, તેમાં ચિત્તને એકાગ્ર કર્યું તેમાં

परभात्मार्ने ध्याननो विषय जनाव्यो, तेमां यित्तने એકાગ્ર કર્યું तेमां मनथी समानपणानी प्राप्ति થઇ પણ ભાવ ભળ્યો નથી ત્યાં સુધી તાત્ત્વિકી સમાપત્તિ ન થાય પરંતુ જો ભાવ ભળે કે હું પરમાત્મ - સ્વરૂપ છું એવી અભેદાનુભૂતિનું સુખ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે તાત્ત્વિકી સમાપત્તિ છે. જે અહીં જ મુક્તિ સુખનો અનુભવ કરાવે છે.

તીર્થંકરનો આત્મા જુવ, જગત અને પરમાત્માની સાથે અભેદ થઈને સમાપત્તિ પામે છે તેથી તીર્થંકરનામ કર્મની પ્રાપ્તિ અર્થાત્ બંધ કરે છે જેના કારણે તેનો ઉદય થતાં તીર્થંકરની ઋદ્ધિ ભોગવે છે.

આમ સમાપત્તિના બે ભેદ-વિષય અને તાત્ત્વિક છે તેમાં પાછા વિષયના બે ભેદ જડ વિષય અને સાત્ત્વિક વિષય.

### શુદ્ધતા ધ્યાન એમ નિશ્વયે આપનું -

આજ વાત ૩૫૦ ગાથાના સ્તવનમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે.

"शुद्धता ध्यान એम निश्चये आपनुं, तुल समापत्ति ओपध सङ्व पापनुं द्रव्य अनुयोग संमति प्रमुजयी वहीं, लिङ्कत, वैराग्यने ज्ञानधरीं सहीं" हे प्रलो ! आपना शुद्ध स्वरूपनुं ध्यान ङरता ङरता साधङ आत्माने

જ્યારે આપની સાથે સમાપત્તિ થાય છે અર્થાત્ આપના સ્વરૂપની અભેદાનુભૂતિ થાય છે ત્યારે તે સમાપત્તિ જ સઘળા પાપનો નાશ કરવા માટેનું ઓષધ છે. સ્વરૂપની સાથે એકતાનતા સદ્યાંતા પાપ પરિણતિ આત્મા ઉપરથી ખરી પડે છે. આ વાત સંમતિ વગેરે દ્રવ્યાનુચોગના ગ્રંથોમાં કહી છે જેને પામવા માટે સાધકે ભક્તિ, વૈરાગ્ય અને જ્ઞાનનો સુમેળ સાધવો જોઈએ. એ ત્રણનો જ્યારે ત્રિવેણી સંગમ થાય છે ત્યારે આત્મા પરમાત્મા સાથે અભેદ અનુભવે છે. આ ત્રણમાંથી એકની પણ ઉપેક્ષા કરનારો આત્મા સમાપત્તિને પામી શકતો નથી. વળી કહે છે -

"જેહ અહંકાર મમકારનું બંધનં, શુદ્ધનય તે દહે દહન જેમ ઇંધનમ્ શુદ્ધનય દીપિકા મુક્તિ મારગભણી, શુદ્ધનય આથી છે સાધુને આપણી" જેમ અગ્નિ ઇંધનને બાળી નાખે છે તેમ શુદ્ધ નયના વિકલ્પોને ઘૂંટવાથી આત્મામાં પડેલા અહંકાર અને મમકારના બંધન તૂટી જાય છે આથી જ મુક્તિ માર્ગે જતા સાધકને શુદ્ધ નયના વિકલ્પો એ દીપક સમાન છે અને મોક્ષે જવા માટે શુદ્ધ નયના વિકલ્પો સાધુને 'આથી' અર્થાત્ ભાશું છે. શુદ્ધનયના વિકલ્પો એ સાધુની મૂડી છે. શુદ્ધનયને માન્ય અર્થાત્ નિશ્ચયનયને માન્ય આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ ખૂબ જ ઉપયોગમાં ઘૂંટાવું જોઈએ જેનાથી ઉપયોગ શુદ્ધ બનતા સાધક મોક્ષ માર્ગ ઉપર ટકી રહેવાનું બળ પામે છે.

### આત્માની અખંડતા

"અંશપણ નવિ ઘટે પૂરણ દ્રવ્યના, દ્રવ્યપણ કેમ કહું દ્રવ્યના ગુણવિના, અકલને અલખ એમ જીવ અતિતંતથી, પ્રથમ અંગે વધુ અપદને પદ નથી."

શુદ્ધ નિશ્ચયનયના બે ભેદ છે (૧) આત્મલક્ષી નિશ્ચય નય અને (૨) પદાર્થલક્ષી કે વસ્તુલક્ષી નિશ્ચયનય.

આત્મલક્ષી નિશ્ચયનય આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ, તેના અનંતગુણો અને તે ગુણોનો આત્મા સાથે અભેદ સ્વીકારે છે અને તેથી આત્મા એ શુદ્ધ દ્રવ્ય છે એમ કહે છે. દિગંબરો સમયસાર વગેરે ગ્રંથોમાં આત્મા શુદ્ધ દ્રવ્ય છે. તે શુદ્ધ છે, બુદ્ધ છે. નિરંજન છે. નિરાકાર છે વગેરે જે પ્રરૂપણા કરે છે તે આત્મલક્ષી નિશ્ચય નયથી કરે છે જયારે ઉપાદયાયજી મહારાજ પ્રસ્તુતમાં જે અંશ પણ નિવ ઘટે.. ઇત્યાદિ લખી રહ્યા છે તે વસ્તુ લક્ષી કે પદાર્થ લક્ષી નિશ્ચયનયથી લખી રહ્યા છે. આ નય વસ્તુને નિરંશ માને છે. અને જે નિરંશ છે તે સત્ છે એટલે તેના મતે દરેક વસ્તુ સત્ છે પછી તે દ્રવ્ય હોય, ગુણ હોય કે પર્યાય હોય. આ નય દ્રવ્યને દ્રવ્ય તરીકે સ્વીકારતો નથી કારણ કે દ્રવ્ય કહે તો દ્રવ્યની વ્યાખ્યા "ગુણપર્યાયવત્ દ્રવ્યમ્" આવીને ઊભી રહે અને દ્રવ્યના ગુણપર્યાય માનતા તો વસ્તુ સાંશ બની, નિરંશ ન રહી. જયારે ઉપાદયાયજી મહારાજ તો ઉપરની કડીમાં પૂર્ણ દ્રવ્યને નિરંશ કહી રહ્યા છે તે ત્યારે જ ઘટે કે

વસ્તુલક્ષી નિશ્ચય નયને સ્વીકારવામાં આવે. આ નયના મતે આત્મા એક અખંડ અવિભાજય પૂર્ણ દ્રવ્ય છે તેના કોઈ અંશ ઘટતા નથી તે ગુણવાન નથી. અર્થાત્ સ્વભિન્ન ગુણવાળો નથી પરંતુ ગુણાત્મક છે, ગુણમય છે અર્થાત્ સ્વ - અભિન્ન ગુણસ્વરૂપ છે.

વળી તે અકલ અર્થાત્ ઇન્દ્રિય કે મનથી કળી શકાતો નથી. જાણી શકાતો નથી તે અલખ અર્થાત્ અવાચ્ય છે. અનભિલાપ્ય છે. આવો આત્મા અતિ તંતથી - ગૂટ - ગંભીર નિશ્ચયનયથી જણાવ્યો છે.

વળી પ્રથમ અંગ એટલે આચારાંગમાં આત્માને અપદ કહ્યો છે. એટલે કોઈ પદ - વાચક શબ્દ આત્માને જણાવી શક્તો નથી એમ કહ્યું છે. કારણ કે શુદ્ધ આત્માની એવી કોઈપણ અવસ્થા નથી કે જે શબ્દ દ્વારા જણાવી શકાય. આત્માને આશ્રયિને સઘળા શબ્દો પાછા ફરે છે. શુદ્ધાત્મા એ અનુભૂતિનો વિષય છે. શુદ્ધાત્મા સર્વ કર્મમળથી રહિત નિષ્કલંક છે. નિર્વિકલ્પ છે. તેને વિકલ્પ દ્વારા જણાવી શકાતો નથી.

શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના ધ્યાનથી મોક્ષ મળે છે. તે શુદ્ધ દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયનું ધ્યાન કરતા કરતા આત્મા સમાપત્તિ પામે છે.

"જે ઉપાય બહુવિધની રચના, યોગમાયા તે જાણોરે,

શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યંચ ધ્યાને, શિવ દીચે પ્રભુ સપરાણોરે"

અરનાથ જિન स्तवन ગાથा-४ ઉपा. श्री यशोवि. म.

મોક્ષનું સાક્ષાત્ કારણ આત્માના પરમાત્માના ગુણોની સાથે એકાકારતા અને શુદ્ધ સ્વરૂપનું લક્ષ્ય છે. આના બળ ઉપર આત્મા ક્ષપકશ્રેણી માંડી કેવલજ્ઞાન પામી શકે છે.

શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યનું લક્ષ્ય, સ્મૃતિ, ઉપસ્થિતિ અને તેમાં તન્મયતા સિવાય ક્યારે પણ મોક્ષ મળતો નથી કારણ કે પ્રભુનું જે સ્વરૂપ છે તેમાં તન્મય થવું તે ધ્યાન છે અને તેનાથી મોક્ષ મળે છે તેથી ધ્યાનમાં પ્રભુના ગુણોનું આલંબન પ્રકૃષ્ટ કારણ હોવાથી પ્રભુ જ ધ્યાન દ્વારા મોક્ષને આપે છે. એમ કહેવાય છે માટે ધ્યાન તે યોગ છે.

આચાર, ભાવના, પ્રતિક્રમણ, પડિલેહણ વગેરે દ્વારા જીવ અનાદિકાળના કુસંસ્કારોને નાશ કરવાનું સામર્થ્ય મેળવે છે અને એ કુસંસ્કારો જેમ જેમ નાશ પામતા જાય છે તેમ તેમ આત્મામાં કુવિકલ્પોનું બળ ઘટતું જાય છે. સમ્યક્ આગ્રાર પાલન અને ભાવનાના બળે જીવ શરૂઆતમાં કુવિકલ્પોનો નાશ કરે છે અને પછી આચારના બળ ઉપર કુવિકલ્પોનો નાશ કરી શુભ વિકલ્પો પામે છે. સ્વરૂપને પામવાના લક્ષ્ય અને પ્રણિદ્યાન સાથે આચારપાલન અને ભાવનાના બળ ઉપર જીવ શુભ વિકલ્પોને પણ ઘટાડતો જાય છે અને ધીમે ધીમે આચાર સહજ થતા જાય છે અને આ જ ધ્યાનને પામવાની ભૂમિકા છે.

મોક્ષમાં જવા માટેના કારણભૂત આ રીતે પરંપરાએ અસંખ્ય યોગ છે. કોઈ પણ યોગથી આત્મા મોક્ષ પામી શકે છે પરંતુ એ યોગો શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની ઇચ્છા વિના મોક્ષમાં પહોંચાડતા નથી.

જેમ કોઈ નગરમાં પહોંચવાના રસ્તા અનેક હોય પરંતુ નગરમાં પહોંચવાનો ઉદ્દેશ ન હોય તો પથિક ગમે ત્યાં ફંટાઈ જાય. અહીં નગરમાં જવાના અનેક રસ્તા કારણ ખરાં, પણ નગરમાં જવાની ઇચ્છા એ મુખ્ય કારણ છે. તેમ મોક્ષમાં જવા માટે જૈનતર દર્શનના આચારો - ઉપાયો ગૌણ કારણ છે જ્યારે જૈન દર્શનના આચારો-ઉપાયો મુખ્ય કારણ છે.

જૈનદર્શનમાં શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની ઇચ્છા, અનુભૂતિ અને એને અનુરૂપ વિચાર-વાણી-વર્તન એ મહત્ત્વના છે જે આચારના પાલન સહિત જ્ઞાનપૂર્વકના ધ્યાનથી પ્રાપ્ત થાય છે.

પ્રભુ કે પ્રભુ માર્ગના આલંબનથી શુદ્ધ આત્મ દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયનું અન્વય કે વ્યતિરેકથી ચિંતન, મનન કે ધ્યાન કરતા મોક્ષ મળે છે. આ ધ્યાનને-જન્મ આપવા, ટકાવવા, વધારવા, આચારનું પાલન અને જ્ઞાનાભ્યાસ એ મુખ્ય ઉપાય છે. જેનેતર દર્શનના જ્ઞાન અને આચાર અશુદ્ધ અને અપરિપૂર્ણ હોવાથી તેના આલંબનથી ભાગ્યે જ કોઈ આત્મા પોતાના આત્મબળથી સીધા માર્ગે ચઢીને શુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના ધ્યાનથી મોક્ષે જાય છે. જ્યારે જેનદર્શનમાં આચાર અને જ્ઞાન શુદ્ધ, સુક્ષ્મ,ધ્યાનને અનુકૂળ અને સર્વજ્ઞકથિત હોવાથી તેના દ્વારા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયથી શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન શીધ્ર પ્રાપ્ત થાય છે. જે અભ્રાંત હોય છે માટે જેનદર્શન પ્રણીત મોક્ષમાર્ગ મોક્ષે જવા માટેનો રાજમાર્ગ છે.

જો કે આચાર અને શુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય સિવાયનું જ્ઞાન પરંપરાએ શુદ્ધ આત્મ દ્રવ્ય પર્યાયના ધ્યાનની (નિશ્ચલતાની) સાધનામાં અસાધારણ કારણ છે. નકામું નથી, છતાં એના દ્વારા મૂળભૂત શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનું ધ્યાન એ પ્રભુનું જ ધ્યાન છે અને તે મોક્ષ આપે છે.

ધ્યાન એ મુખ્ય સાધન છે. બીજા ઉપાયો ધ્યાનના સાધન છે તેને અહીં યોગમાયા તરીકે જણાવેલ છે. યોગમાયાનો અર્થ એવો પણ કરાય કે જે એક હોવા છતાં અનેક દેખાય. વ્યવહારમાં આચારો, ભાવનાઓ ભિન્ન ભિન્ન હોવા છતાં બધામાં શુદ્ધ-આત્મદ્રવ્યસ્મૃતિ, અનુભૂતિ, ચિંતન, ધ્યાનરૂપ ઉદ્દેશ, સાધ્ય, ધ્યેયનું પ્રાપ્તવ્ય ફળરૂપે એકત્વ છે એમ વિચારતા જણાય છે.

"જે ઉપાય બહુવિદ્યની રચના" એનો આવો પણ અર્થ જણાય છે કે -

યોગના ઘણા બધા અંગો - ઉપાંગો છે પણ અષ્ટાંગયોગનો મહત્વપૂર્ણ ભાગ ધારણા-ધ્યાન-સમાધિની ત્રિપુટી છે. એમાંથી કેન્દ્રવર્તિ ધ્યાન લઇએ એટલે પૂર્વવર્તી ધારણા અને ઉત્તરવર્તી સમાધિ આવી જાય છે.

ઉપરની કડીમાં આ વાત સ્પષ્ટ કરાઈ છે કે યોગના અંગો તે સાધનો છે. સાધકે સાધનોમાં એ હદે જકડાઈ ન જવું જોઈએ કે જેથી સાધ્ય છૂટી જાય અને સાધનમાં જ સાધ્યનો ભ્રમ થઈ જાય. સાધનો હંમેશા પુદ્દગલના બનેલા હોવાથી અને પુદ્દગલ તત્ત્વ દ્વેત હોવાથી તેમાં આગ્રહી બનવું તે સાધકને ન પાલવે. આથી જ કરીને ધ્યાનશતક અને યોગશાસ્ત્રમાં ધ્યાન માટે આસન, દેશ, કાળ આદિનો કોઈ ચોક્ક્સ આગ્રહ રાખ્યો નથી. વિવેકી સાધકને પોતાની સાધનામાં જે પુષ્ટિકર લાગે તેનો તે સ્વીકાર કરે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજ અહિંઆ બહુ મઝાનો શબ્દ 'યોગમાયા' વાપરીને આપણા બીડાઈ ગયેલા વિવેક યક્ષુને ઉઘાડી રહ્યા છે. તે કહે છે કે સંસારમાં તો મોહમાયા હોય તે બને, પણ આશ્ચર્યની વાત તો એ છે કે યોગમાર્ગમાં પણ સાધનો પરની ખોટી પકડ તે માયા છે અને તેથી સાધનનો આગ્રહ રાખીને ઝઘડવું તેને અહિંયા 'યોગમાયા' તરીકે ઓળખાવી રહ્યા છે. નૈશ્ચયિક દૃષ્ટિથી તો આ વાત સ્પષ્ટ જ છે કે જે સાધન સાધ્ય તરફ ન લઈ જાય તે સાધન સાધનનો આભાસ છે, યોગમાયા છે.

સમાધિ શતકમાં પણ ઉપાધ્યાયજી મહારાજે આવો અષ્ટાંગ યોગનો પરિચય આપ્યો છે કે -

"ઉદાસીનતા પરિનયન જ્ઞાનધ્યાન રંગરોલ,

અષ્ટ અંગ મુનિ યોગકો, એહિ અમૃત નીચોલ."

યોગના અષ્ટાંગનો નીચોડ આ છે કે સાધકે પુદ્દગલથી ઉપર ઉઠી જવાનું છે પુદ્દગલમાં પુદ્દગલના રૂપાદિમાં ડૂબવાનું તો નથી જ, પણ તેની સપાટી ઉપર પણ રહેવાનું નથી. તેનાથી તદ્દન ઉદાસીન થઈ જવાનું છે અને જ્ઞાન અને ધ્યાનમાં સતત ડૂબકી મારવાની છે અને આત્માના આનંદરસના ઘૂંટને પીવાનો છે. આજ સાધકની સાધના છે. જે આત્માને મોક્ષ આપે છે. આત્મામાંથી પરમાત્મા બનાવે છે."

હવે ચોથી દૃષ્ટિમાં જો સૂક્ષ્મબોધનો નિષેધ કર્યો છે તેનું સ્વરૂપ કહે છે.

सम्यग्घेत्वादिभेदेन लोके यस्तत्त्वनिर्णयः ।

वेद्यसंवेद्यपदतः सूक्ष्मबोधः स उच्यते ॥ ६५ ॥

વેદાસંવેદાપદ દ્વારા તત્ત્વનિર્ણય તે જ સૂક્ષ્મબોદા -

સમ્ચક્ અર્થાત્ અવિપરીત એવી વિધિથી અર્થાત્ સંશય, વિપર્યય અને અનધ્યવસાયથી રહિત હેતુ, સ્વરૂપ અને ફ્લના ભેદથી વેધસંવેધપદ દ્વારા જે પરમાર્થનો પરિચ્છેદ - તત્ત્વનો યથાર્થ બોધ તે વિદ્વદ્ સમુદાયમાં સૂક્ષ્મબોધ કહેવાય છે.

મોક્ષના કારણીભૂત પરિણામો અને સંસારના કારણીભૂત પરિણામોનો હેતુ, સ્વરૂપ અને ફલના ભેદથી જે ચથાર્થ નિર્ણય તે જ સૂક્ષ્મ બોધ છે. વેઘસંવેધ પદ નામનું આશ્ચસ્થાન અધ્યવસાયની નિર્મળતાનું સૂચક છે અને આ આશ્ચસ્થાનથી હેત્વાદિ ત્રણ પ્રકાર વડે તત્ત્વનો ચથાર્થ નિર્ણય થાય છે. આશ્ચ સ્થાન અને તત્ત્વ નિર્ણય સમકાલીન હોવા છતાં બંને વચ્ચે કાર્ચકારણભાવ છે. આશ્ચસ્થાન એ કારણ છે તત્ત્વનિર્ણય એ કાર્ચ છે. એ તત્ત્વનો નિર્ણય પણ વિપર્ચયાદિ રૂપે નથી થતો પરંતુ સમ્યક્ રૂપે થાય છે.

સંસારના કારણો છે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાય અને મોક્ષના કારણો છે સમ્ચકત્વ, વિરતિ અને ઉપશમભાવ. આ મિથ્યાત્વાદિનું સ્વરૂપ શું ? તે શેનાથી વૃદ્ધિ પામે ? તેનું ફળ શું ? મિથ્યાત્વ વગેરેનો નાશ કેવી રીતે થાય ? સમ્ચક્ત્વ વગેરે કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? તે બધાનો તે તે નય સાપેક્ષ બોધ - નયગર્ભિત વિચારણાં તે વેધસંવેધપદ દ્વારા કરાય છે.

वेधसंवेधपह द्वारा જ तत्त्वनो निर्शय थर्ध शहे છે. तेनुं हारण એ છે हे वेधसंवेधपहमां जुद्धिमां वहता लावनार, पहंड लावनार, आग्रह लावनार अनंतानुजंधी हषायो अने ते आग्रहमां ઉપાદेય जुद्धि लावनार मिथ्यात्वनो अलाव वर्ते छे अने तेथी त्यां पहार्थनुं यथार्थ हर्शन थर्ध शहे छे अने पहार्थनुं यथार्थ हर्शन थाय तो क तत्त्वनो निर्शय हरी शहाय. क्यारे जुद्धि तीव्र रागल्द्धिमा संस्हारोथी फरडायेली होय त्यारे जुद्धि अहंहारथी वासित होवाना देषना पहार्थहर्शनहाले ते जुद्धि विपरीत मार्गे इंटाय छे. अंहरमां पडेला राग देषना अरी संस्हारो जुवने पहार्थनुं अनेहांतगर्भित सूक्ष्महर्शन हरवा हेता नथी तेथी त्यां नय सापेक्ष पहार्थनो निर्शय हे के सूक्ष्मजीध स्वइप छे- ते शह्य जनतो नथी.

# ્ તત્ત્વના યથાર્થ નિર્ણયમાં એકાંત માન્યતા પ્રતિબંધક બને છે.

ચોથી દૃષ્ટિમાં વેઘસંવેઘપદ નથી. પરંતુ અવેઘસંવેઘપદ છે. અર્થાત્ જે ભાવો જે રીતે ઉપયોગમાં વેદાવા જોઈએ તે રીતે તે ભાવો ચોથી દૃષ્ટિ સુધી વેદાતા નથી. કારણ કે સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ બતાવેલા હેય-જ્ઞેય અને ઉપાદેયતત્ત્વ ઉપર જે રીતની શ્રદ્ધા - સંવેગ - પરિણતિ ઉભી થવી જોઈએ તે થતી નથી.

વસ્તુનો યથાર્થ નિર્ણય હેતુ, સ્વરૂપ અને એના ફળની વિચારણાથી થાય છે. જેમકે એક આત્મતત્ત્વ લઈએ. તેનો યથાર્થ નિર્ણય કરવો હોય તો તેમાં હેતુ - સ્વરૂપ અને ફળની વિચારણા કરવી પડે. તેના વિના પદાર્થનો યથાર્થ निर्शय थर्घ शक्तो नथी. -

કોઈપણ તત્ત્વનો નિર્ણય હેતુ, સ્વરૂપ અને ફ્લથી થાય છે. જેમકે એક આત્મતત્ત્વનો નિર્ણય કરવો હોય તો આત્મા અતીન્દ્રિય પદાર્થ છે. ચર્મચક્ષુથી ગ્રાહ્ય નથી તેથી તેની સિદ્ધિ માટે જે યુક્તિઓ આપવામાં આવે તે હેતુ છે. બુદ્ધિમાન પુરુપો કોઈપણ વાતને એમનેએમ સ્વીકારતા નથી. તે દરેક બાબતમાં હેતુ માંગે છે. વસ્તુની સિદ્ધિ માટે સમ્યગ્ હેતુ આપવાથી તેની બુદ્ધિ સંતોષાય છે અને તેથી તે વાત તેને ગ્રાહ્ય બને છે.

or तत्त्वना निर्णय माटे हेतु पर्स्टी छे तेम ते तत्त्वनुं स्वरूप शुं छे ? તે પણ જાણવું જરૂરી છે. જ્યાં સુધી વસ્તુના સ્વરૂપનો ખ્યાલ ન હોય ત્યાં સુધી તે પદાર્થનો વાસ્તવિક બોધ થતો નથી જેમ કે આત્મતત્ત્વના નિર્ણય માટે આત્માનું સ્વરૂપ શું છે ? એમ કોઈ પૂછે તો કહી શકાય કે આત્મા જડ નથી, चेतन छे, ज्ञान दर्शन स्वरूपवाणो छे. तेना એક એક प्रदेशे अनंत अनंत ज्ञान २हेलुं छे. पे लोडालोड प्रडाशड छे. प्यां ज्ञान छे. त्यां प जीपा अनंत અનંત ગુણો પણ રહેલા છે. દરેક ગુણને બીજા અનંત ગુણની સહાય છે. જ્ઞાન ગુણ દરેક ગુણમાં વ્યાપેલો છે માટે દરેક ગુણમાંથી અનંત આનંદ અનુભવાય છે અને આવા અનંતગુણોમાંથી એકી સાથે અનુભવાતો અનંત આનંદ એ આત્માનું સ્વરૂપ છે. આવા સ્વરૂપવાળો આત્મા વર્તમાનમાં કર્મના યોગે દબાયેલો છે તેના એક એક પ્રદેશ પર અનંતી કાર્મણવર્ગણા કર્મરૂપે પરિણમીને રહેલી છે જેથી જીવનું જ્ઞાન દબાયું છે. જ્ઞાન વિકૃત થયું છે, તેમ જ અનંતગુણો પણ વિકૃત બનીને દોષ રૂપ બન્યા છે. તેથી જ અજન્મા સ્વભાવવાળો આત્મા જન્મ કરવાના સ્વભાવવાળો અને અમર આત્મા મૃત્યુના સ્વભાવવાળો બન્યો છે. વીતરાગી આત્મા રાગી-દ્વેષી બન્યો છે. અરૂપી અને અમૂર્તસ્વભાવી આત્મા રૂપી અને મૂર્વ બન્યો છે. આ આત્માની સંસારી અવસ્થા છે.

हर्मेङ्कृत अवस्थान। नाश द्वारा आत्मानी मूललूत अनंतज्ञान अने अनंत आनंहमय अवस्थाने प्राप्त इरवी से इल छे. ते माटे छुवने संसारमां राजनारा झरणो मिथ्यात्व, अविरति अने इषायनो नाश इरी सम्यङ्क्व, विरति अने ઉपशमलाव पामवो पडे छे. तेना द्वारा ते पोते पोतानुं एस्छितं इल प्राप्त इरी शडे छे.

આ રીતે હેતુ, સ્વરૂપ અને ફળના ભેદથી આત્મતત્ત્વનો નિર્ણય કરી શકાય છે પરંતુ આ નિર્ણય યથાર્થ તો ત્યારે જ કહેવાય કે જ્યારે જીવ અવેધસંવેદપદનો ત્યાગ કરી વેધસંવેદપદને પામે.

અધ્યાત્મના માર્ગમાં માત્ર જ્ઞાનાવરણીય કર્મના તીવ્ર ક્ષયોપશમથી બુદ્ધિ

तत्त्वना भेरे डरायेल निर्शय से यथार्थ निर्शय सने आफरी निर्शय होता नथी. डारण डे तत्त्वनो निर्शय से तत्त्वना निर्शय माटे नथी परंतु हु:फमुडित माटे छे. भे तत्त्वनिर्शय थया पछी छव हु:फथी मुड्त न थाय ते तत्त्वनिर्शय वास्तिविड तत्त्वनिर्शय नथी माटे भ अलव्याहिना नवनवपूर्व सुधीनो तत्त्वनो जोध पण वास्तिविड तत्त्वनो जोध डहेवातो नथी. भे तत्त्वनिर्शय द्वारा आंतर भेह न थाय, ते तत्त्वनिर्शय अध्यात्मनी डोटिमां आवी शक्तो नथी भेटला अंशमां अंतर भेहाय, मोहनी डहोरता, डर्डशता अने डाविमा नीडणे, अंतःडरण निर्मण जने तेरला अंशे भ तत्त्वनिर्शय सायो डहेवाय.

અવેદ્યસંવેદ્યપદના ત્યાગ દ્વારા જીવ જયારે વેદ્યસંવેદ્યપદને પામે છે ત્યારે તત્ત્વનિર્ણય આત્મસ્પર્શી બને છે અને આવા આત્મસ્પર્શી તત્ત્વનિર્ણયને જ ગ્રંથકાર મહર્ષિ સૂક્ષ્મબોદા તરીકે ઓળખાવી રહ્યા છે. અભવ્યાદિ જીવોને નિરતિયાર યારિઝનું પાલન અને નવનવ પૂર્વનો બોદા હોવા છતાં તેને સૂક્ષ્મબોદ્ય કેમ નહિ ? તેનું કારણ એક જ છે. તેનું ચારિઝ પાલન અને તેનો બોદ્ય તેના અંતરને ભેદી શકતા નથી. અંતઃકરણને તેનો બોદ્ય અડતો નથી. તેનો બોદ્ય ઉપર ઉપરથી ચાલ્યો જાય છે જે બીજા જીવોના હિતને માટે બની શકે છે પણ પોતાના હિતને માટે થતો નથી.

ज्ञानावरणीयडर्मना तीव्र क्षयोपशमथी, मार्गानुसारी प्रज्ञाना जले, शास्त्रोना तलस्पर्शी अध्ययनथी કોઈપણ तत्त्वनो निर्शय हेतु, स्व३५ अने इंजना लेहथी हरी शहाय છે અને तेम કરता જીવ જયારે ગ્રંથિભેદ કરી વેદ્યસંવેદાપદને પામે છે त्यारे ते જ तत्त्वनिर्शय सूक्ष्मजोधने पामे છે. सूक्ष्मजोध ते જ કहेवाय हे જે જીવને ભવસાગરથી પાર ઉતારે. આવા સૂक्ष्मजोध पछी આવતું ચારિત્ર જ ભાવચારિત્ર છે તે પહેલાનું ચારિત્ર બહારથી ગમે તેટલું ઊંચું હોય તો પણ તે દ્રવ્ય યારિત્ર છે. અને આવું ચારિત્ર જુદા જુદા ભવોની અપેક્ષાએ વધુમાં વધુ ૭ થી ૮ વાર સ્પર્શે ત્યારે જીવનો મોક્ષ થાય છે.

हवे अहिंया એક प्रश्न थाय हे मास्तुषाि मुनिओने तो शास्त्रनो जोध हतो निह. हेतु, स्वइप अने इजिथी तत्त्वनो निर्णय हरवा माटे तेओ असमर्थ हता अने छतां तेओ लावचारित्रने पामेला हता अने लावचारित्र होय त्यां ग्रंथिलेह क्रनित सम्यहत्व तो होय क. अने तेथी तेमां सूक्ष्मजोध पण होवो क क्षेर्रिंगे. अने जहारथी - व्यवहारमां क्षेता तो तेओमां सूक्ष्मजोध क्रणातो न हतो, तो तेनुं शुं ? तेनुं समाधान એક क छे हे व्यवहारथी तेओ सूक्ष्मजोधवाजा न होवा छतां सूक्ष्मजोधनुं के इज अंतर लेह, अंतरनी इहीरतानो नाश, हृहयनी निर्मणता, क्षिनवयननी यथार्थ श्रद्धा, स्वइपमां स्थिरता-आ બધું તેમનામાં હતું અને તેથી તેઓ જ્ઞેય પદાર્થના વિષયમાં સૂક્ષ્મબોધવાળા ન હોવા છતાં આત્માના સંબંધમાં આવતા કષાયો અને ઉપશમભાવના વિષયમાં સૂક્ષ્મબોધવાળા હતા. કયા પરિણામો આત્માના ઘરના છે અને કયા પરિણામો મોહના ઘરનાં છે. એનું વેદન તેમના અંતઃકરણમાં હતું તેથી તેમનો સઘળો બોધ આત્મસ્પર્શી હતો. અને આત્મસ્પર્શીબોધ દ્વારા જ તેઓ જીવનભર ગુરુ સમર્પિત રહ્યા. અંતે ક્ષપકશ્રેણી માંડી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું.

આમ અધ્યાત્મના માર્ગમાં આત્મવિકાસના સોપાન ચઢવા માટે હેતુ - સ્વરૂપ અને ફળથી થતો તત્ત્વનિર્ણ્ય ઉપયોગી બને છે. આવો તત્ત્વનિર્ણય જીવને , ગ્રંથિભેદ કરવામાં તેમજ વેદાસંવેદાપદ પામવામાં ઉપકારક બને છે માટે સાદ્યક તત્ત્વનિર્ણયની ઉપેક્ષા કરી શકે નહિ કારણ કે તત્ત્વનિર્ણયની ઉપેક્ષા, અરૂચિ એ વેદાસંવેદાપદની ઉપેક્ષા, અરૂચિ છે અને વેદાસંવેદાપદની ઉપેક્ષા તે સૂક્ષ્મબોદાની ઉપેક્ષા છે. સૂક્ષ્મબોદાની ઉપેક્ષા એ ભાવચારિત્રની ઉપેક્ષા છે અને ભાવચારિત્રની ઉપેક્ષા એ દુઃખમુક્તિની ઉપેક્ષા છે.

અन्य दर्शनहारो सर्वज्ञ न होवाना हारखे तेमने वस्तु स्व३५नुं यथार्थदर्शन थतुं नथी तेथी ते पदार्थनो यथार्थ निर्णय हरी शहता नथी अने तेथी वस्तु स्व३५नुं એडांगी प्रतिपादन हरता होवाथी मोक्षमार्गने यथार्थ जतावी शहता नथी. तेमना मार्गे यावता साधहने घणी मुश्हेवीओ अली थाय छे.

આત્મા એક જ છે, વિભુ છે, નિત્ય જ છે, અબદ્ધ જ છે, ક્ષણિક છે, અસત્ છે. આવી એકાંત માન્યતા જ્યારે અંદરમાં જડબેસલાક બૈસી જાય છે પછી તે આત્મા સંસારની નિર્ગુણતાને જોવા છતાં તેમજ ત્યાગ, તપ સંચમનું આલંબન લેવા છતાં તે વૈરાગ્ય જ્ઞાનગર્ભિત હોતો નથી પરંતુ મોહગર્ભિત જ હોય છે. કારણ કે અંદરમાં પડેલી એકાંત માન્યતા - મિથ્યા માન્યતા તેને મોહનીયનો યથાર્થ ક્ષયોપશમ કરવામાં પ્રતિબંધક બને છે.

જ્યારે સ્થાદ્વાદગર્ભિત જિનવચનનું આલબંન લેતાં જીવને દ્રવ્ય-પર્યાય ઉભચથી આત્મતત્ત્વનું ચથાર્થ શ્રદ્ધાન થાય છે તેથી તેને ખ્યાલ આવે છે કે દ્રવ્યથી હું શુદ્ધ - બુદ્ધ-નિરંજન-નિરાકાર સ્વરૂપ હોવા છતાં વર્તમાનમાં કર્મના ઉદયથી અશુદ્ધ, અબદ્ધ, લેપાયમાન અને વિકારી સ્વભાવવાળો બનેલો છું. મારી કૈવલ્યાવસ્થા અને સિદ્ધાવસ્થાની વિકૃતિ એજ વર્તમાનમાં અનુભવાતો સંસાર છે. વર્તમાનમાં આવી મલિન અવસ્થાવાળો હું હોવા છતાં તત્ત્વથી તેવો નથી માટે આ અવસ્થાનો અંત સર્વજ્ઞ પરમાત્માના વચનનું અવલંબન લઇ ઘોર પુરુષાર્થ કરવાથી આવી શકે છે. આવી શ્રદ્ધા જીવને ત્યાં થાય છે. બ્રહ્માનંદને અનુભવવો હોય તો વિષયાનંદને છોડવો પડે. એના વિના બ્રહ્માનંદ કદાપિ ન મળે, એ શ્રદ્ધા ત્યાં પ્રગટ થાય છે માટે ત્યાં પુરુષાર્થ કરી આત્માની

વિશુદ્ધિ પામી શકે છે. સંસારના હેતુઓ મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાય છે. તેના સેવનથી જીવ અનંતકાળ રખડ્યો એ જેમ હકીકત છે તેમ એ વાત પણ એટલી જ સાચી છે કે સમ્યકત્વ, વિરતિ અને ઉપશમભાવ રૂપ મોક્ષના હેતુઓનું સેવન કરીને અનંતા આત્માઓ સિદ્ધિપદને પામ્યા છે.

સિદ્ધાવસ્થામાં પણ આત્માનું સ્વરૂપ જે સર્વજ્ઞ પરમાત્માનું શાસન બતાવી રહેલ છે તે ખરેખર અદ્દભૂત છે. તે કહે છે કે સિદ્ધાત્માઓ વ્યક્તિરૂપે ભિશ્ન ભિન્ન હોવા છતાં સ્વરૂપે એક જ છે. બધાના ગુણો, જ્ઞાન, આનંદવેદન એમાં કોઈ જ ફેર નથી. દરેક આત્માઓની અવગાહનામાં ફેર હોવા છતાં તેમજ સિદ્ધાવસ્થાની પ્રાપ્તિનો કાલ ભિન્ન ભિન્ન હોવા છતાં તેના સ્વરૂપમાં ત્યાં કોઈજ ભેદ નથી. ત્યાં આત્મપ્રદેશો પરમ સ્થિરત્વને પામેલા છે અને ઉપયોગ અવિનાશી બન્વા તેની સાથે સંલગ્ન અનંતાગુણો, અનંતુ જ્ઞાન અને અનંતુ આનંદવેદન આ બધું જ અવિનાશી બને છે. ત્યાં ગયેલ આત્મા સર્વ દુ:ખથી મુક્ત છે એટલું જ નહિ પરંતુ આનંદવેદનથી પૂર્ણ પણ છે. આની સામે નૈયાયિક મતાનુસારી માન્યતા એવી છે કે આત્મા મોક્ષમાં જ્ઞાન-આનંદ વગરનો છે, પાષાણતુલ્ય છે, માત્ર સર્વ દુ:ખના જ અભાવવાળો છે. આનંદ સ્વરૂપ નથી.

તેમજ બુદ્ધદર્શન માન્ય દીપનિર્વાણ રૂપ મુક્તિ એટલે દીવો જેમ બુઝાઇ જાય તેમ આત્મા અસત્ બની જાય છે આ બધી માન્યતાઓ જીવને કઈ રીતે મોક્ષનો પુરુષાર્થ પેદા કરવામાં ઉલ્લસિત કરે?

અન્યદર્શનકારો પાસે પદાર્થનું ચથાર્થ દર્શન કરવા માટેની સામગ્રી નથી તેથી ત્યાં વેદ્યસંવેદ્યપદ નથી. એટલે ત્યાં તત્ત્વનિર્ણય પણ નથી અને તેથી ત્યાં સૂક્ષ્મબોદ્ય પણ નથી.

# કષ, છેદ અને તાપશુદ્ધ શાસ્ત્ર તે જ સમ્ચક્ શાસ્ત્ર

કષ, છેદ અને તાપ પરીક્ષામાં જે શાસ્ત્ર ઉત્તીર્ણ થાય તે જ સમ્યક્શાસ્ત્ર છે. જેમ સુવર્ણને પહેલા કસોટીના પત્થર ઉપર કસવામાં આવે છે તે તેની કષ પરીક્ષા છે. पछी તેને કાપીને તે સોનું છે કે બીજું છે તે તપાસે છે તે છેદ પરીક્ષા છે અને પછી છેલ્લે અગ્નિમાં નાંખે છે તેમાં જો તે કાળું ન પડે પણ તેવું ને તેવું રહે તો તે તાપ પરીક્ષા છે. આ ત્રણ પરીક્ષા દ્વારા સુવર્ણનો યથાર્થ નિર્ણય કરી શકાય છે.

તે જ રીતે જે શાસ્ત્રમાં વિધિ અને નિષેધનું ચથાર્થ પ્રતિપાદન જોવા મળે તે ક્ષશુદ્ધ શાસ્ત્ર છે.

વિદ્યા અને નિષેધનું યથાર્થ પ્રતિપાદન કર્યા પછી જેમાં તેને અનુરૂપ

આચાર માર્ગને બતાવવામાં આવે તે છેદશુદ્ધ શાસ્ત્ર છે.

દરેક જીવની હિંસા ન કરવી એ રીતે હિંસાનો નિષેદ્ય કર્યા પછી સ્વર્ગાદિની પ્રાપ્તિ માટે યજ્ઞયાગાદિનું હિંસાત્મક વિદ્યાન વેદના નામે કરવામાં આવે તો તે શાસ્ત્ર છેદશુદ્ધ શાસ્ત્ર રહેતા નથી.

કેમકે પંચેન્દ્રિય જુવોની હિંસા ચિત્તને સંક્લિષ્ટ બનાવે છે. તેથી તેવા સાવધ અનુષ્ઠાનો કેવી રીતે ધર્મરૂપ બને ? અને તેને પ્રતિપાદન કરનારા શાસ્ત્રો સમ્યક્ શાસ્ત્રો કેવી રીતે કહેવાય ?

કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી અચોગવ્યવચ્છેદ દ્વાગ્રિંશિકામાં કહે છે કે - હે પ્રભો ! આપના આગમો સિવાયના બાકીના બધા જ આગમોને અમે અપ્રમાણ કહીએ છીએ. કારણ તે આગમોમાં હિંસા વગેરેથી ખદબદતા માર્ગનો ઉપદેશ રહેલો છે. વળી એ આગમો અસર્વજ્ઞના બનાવેલા છે. તથા નિર્દય અને દુષ્ટ બુદ્ધિવાળા લોકોએ પોતાને અનુકૂળ હોવાથી તે આગમોનો સ્વીકાર કર્યો છે. (૧/૧૦ અચોગ વ્યવચ્છેદ દ્વાગ્રિંશિકા.)

"કર્મકાંડના વિદાયક વેદ વાક્યો હિંસા પ્રેરક હોવાથી અપ્રમાણભૂત ભલે હોય પણ વેદાન્ત વાક્યો તેવા ન હોવાથી તેને પ્રમાણ માનવામાં વાંદો નથી" એવી મુગ્દાતા પણ રાખવા જેવી નથી. કારણ તે વાક્યો એકાન્ત જ્ઞાનમાર્ગના પ્રરૂપક હોવાથી તે હરામહાડકાના લોકો માટે ઉન્માદ જનક છે તેથી તે અનુપાદેય છે આ બદી વાતોનું પ્રાજ્ઞ પુરુષોએ શાંતિથી ચિંતન કરવું. (૧/૨૭)

આ रीते अन्य दर्शनना अनुष्ठानो छेह परीक्षामां उत्तीर्श थता नथी डारणडे निरवध अनुष्ठानो ९ यित्तशोधङ अने छे. सावध अनुष्ठानो यित्तना शोधङ अनता नथी.

તેમ જ જે શાસ્ત્રમાં સર્વનયનું આલંબન કરનાર વિચાર સ્વરૂપ પ્રબલ અગ્નિ વડે તાત્પર્યની મલિનતા ન થાય તે શાસ્ત્ર તાપ શુદ્ધિવાળું છે.

જેમ સોનું કષ અને છેદ પરીક્ષામાં પાસ થવા છતા તાપ પરીક્ષામાં ઉત્તીર્ણ ન થાય तो ते નક્લી સુવર્ણ કહેવાય છે. તે જ રીતે જે શાસ્ત્રો કષ અને છેદ પરીક્ષામાં પાસ થવા છતાં તાપ પરીક્ષામાં પાસ ન થાય તો તે શાસ્ત્ર, વિશુદ્ધ શાસ્ત્ર - સમ્યક્ શાસ્ત્ર કહેવાતા નથી.

જે શાસ્ત્રમાં દ્રવ્યરૂપે-ઉત્પત્તિ તથા વિનાશથી રહિત અને પર્યાયરૂપે-પ્રતિસમય અલગ અલગ સ્વભાવને પામવા દ્વારા અનિત્ય સ્વભાવવાળા જીવ આદિ તત્ત્વની વ્યવસ્થા બતાવાય છે તે શાસ્ત્ર તાપશુદ્ધ કહેવાય છે. કારણ કે પરિણામી એવા જ આત્મા વગેરેમાં તથાવિધ અશુદ્ધ પર્યાયને દૂર કરી ધ્યાન, અધ્યયન વગેરે સ્વરૂપ અન્ય શુદ્ધ પર્યાય પ્રગટ થવાથી પુર્વોક્ત કષ અને છેદ શુદ્ધિ સંભવી श हुं છે. આત્માને પરિણામી मानवामां न आवे तो हुए अने छेह संभवित जनता नथी. विधेयात्मह ओवा ध्यान, अध्ययन वगेरेनु इज निर्णरा छे अने नवा हुमें आवता जंध थवा ते हिंसा वगेरेना निषेधनुं इज छे.

આ વિદ્ય-નિષેદ્યનો યોગક્ષેમ કરવો તે શાસ્ત્રવિહિત ક્રિયાનું ફળ છે. પરંતુ જો આત્માને એકાંત નિત્ય કે એકાંત અનિત્ય માનવામાં આવે તો કપ અને છેદ સાર્થક ન બની શકે. ટૂંકમાં કહેવાનું તાત્પર્ય એટલું જ છે કે વિદ્યિ અને નિષેદ્યને અનુરૂપ ક્રિયામાર્ગ બતાવ્યા પછીથી તેની આચારણાથી અંદરમાં પડેલ કર્મોની નિર્જરા થવી જોઈએ અને નવા આવતા કર્મના આશ્રવો અટકવા જોઈએ તો જ આત્મા વિશુદ્ધિ પામી મોક્ષે જઈ શકે. જો તે ન બને તો વિદ્યિ નિષેદ્ય માત્ર નામના બની જાય છે તેનું કોઈ પ્રયોજન નથી.

જૈન શાસનમાં નય વિવक्षा છે. અનેકાંત દ્રષ્ટિ છે અને દરેક પદાર્થનો બોધ સ્થાદ્પદથી યુક્ત છે માટે માન્યતામાં કાંઈ વિપરીત આગ્રહ કે પકડને સ્થાન નથી. એટલે ત્યાં હેતુ, સ્વરૂપ, ફળથી પદાર્થનો ચથાર્થ નિર્ણય વેદાસંવેદાપદ દ્વારા થઈ શકે છે. જૈન શાસ્ત્રના સમ્યગ્ બોદાથી જીવને વેદાસંવેદાપદની પ્રાપ્તિ સહેલાઈથી થઈ શકે છે કારણ કે શાસ્ત્રના બોદા દ્વારા જીવ ઉપયોગમાં પડેલા કષાયો, મિથ્યાત્વ, આગ્રહ, કુતર્ક વગેરેને સહેલાઈથી દૂર કરી વિશુદ્ધ પરિણતિ ઊભી કરી શકે છે અને એના બળ ઉપર ગ્રંથિભેદ કરી વેદાસંવેદાપદ પામી શકે છે. એના દ્વારા જે તત્ત્વ નિર્ણય થાય છે તે યથાર્થ જ હોય છે અને આ યથાર્થ તત્ત્વનિર્ણય એજ સૂક્ષ્મબોદા છે.

**इहैव** आ सूक्ष्मणोधना विषयमां विशेषे કरीने सूक्ष्मणोधनुं प्रवृत्ति निमित्त क्रहे छे.

भवाम्भोधिसमुत्तारात्कर्मवज्जविभेदतः । ज्ञेयव्याप्तेश्च कात्स्न्येन, सूक्ष्मत्वं नायमत्र तु ॥ ६६ ॥ <u>ओधभा सक्ष्मत्व शृं छे ?</u>

લોકોત્તર પ્રવૃત્તિમાં હેતુ બનવા વડે કરીને સંસાર સમુદ્રમાંથી તારનારો હોવાથી, તથા કર્મરૂપી વજને ભેદનારો હોવાથી તેમજ પરમાર્થથી જ્ઞેચ એવા નવતત્ત્વની સાથે બોદાની સંપૂર્ણતયા વ્યાપ્તિ હોવાથી બોદ્યનું સૂક્ષ્મપણું છે.

लोडोत्तर प्रवृत्ति यथार्थ अर्थात् निर्शतियार थवामां सूक्ष्मणोध हेतु छे. सूक्ष्मणोध होय तो ९ लोडोत्तर प्रवृत्तिमां लागता अतियारोने पडडी शडाय छे. अने ते प्याल आवे तो ९ तेनाथी जयी शडाय अने तो ९ लोडोत्तर प्रवृत्ति यथार्थ थाय. आम लोडोत्तर प्रवृत्तिमां हेतु जनवा वडे डरीने सूक्ष्मजोध संसार सागरथी तारनारो जने छे, तेम९ सूक्ष्मजोध द्वारा अतिनिजिड રાગદ્ધેषना परिणाम ३५ डर्म३५० वल भेहाय छे अर्थात् એક वजत भेहाया पछीथी इरीथी तेनुं ते ३५ ग्रहण थतुं नथी (पांचमी ६ष्टि अहुधा निरपाय छे अने त्यार पछीनी ६ष्टिओ सर्वथा निरपाय छे आ वात योग६ष्टिनां अपवाणा भाग-२ न्दोड-१८मां स्पष्ट डरेंद छे) ते जोधमां सूक्ष्मत्व छे. तेमक ज्ञेयनी ज्ञान साथे व्याप्ति छे. पेटलुं ज्ञान छे ते जधुं क ज्ञेयनी साथे व्यापीने रहेंदुं छे अर्थात् ज्ञान सहणुं ज्ञेयने विषय डर्मारुं छे. निर्विषयङ ज्ञान अप्रसिद्ध छे.

સમ્ચકત્વ થયા પહેલા જીવને ચથાર્થ રૂપે અનંતધર્માત્મક પદાર્થનો બોધ ન હોવાથી જ્ઞાનની જ્ઞેય સાથે સંપૂર્ણતયા વ્યાપ્તિ નથી કારણકે જ્ઞાન દ્વારા જ્ઞેય પદાર્થ અમુક ધર્મરૂપે જ ગ્રહણ કરાય છે. જ્યારે સમ્ચકત્વ થયા પછી તો સૂક્ષ્મબોધ હોવાના કારણે જ્ઞેયની સાથે જ્ઞાનની કાત્સ્ન્ચેન અર્થાત્ અનંતધર્માત્મક પદાર્થના સ્વીકારરૂપે વ્યાપ્તિ છે. અર્થાત્ જયાં જ્યાં સૂક્ષ્મબોધ છે ત્યાં ત્યાં જ્ઞેય એવા નવ તત્ત્વનો અનંતધર્માત્મકરૂપે બોધ છે.

કદાચ શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ ન હોય તો શબ્દોથી અનંત ધર્માત્મક પદાર્થનો બોધ ન હોય તો પણ તેની રૂચિ તો અનંતધર્માત્મક પદાર્થમાં જ રહેલી છે માટે ત્યાં પણ જ્ઞાનની જ્ઞેય સાથે સંપૂર્ણતયા વ્યાપ્તિ છે જ. આમ ઉક્ત ત્રણ વિશેષણો દ્વારા બોધમાં સૂક્ષ્મતાની પ્રવૃત્તિ થાય છે.

જેમ સંસારમાં પણ સૂક્ષ્મબોધ - નિપુણ બોધ તેને કહેવાય કે જે બોધ દ્વારા માણસ ગમે તેવી મુશ્કેલીમાંથી નીકળી જઇ પોતાનું ઇષ્ટ સાધી લે. તેમ અહિંચા પણ આ બોધ ભયંકર સંસારમાંથી જીવને તારનારો બને છે માટે તેમાં સૂક્ષ્મ પદની પ્રવૃત્તિ થાય છે. અને આવો સૂક્ષ્મબોધ પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં નથી હોતો, કારણ કે પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં તાત્ત્વિક રીતે ગ્રંથિભેદની અસિદ્ધિ છે. તાત્ત્વિક રીતે કહેવાનું કારણ એ છે કે આમ તો ગ્રંથિ ઘણી શિથિલ થઇ ગઇ છે, તૂટવા જેવી થઇ ગઇ છે પરંતુ હજુ તત્ત્વથી ગ્રંથિભેદ થયો નથી.

तिर्श्यमा हेहमां रहेत सम्यग्दिष्टि लुव पण अंतरमां पोतामा अतीन्द्रिय आनंहमा भावने पड़ीने लागे छे डे आवो आनंह स्वरूप हुं छुं ने रागाहि ड्यायमां मने शांति नथी, ते मारुं स्वरूप नथी. आवा वेहनमां नवे तत्त्वनो साक्षात्डार आवी गयो. आ आनंहरूप तत्त्व ते ल हुं छुं अम 'लुवतत्त्व'नी प्रतीति थर्ड, तेना सन्मुण शांतिनुं वेहन थयुं, ते संवर निर्परा थया. येवा आनंहनी लतथी विरुद्ध ड्यायरूप आडुणभावो ते आश्रव ने अंदमां गया. ने आ लुवथी विरुद्ध येवा अयेतनतत्त्वो ते अलुवमां गया. परद्रव्यमां गया. आम नवे तत्त्वोना भावनो अने तेमां हेय-उपाहेयनो विवेड तेना वेहनमां आवी लाय छे. आ रीते सम्यड्त्व थतां लुवने अनंत धर्मात्मड

પદાર્થનો બોધ થાય છે. હેય ઉપાદેયનું યથાર્થ વેદન થાય છે. તેના દ્વારા આત્માના નિર્વિકલ્પ આનંદને અનુભવે છે અને આ આનંદરસવેદન તે જ ભાવશ્રુતજ્ઞાન છે. તેજ પરમાર્થથી જિનશાસન છે.

કોઈપણ વિચારણામાં જ્યારે દેહ ભાવો ન ભળે, વિકારો ન ભળે ત્યારે તે વિચારણા નિર્દોપ વિચારણા છે. જે તત્ત્વચિંતન રૂપ અને ધ્યાનરૂપ છે. આના દ્વારા જ શાસ્ત્રબોધ સૂક્ષ્મબોધ રૂપે પરિણમતાં જીવ ગ્રંથિભેદ કરી સમ્યકત્વ અને આગળ જતાં સમાધિ પામે છે.

અહિંચા ગ્રંથકાર સૂક્ષ્મળોધની ત્રણ વિશેષતાઓ બતાવે છે બોધમાં જ્યારે સૂક્ષ્મતા આવે છે ત્યારે તે સૂક્ષ્મબોધ (૧) ભવસમુદ્ર પાર કરાવનાર છે, (૨) કર્મરૂપી વજનું ભેદન કરનાર છે અને (૩) જ્ઞેચમાત્ર ઉપર સંપૂર્ણપણે વ્યાપી જનાર છે.

सूक्ष्मलोध लयसमुद्र पार કरावनार - આ આત્મા સંસારમાં ભટકતા અનંતીવાર મનુષ્ય જન્મ પામ્યો. તેમાં અનંતીવાર ચારિત્ર પામ્યો અને અનંતીવાર નવમા ગ્રેવેયક સુધી પણ જઈ આવ્યો. નવ નવ પૂર્વ સુધીનો અભ્યાસ કર્યો છતાં આત્મા ભવસમુદ્રના પારને પામ્યો નિ તેનું શું કારણ ? તેનો એક જવાબ તો શાસ્ત્રકારોએ આપી દીધો કે એ બંધાજ ચારિત્રો અપ્રધાન દ્રવ્યચારિત્ર હતા. અર્થાત્ દ્રવ્યચારિત્ર તો હતું જ, પણ તે દ્રવ્યચારિત્ર પણ નિકટના ભવોમાં ભાવચારિત્રનું કારણ બને તેમ ન હતું તેથી તે બધા ચારિત્રને જ્ઞાનીઓએ અપ્રધાન દ્રવ્યચારિત્ર કહ્યું.

"જનમી જિન શાસન વિષે મુનિ થયો બહુ વાર, મુનિદશા સમજયા વિના હું ભટક્યો બહુવાર; મુનિ થયો વાચક થયો સૂરિ થયો બહુ વાર, ન થયો મુરખ આત્મા અંતર્મુખ અણગાર."

આનાથી નક્કી થાય છે કે જુવ અચરમાવર્તમાં અને ચરમાવર્તમાં આવા પછી પણ જ્યાં સુધી ભાવમલનો દ્વારો-ક્ષય થતો નથી ત્યાં સુધી તેનો બધો જ બોધ ભલે પછી તે જિનાગમોનો પણ કેમ ન હોય ? તો પણ તે સ્થૂલ જ છે અને તેની બધી જ ક્રિયા એ દ્રવ્યક્રિયા છે.

ચરમાવર્તમાં આવ્યા પછી આત્મામાંથી કર્મમલનો વિશેષ રૂપે ક્ષય થાય છે, અપુનર્બંધક બને છે અને અપુનર્બંધક અવસ્થા ઘટિત લક્ષણો દેખાય છે ત્યારે તે આત્માની ક્રિયા પ્રધાન દ્રવ્યક્રિયા બને છે. તે આત્મા યોગની દ્રષ્ટિ પામે છે અને તેથી હવે બોધ સ્થૂલ હોવા છતાં આગળ જઈને તે સૂક્ષ્મ બનનાર છે.

બોદ્યમાં જ્યારે વૈરાગ્ય, પ્રજ્ઞાપનીયતા, પ્રામાણિકતા વગેરે ભળે છે ત્યારે

એ બોઇ આત્માના ઘરનો બને છે. એના વિના એ બોઇ પારકા ઘરનો હોય છે અને મોહના સૈન્યની વૃદ્ધિ કરવાનું જ કામ કરે છે. જિનાગમાનુસારી બોઇમાં જ્યારે ઉક્ત વૈરાગ્યાદિ જેમ જેમ ભળતા જાય છે તેમ તેમ બોઇમાંથી વિકારીભાવો, આગ્રહો, પકડો, વિપરીત માન્યતાઓ નીકળતી જાય છે. અને તેથી બોઇ નિર્મળ બને છે, તેમ સૂક્ષ્મપણ બનતો જાય છે, જેમ જેમ આત્માદિ પદાર્થનું નયસાપેક્ષ જ્ઞાન થતું જાય છે અને પૌદ્ગલિક પદાર્થોના દરેકે દરેક પર્યાયમાં વિનાશીપણાની માન્યતા અસ્થિમજ્બ બનતી જાય છે તેમ તેમ ઉપયોગમાંથી અજ્ઞાન અને મોહની પકડ શિથિલ થતી જાય છે અને આજ છે ગ્રંથિની શિથિલતા. ગ્રંથિભેદ કરતા પહેલા ગ્રંથિ ઢીલી પડવી જરૂરી છે. અને તે ઢીલી પડે તો જ તેને ભેદી શકાય.

ક્રોદાદિ કષાય જેના પાતળા પડે છે તેને એક માત્ર મોક્ષ સિવાય બીજી કોઈ ઇચ્છા હોતી નથી. સંસારના ભોગ પ્રત્યે ઉદાસીનતા વર્તે છે અને પ્રાણી માત્ર પ્રત્યે અંતરમાં મૈત્રી - કરુણા હોય છે. આવો આત્મા ગ્રંથિભેદ કરવાની યોગ્યતા ધરાવે છે.

એટલા જ માટે આત્મસાક્ષાત્કાર કરવાને ઇચ્છતા સાધકે જ્ઞાનથી વારંવાર પોતાના આત્માને ભાવિત કરવો જોઈએ. બિંહરાત્મદશાને છોડીને અંતર્મુખ બનવું જોઈએ. અર્થાત્ જ્ઞાનગર્ભિત અંતર્મુખતાને પ્રાપ્ત કરવી જોઈએ કારણ કે આત્મવિચાર આત્મભાવના, આત્મચિંતન, મનન, નિદિધ્યાસનને સતત કરતા રહેવાથી જ તે બ્રહ્મ સાક્ષાત્કારનું કારણ બને છે. મરણ પર્ચન્ત આત્મવિચાર કરવા છતાં પણ જો આત્મસાક્ષાત્કાર ન થાય તો ભવાંતરમાં રાગાદિ ભાવોનો નાશ થાય ત્યારે જરૂર સાધકને આત્મસાક્ષાત્કાર થાય છે. સાધકને આત્મસાક્ષાત્કાર કરવામાં પ્રતિબંધક (૧) પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયમાં ચિત્તની આસકિત, (૨) પ્રજ્ઞાની મંદતા, (૩) કુતર્ક (શુષ્કતર્ક દ્વારા શાસ્ત્રનું વિપરીત અર્થઘટન કરવું), (૪) શાસ્ત્રમાં જણાવેલ બાબતથી વિપરીત જ્ઞાનનો આગ્રહ. આ ચાર તત્ત્વ દૂર થતાં અવશ્ય બોધ સૂક્ષ્મ થાય છે અને સાધકને અવશ્ય બ્રહ્મસાક્ષાત્કાર - આત્મસાક્ષાત્કાર થાય છે.

અનાદિકાળથી ભટકતા જુવે શાસ્ત્રબોદ પણ મેળવ્યો અને ચારિત્ર પણ પાળ્યું, પણ બધુ સ્વચ્છંદ રીતે, પોતાની ઇચ્છા મુજબ. જ્ઞાનીની આજ્ઞાને અનુસારે નિહ. શાસ્ત્રનો બોદ અને સર્વજ્ઞકથિત ચારિત્ર પાળવા છતાં અંદરથી સ્વચ્છંદ, વિષયોની આસક્તિ, કદાગ્રહ વગેરે ટાળી શક્યો નિહ અને તેથી બાહ્ય દૃષ્ટિથી સર્વજ્ઞના આગમના બોદ અને સર્વજ્ઞકથિત ચારિત્ર પાળવા છતાં તે બોદ્ય અને ચારિત્ર તત્ત્વદૃષ્ટિથી લોકિક જ રહ્યા.

સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ બતાવેલી ચીજ સર્વજ્ઞપરમાત્માની આજ્ઞા મુજબ પાળે

તો જ તે બોધ અને ચારિત્ર લોકોત્તર બને અને લોકોત્તર બોધ અને લોકોત્તર ચારિત્ર જ જીવને સંસાર સાગરથી તારનાર બને.

तामली तापसे ६० હજાર વર્ષ સુઘી છहना पारणे छह કર્યા. અને પારणे એકવીસવાર ઘોયેલા ભાત વાપર્યા છતાં તેની પ્રવૃત્તિ લોકિક હતી. લોકોત્તર નહિ. તેનું કારણ એ છે કે સર્વજ્ઞનું શાસન જે રીતે એકેન્દ્રિયાદિ જીવોનું જ્ઞાન આપે છે અને તેનાથી બચવા જે રીતે વિરતિ માર્ગ બતાવે છે તે બધાનો ખ્યાલ તેની પાસે નહોતો એટલે એને કાચા પાણીને ન અડાય, વનસ્પતિને ન અડાય, ફળ, ફુલ વગેરેનો સંઘટ્ટો પણ થાય છે, અગ્નિ, વાયુમાં પણ જીવ છે એની હિંસાથી બચવા ત્રિવિદ્યે ત્રિવદ્યે પાપનો ત્યાગ કરવો પડે અને તે ત્યાગ કરાય તો જ વાસ્તવિક વિરતિના માર્ગમાં અવાય એવો બોદ્ય ન હતો.

આવી વિવેક ગર્ભિત પ્રવૃત્તિ સર્વज्ञना शासन सिवाय બીજે ક્યાં જોવા મળે? અને તે ન મળે તો જીવને અંધારામાં અથડાવા-કુટાવા જેવું થાય એ સંભવિત છે. પ્રભુ શાસનમાં જે ૪૨ દોષ રહિત ભિક્ષાચર્યાનો માર્ગ તેમજ પાંચ દોષ રહિત તે ભિક્ષાને વાપરવાની વાત, નિરંતર ગુરુકુળ વાસ, ગુરુવિનય, સતત સ્વાધ્યાયમાં રકતતા અને જીવાદિ તત્ત્વોનો નિર્ણય આ બધું આવે તો જ બોધ સૂક્ષ્મ બને અને તો જ ગ્રંથિ ભેદાય એના બળ ઉપર જ દ્રવ્ય-ભાવ ચારિત્ર સાચું આવે.

આમ જયારે બોદ્ય સૂક્ષ્મ બને છે ત્યારે આવો બોદ્ય જીવને સંસારસાગર પાર પમાડનાર બને છે.

### <u> इर्भ३पी वश्रमं भेदम <del>इ</del>रमार</u> -

જેમ हिर्याना हिनारे रहेली माटीने सतत पाणी अने सूर्यनी गरमीनो योग थता धीमे धीमे तेना रूप, रस, गंध वगेरेनी वृद्धि थतां तेल माटी धीमे धीमे धन स्वरूप जनी रेती, डांडरा, पथ्थर, शिला अने डाजमींढ पत्थरनुं रूप धारण डरे छे अने ते उथित निमित्त सामग्री मजता अंहरमां थता रूपाहिना इंरडारथी शड्य जने छे. तेम आ छुवे अनाहिडाजथी डर्मद्रव्यना योगे प्राप्त थता शुलाशुल निमित्तो उपर राग द्वेषनी परिणतिने अंड सरणी सतत डरवा द्वारा तेने धन, निजिड जनावी छे. अनंतडाजथी याली आवेली अंड सरणी रागहि परिणति ते अंवी वल लेवी जनी छे हे लेनुं लेहन हवे छुवने माटे हुष्डर जनी गयुं छे. आजी उपयोगनी धारा हे लेनो संजंध आत्माना अनंतगुणो साथे हतो. ने ते उपयोग हवे आत्मधरमांथी छन्द्रियोना अने मनना माध्यमे जहार नीडजी विषयो उपर छवाय छे अने विपयोमां गयेलो ते उपयोग समये समये आत्मामां रागहि परिणतिने ठालवे छे. आ वल लेवी हुर्लेंड परिणतिने लेहनार सूक्ष्मजींध छे. उपरोड्त ले सूक्ष्मजींधनुं

વર્શન કર્યું છે તે પ્રાપ્ત થતાં કર્મરૂપી વજ ભેદાઈ જાય છે. બોધમાંથી આસક્તિ, અહંકાર, પકડ, એકાંત માન્યતા, કપાયોની તીવ્રતા આ બધું નીકળ્યા વિના બોધ સૂક્ષ્મ બનતો નથી. બોધને સૂક્ષ્મ બનાવવાનો રાજમાર્ગ ગુરુકૂલવાસ અને ગુર્વાજ્ઞાના પાલન પૂર્વક સતત શાસ્ત્રાભ્યાસ, ચિંતન, મનન અને નિદિધ્યાસનનો છે. તેના દ્વારાજ બોધ સૂક્ષ્મ બને છે અને એક વખત તે અતિસૂક્ષ્મ બનતા કર્મવજને ભેદી નાંખે છે.

### ફોય માત્ર ઉપર સંપૂર્ણપણે વ્યાપી જનાર -

જૈનદર્શન વસ્તુનું જેવું સ્વરૂપ બતાવે છે તે આપણા જીવન વ્યવહારમાં અનુભવાય છે અને તેથી કોઈ પણ જાતના પૂર્વગ્રહ વિના તે બુદ્ધિમાં સહજ ઉતરી જાય છે. આપણા લોકિક વ્યવહારમાં અનેકાંતદર્શન ઓતપ્રોત થયેલું અનુભવાય છે. જયારે એકાંતદર્શનો પોતાની માન્યતા અનુસાર વસ્તુનું પ્રતિપાદન કરે છે. તેમાં તર્ક-યુક્તિ, દૃષ્ટાંત પણ આપે છે છતાં તેવું સ્વરૂપ અનુભવમાં આવતું નથી. અને આમ અનુભવથી વિપરીત હોવાના કારણે તેમની માન્યતા અયથાર્થ ઠરે છે. લોક વ્યવહાર વસ્તુ સ્વભાવને અનુસારે ચાલે છે. પણ જેવો લોક વ્યવહાર ચાલે છે તેવો કાંઈ વસ્તુ સ્વભાવ નથી. એકાંતદર્શનકારો વસ્તુનું જે સ્વરૂપ પ્રરૂપે છે. તેથી વિરુદ્ધ વ્યવહાર જગતમાં જોવા મળે છે. છતાં લોક વ્યવહાર મિચ્યા ઠરતો નથી પરંતુ લોકવ્યવહારથી વિપરીત એકાંત દર્શનની માન્યતા મિચ્યા સિદ્ધ થાય છે. અનુભવનો અપલાપ કરીને પોતાની વાતને સિદ્ધ કરનારના અંતરમાં નિર્મળતા અને સૂક્ષ્મબોઇ નથી હોતો પરંતુ મલિનતા, વકતા અને કદાગ્રહ પડેલા હોય છે. અને તેના કારણે પોતાની માન્યતા સિદ્ધ કરવા તે કુતર્કનો આશ્રય લે છે.

र्भर्ड भीद्धहर्शन वस्तुमात्रने એકांते क्षिष्ठि माने छे. तेने माटे हरेड वस्तु એક क्षण्यी वधारे रहेती नथी. भीछ क्षणे पूर्वनी क्षण्यी तहन भिन्न नवीर वस्तु उत्पन्न थाय छे हवे आ वस्तु अनुभवनी सराण उपर यहावता भिथ्या हरे छे.

જેમકે એક માતા ભણીગણીને વર્ષો પછીથી ઘરે આવતા પોતાના દીકરાને જોઈને આનંદ પામે છે, તેને ભેટી પડે છે, અને કહે છે ઓહ ! બેટા ! આવ, આવ, તું તો કેટલો બધો બદલાઈ ગયો છે ! તું તો ઓળખાતો પણ નથી. અહીં વર્ષો પછી ઘરે આવેલા દીકરાને "આજ મારો દીકરો છે" કે જે થોડા વર્ષો પહેલા પરદેશ ગયો હતો તેમ માનીને મા આવકારે છે, જે એકાંત ક્ષણિકવાદને અસિદ્ધ કરે છે અને વર્ષો પછીના ગાળામાં ઓળખાય તેવો પણ રહ્યો નથી અર્થાત્ તેમાં આમૂલ પરિવર્તન થયું હોવા છતાં પણ તેજ તેનો દીકરો છે. તેમાં માને લેશ માત્ર શંકા નથી તે વાત એકાંત નિત્યવાદને અસિદ્ધ કરે

છે. એકાંત નિત્થપક્ષમાં વસ્તુ એક જ સ્વભાવવાળી માનવામાં આવે છે અને તે વાત અનુભવથી વિરુદ્ધ છે, કારણ કે લોકમાં "આત્મા અમર છે" એમ બોલાય છે તે દ્રવ્યાર્થિક નયે સત્ય છે અને "નામ તેનો નાશ" એમ પણ કહેવાય છે તે પર્યાર્થિકનયે સત્ય છે.

જે દર્શન પ્રતિપાદિત વસ્તુસ્વરૂપ લોક્વ્યવહારમાં અનુભવમાં આવતું નથી તે દર્શન મિથ્યા છે, ભાંત છે કારણ કે તે તર્ક શુદ્ધ અનુમાન પર રચાયું નથી. અનુમાન તર્ક પૂર્વક થાય છે. તર્ક પ્રત્યભિજ્ઞાન પૂર્વક થાય છે "આ તે જ છે જે મેં ગઈ કાલે જોયું હતું" આ પ્રત્યભિજ્ઞાનનો આકાર છે. પ્રત્યભિજ્ઞાનનો આદાર સ્મૃતિ છે. સ્મૃતિ તેની જ થાય છે જેની ધારણા થઈ હોય અને તે ધારણા લોક્વ્યવહારમાં અનુભવાતા પદાર્થની જ થાય છે. આથી દરેક દર્શનધારાનું ઉદ્ગમસ્થાન લોક વ્યવહાર છે. તેથી કોઈપણ દર્શન લોક વ્યવહારનો અપલાપ કરે તો તે પ્રામાણિક દર્શન તરીકે વિશ્વમાં ગણના પાત્ર બનતું નથી. એકાંતવાદના પાયા ઉપર રચાયેલા તમામે તમામ દર્શનો આત્મા, પુણ્ય, પાપ, પરલોક અને મોક્ષની વાત કરતા હોવા છતાં, તેમજ સંસારમાર્ગની અસારતા તેમજ ત્યાગ માર્ગની સુંદરતાનું પ્રતિપાદન કરતા હોવા છતાં લોક વ્યવહારથી અને અનુભવથી વિપરીત વસ્તુનું પ્રતિપાદન કરતા હોવાથી તે દર્શનો પ્રામાણિક દર્શનો નથી પણ મિથ્યા દર્શનો છે.

હકીકતમાં તો તે દર્શનો વસ્તુના એક અંશનું પ્રતિપાદન કરે છે અને તે અંશના પ્રતિપાદનની અપેક્ષાએ સત્ય છે, તેથી તે પૂર્ણ દર્શન નથી પરંતુ અપૂર્ણ દર્શન છે. એવું લાગતું હોવા છતાં તેને મિથ્યાદર્શન કહેવાનું કારણ એ છે કે પોતાની આંશિક સત્ય માન્યતાને સર્વાંશે સત્ય માને છે અને બીજા બીજા અંશથી સિદ્ધ તે તે વસ્તુ સ્વરૂપના પ્રતિપાદનનો અપલાપ કરે છે માટે તે દર્શનો મિથ્યા ઠરે છે. આવા મિથ્યાદર્શનમાં જન્મેલ કોઈક આત્મા પૂર્વભવની આરાધનાના બળે ત્યાં જન્મી અંતઃકરણને નિર્મળ બનાવી, કદાગ્રહથી મુક્ત બની, વૈરાગ્ય અને ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ અપનાવી આગળ વધી જાય તેવું બને પણ તેમાં તે દર્શનની કોઈ વિશેષતા નથી, પરંતુ પૂર્વભવે કેળવેલા પોતાના આત્મા રૂપ ઉપાદાન કારણની વિશેષતા છે.

પદાર્થમાત્ર અનંતધર્માત્મક સ્વરૂપ હોવા છતાં જ્યારે બોધ સ્થૂલ હોય છે સૂક્ષ્મ નથી હોતો ત્યાં સુધી તે બોધ પદાર્થના મર્ચાદિત ધર્મો ઉપર જ વ્યાસ થાય છે અને મર્ચાદિત ધર્મોના જ્ઞાનને પૂર્ણ માની પ્રવર્તે છે તેથી બોધ પદાર્થને સર્વાંશ વ્યાપીને રહેતો નથી. અને આવા સ્થૂલ બોધની સાથે વસ્તુ સ્વરૂપની મિથ્યા માન્યતા, આગ્રહ, કદાગ્રહ, અજ્ઞાન, વિષયની આસક્તિ બધુ સંકળાયેલું હોવાથી આવો સ્થૂલબોધ સંસારસાગરથી તારનાર બનતો નથી.

જ્યારે સૂક્ષ્મબોધમાં અનેકાંતગર્ભિતતા હોવાથી, અનંતધર્માત્મક પદાર્થનો

સ્વીકાર હોવાથી અને અનંતધર્માત્મક પદાર્થનું શ્રદ્ધાન હોવાથી બોધમાંથી તમામે તમામ મલિન અંશો જેવા કે અપ્રજ્ઞાપનીયતા, અપ્રામાણિકતા, કદાગ્રહ, પકડ, અનંતા કપાય, વિપયની આસક્તિ, કુતર્ક, મતાગ્રહ વગેરે નીકળી ગયેલ હોવાથી બોધ દર્પણના જેવો સ્વચ્છ અને સૂક્ષ્મ હોય છે અને તેથી આવો બોધ અનંતધર્માત્મક પદાર્થની સાથે સંપૂર્ણતયા વ્યાપી જાય છે.

સૂક્ષ્મળોદ્યને પામેલો આત્મા સર્વજ્ઞ નથી કે દરેક વસ્તુને વિશેપ રૂપે જાણે કારણ કે દરેક વસ્તુના સંપૂર્ણ વિશેષોનું જ્ઞાન તો કેવલજ્ઞાન વિના શક્ય નથી. પરંતુ સર્વજ્ઞ પરમાત્માના વચનની શ્રદ્ધાના કારણે જગતના તમામે તમામ જ્ઞેયોને - પદાર્થોને તે અનંત દ્યમત્મિક રૂપે સદ્દહે છે. અને આજ તેના જ્ઞાનની યથાર્થતા છે. શ્રદ્ધાના બળે તેનું જ્ઞાન જગતના તમામ પદાર્થી ઉપર આ રીતે છવાઈ જાય છે. અહિંયા પદાર્થનો અનંત દ્યમીત્મકરૂપે સ્વીકાર શબ્દથી નથી હોતો, હૃદયથી હોય છે. બુદ્ધિ ચક્ષુની સાથે હૃદયયક્ષુ ભળે છે ત્યારે અનેકાંતદર્શન હૃદયંગમ બને છે, અને આવો હૃદયને હાડોહાડ અડાડે અને પૈરાગ્યથી સદા ભાવિત રાખે તેવો બોદ્ય એ સમ્યગ્દર્શન છે. તે મોક્ષમાર્ગ છે અને તેજ પરમાર્થથી જિન શાસન છે.

જૈન કુળમાં જન્મેલા આત્માને જૈનશાસ્ત્રોના અભ્યાસથી વસ્તુમાત્રના અનંતધર્માત્મકપણાનો બોધ હોય પણ તે બોધ ગ્રંથિભેદ ન થયેલ હોય તો તે માત્ર શબ્દાત્મક હોય છે. શબ્દાત્મક બોધમાંથી સ્પર્શાત્મકબોધ સુધી પહોંચવાની ભાવયાત્રા આપણે કરવાની છે અને તે માટે આ મનુષ્યભવ અને પરમાત્માનું શાસન છે.

ચોથી દીપ્રા દૃષ્ટિ સુધી આવો સૂક્ષ્મળોધ હોતો નથી કારણ કે ત્યાં ગ્રંથિભેદ નથી. અવેધસંવેધ પદ છે. આપણામાં ગ્રંથિભેદ થયો છે અથવા તો ગ્રંથિભેદ નજીક છે તેને જાણવાનું બેરોમીટર એ છે કે જીવનની એક એક ક્ષણમાં સર્વજ્ઞ વચનને આગળ કરીને ચાલવાનું મન થાય અને પ્રભુશાસન જે પ્રણિધાન, પ્રવૃત્તિ, વિદનજયનો માર્ગ બતાવે છે તે માર્ગે ચાલવા આત્મા કટિબદ્ધ બને તો અવશ્ય તેને લોકોત્તર શુભભાવનાની સ્પર્શના થતી આવે. એ સ્પર્શનાના બળે અરિહંત અને તેના શાસન ઉપર આદર-બહુમાન વધતા આવે - આવું બને તો આ લોકોત્તર શુભભાવની સ્પર્શનાના બળે એક વખત અવશ્ય ગ્રંથિ ભેદાઈ જાય.

લોકિકમાંથી લોકોત્તર તરફ, શબ્દથી સ્પર્શાત્મક બોઇ તરફ, સ્થૂલમાંથી સૂક્ષ્મ તરફ, ભોગમાંથી યોગ તરફ અને અવેઇસંવેઇપદમાંથી વેઇસંવેઇપદ તરફ આપણે પ્રયાણ કરવાનું છે. આ વાત સાઇકને સતત ખ્યાલમાં રહેવી જોઈએ.

## अवेद्यसंवेद्यपदं यस्मादासु तथोल्बणम् ।

### पक्षिच्छाया जलचर - प्रवृत्याभमतःपरम् ॥ ६७ ॥

ચોથી દૃષ્ટિમાં બોધનું સૂક્ષ્મત્વ કેમ નથી ? તેમાં હેતુ કહે છે - જે કારણથી પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં અવેદાસંવેદાપદ તેવા પ્રકારે ઉલ્બણ અર્થાત્ પ્રચંડ છે. પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં સૂક્ષ્મબોદ્ય ન હોવાના કારણે ઉપાદેય તત્ત્વમાં જેટલી પ્રવૃત્તિ જોઈએ અને જે રીતની જોઈએ તેટલી અને તે રીતની પ્રવૃત્તિ નથી અને હેય તત્ત્વમાં જેટલો હેયનો ત્યાગ નથી અર્થાત્ બોદ્ય સ્થૂલ હોવાના કારણે ઉપયોગમાં હેય ઉપાદેયનું યથાર્થ વિભાજન થતું નથી એટલે જ્યાં હેયની નિવૃત્તિ જોઈએ ત્યાં હેયની નિવૃત્તિ નથી અને ઉપાદેયમાં જે પ્રવૃત્તિ જોઈએ ત્યાં પ્રવૃત્તિ નથી અર્થાત્ હેય ઉપાદેયનું વર્ગીકરણ સ્થૂલદૃષ્ટિથી થાય છે. સૂક્ષ્મબોદ્યનો અભાવ હોવાના કારણે સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી થતું નથી તેથી નિવૃત્ત્યાદિ પદ પ્રકાર વડે કરીને અવેદાસંવેદાપદ પ્રચંડ છે અને તેથી કેવું છે ? જે કહે છે કે જેમ કોઈ જલચર જીવ, આકાશમાં કોઈ પક્ષી ઉડતું હોય અને તેની છાયા જલમાં પડવાથી તેને પક્ષી સમજીને લેવા માટે દોડે તેના જેવું છે. આથી જ પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં વેદાસંવેદા પદ તાત્ત્વિક નથી.

જલમાં પક્ષીની છાયા પડવાથી તેને કોઈ જલચર દોડી રહ્યું છે તેવો ભાસ થાય છે અને તેથી તેને પક્ષી માનીને પકડવા માટેની પ્રવૃત્તિ જેમ મિથ્યા છે તે જ રીતે સૂક્ષ્મળોદ્યના અભાવમાં ભ્રાંતિને કારણે ક્યારેક જે વાસ્તવિક દૃષ્ટિએ ગુણ ન હોય તેમાં ગૂણનો બોદા થઈ જવાથી તે રૂપે પ્રવૃત્તિ થાય છે.

### अवेद्यसंवेद्य पहली अतात्त्विङता

બત્રીસી ગ્રંથમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ લખે છે કે -

# आरोपाधिष्ठानसंसर्गितया अतात्त्विकम् - अवेद्यसंवेद्यपदं-

पदं - પક્ષીની છાયામાં પક્ષીનો આરોપ તેનું અદિષ્ઠાન જલના સંસર્ગિપણાવડે કરીને જેમ પક્ષીનું જ્ઞાન અતાત્ત્વિક છે તે જ રીતે તાત્ત્વિક ગુણોની સમાન ભાસતા ગુણોમાં તાત્વિકપણાનો આરોપ તેનું અદિષ્ઠાન ગુર્વાદિ તેના સંસર્ગિપણા વડે કરીને થતું જ્ઞાન અતાત્ત્વિક છે.

જે જીવમાં જેટલી કક્ષાના ગુણો હોય તેનાથી અધિક કે અલ્પ ગુણોનો બોધ એ અવેધસવેધપદને આભારી છે.

અહિંયા એટલું ध्यान रहे हे धर्मनी ખાતર પ્રાણ આપવાની तैयारी होवा छतां એટલે धर्मनो ઉत्हर राग होवा छतां विवेह संपूर्ण जीवेदो न होवाना हारणे गुण-होषनुं यथार्थ हर्शन थतुं नथी. गुण प्रत्ये क इचि होवा छतां क्यां अति समानता हेजाय सेवा स्थणोमां छव यथार्थ गुण-होषनो लेह हरी शहतो नथी अने तेथी होषमां पण गुण मानीने प्रवृत्ति हरे छे अने तेथी पहेदी यार दृष्टिमां वेधसंवेधपहने अतात्त्विह हह्युं छे. हारण ग्रंथिलेह थयेदो नथी.

જयारे ग्रंथिलेह पामेलो सम्यग्हिष्ट छव गुण-होषनो सूक्ष्म विवेड डरी शर्ड छे अने तेथी पोतानामां षेटला गुणो होय तेटलाने ष गुण तरीडे षुओ छे अने होषने होष तरीडे माने छे. हरेड सम्यग्हिष्ट छवमां गुरुने ओणजवानो क्षयोपशम यथार्थ होय छे. मास्तुष वगेरेमां श्रुतज्ञानावरणीयनो क्षयोपशम न होवा छतां मितज्ञानावरणीयनो क्षयोपशम हतो साथे सम्यङ्त्व अने चारित्रनो परिण्ञाम पण हतो मार्ट गुरुतत्त्वनी यथार्थ ओणज अने इचि हती तेमष गोजवा छतां न आवडे, नाना नाना छोडराओ मश्डरी डरे तो पण चारित्रनो परिण्ञाम होवाना डारणे तेमना उपर गुरुशो आवतो नहोतो तेमष हुं लूली पिछ छुं, तमे यह डराव्युं. ते सारुं डर्युं वगेरे डहेवा द्वारा सरणता पण हती.

एतदिष-અતાત્તિક એવું વેધસંવેધપદ પણ પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં ચરમ થથા પ્રવૃત્ત સામર્થ્થથી જ પરં અર્થાત્ શ્રેષ્ઠ છે. ઘણું ઉપયોગી છે. પાછલી ચાર દૃષ્ટિમાં રહેલું તાત્ત્વિક એવું વેધસંવેધપદ એ તો શ્રેષ્ઠ છે જ પરંતુ આ પણ શ્રેષ્ઠ છે કારણ આના દ્વારા જ તાત્ત્વિક વેધસંવેધપદ પ્રાપ્ત થવાનું છે. એના તાત્પર્થથી ચરમ થથાપ્રવૃત્તકરણના સામર્થ્થની પૂર્વે થયેલું - ઓઘદૃષ્ટિમાં થયેલું અવેધસંવેધપદ એ અચારૂ છે. સુંદર નથી. તેની કોઈ કિંમત નથી પરંતુ પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં રહેલ અવેધસંવેધપદ એ ચરમ થથાપ્રવૃત્તકરણ રૂપ વિશિષ્ટ અધ્યવસાયથી પેદા થયેલું હોવાથી તેમજ તાત્ત્વિક વેધસંવેધપદનું પ્રાપક હોવાથી તે શ્રેષ્ઠ છે.

अवेधसंवेधपह होय त्थां जोध्नुं सूक्ष्मत्व डेम न होय ? ते डहे छे.

# अपायशक्तिमालिन्यं, सूक्ष्मबोधनिबन्धकृत् । नैतद्वतो ऽयं तत्तत्त्वे, कदाचिदुपजायते ॥ ६८ ॥

અવેદ્યસંવેદ્યપદમાં નરકાદિ અપાય - દુ:ખોના કારણભૂત સંક્લેશરૂપ આત્મામાં રહેલી શક્તિનું મલિનપણું સૂક્ષ્મબોદ્યને અટકાવનારું છે કારણ કે અપાયના - દુ:ખના હેતુભૂત પાપકર્મના સેવનમાં ઉપાદેયબુદ્ધિ રૂપ ક્લિષ્ટ બીજ રહેલું છે.

ચોથી દૃષ્ટિના બોદ્યમાં નરકાદિ અપાયના હેતુભૂત સંકલેશની શક્તિ બાકી રહેલી છે, એના કારણે આ દૃષ્ટિનો બોદ્ય મલિન થયેલો છે અને તેથી આ મલિનબોદ્ય સૂક્ષ્મબોદ્યને પેદા થવા દેતો નથી અર્થાત્ સૂક્ષ્મબોદ્યને પેદા થવામાં પ્રતિબંધક બને છે.

જે કારણથી ચોથી દૃષ્ટિનો બોધ નરકાદિ અપાયના હેતુભૂત સંકલેશની શક્તિથી મલિન થયેલો છે તે કારણથી અપાયશક્તિના માલિન્થવાળા જીવને તત્ત્વના વિષયમાં ક્યારે પણ સૂક્ષ્મબોધ પેદા થતો નથી કારણ કે સ્થૂર અર્થાત્ સ્થૂલ બોધનું અવન્ધ્યકારણ મિથ્યાત્વમોહનીયની મંદતા આ દૃષ્ટિમાં રહેલી છે. મિથ્યાત્વનો રસોદય મિથ્યાત્વનો ક્ષયોપશમ થવામાં પ્રતિબંધક છે.

જયારે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવમાં અપાયના હેતુભૂત પાપકર્મના સેવનમાં અપ્રશસ્ત રાગાદિરૂપ બીજ પડેલું હોવા છતાં ઉપાદેય બુદ્ધિરૂપ ક્લિપ્ટ બીજ પડેલું નથી અને તેથી પોતાનામાં વર્તતા સદ્યળા દોષો તે ચથાર્થ જોઈ શકે છે. તેથી તેના ઉપર અરૂચિ રહે છે અને તેથી તેનામાં નરકાદિ અપાય શક્તિનું મલિનપણું નથી. જયારે ચોથી દૃષ્ટિ સુધી પાપકર્મના સેવનમાં ઉપાદેય બુદ્ધિ રૂપ ક્લિપ્ટ બીજ યોગ્યતારૂપે રહેલું છે જેને કારણે સૂક્ષ્મદોષો દેખાતા નથી અને તેથી તે ક્લિષ્ટ બીજ સૂક્ષ્મબોધને અટકાવનારું બને છે.

<u> अपायशक्तिमाલिन्यः-</u>

પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં મિથ્યાત્વ પડેલું છે એ જીવને સંસારના આરંભ, સમારંભ અને પરિગ્રહમાં હોંશે હોંશે પ્રવર્તાવે છે. વિષય અને ક્ષાયની પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. મિથ્યાત્વ સ્વરૂપ તરફ દૃષ્ટિ જવા દેતું નથી, સ્વરૂપ તરફ રૂચિ કરવા દેતું નથી. આ મિથ્યાત્વ એ બીજ છે અને આત્માને નરકાદિ દુર્ગતિના અનર્થનું કારણ છે.

મિથ્યાત્વ જીવને પાપમાં જ રાચતો રાખે છે. જુઓ ! રાજગૃહી નગરીનો મમ્મણ અને શાલિભદ્ર બંને ધનાઢ્ય હોવા છતાં એક મિથ્યાદૃષ્ટિ અને બીજો સમ્યગૃદૃષ્ટિ, તો બંનેની પ્રવૃત્તિમાં અને માન્યતામાં કેટલું મોટું અંતર પડી ગયું !!!

મિચ્ચાત્વની તીવ્રતાના કારણે મમ્મણને જિનવચન પ્રત્યે શ્રદ્ધા જ ન જાગી અને કિંમતી એવો સમગ્ર માનવભવ એક માત્ર પરિગ્રહની કાતિલ મૂર્છા અને આરંભ સમારંભમાં પૂરો કર્યો. આમ જોવા જઈએ તો મમ્મણે કોઈ હિંસા, જુઠ, ચોરી, બેઈમાની, લૂંટ-ફાટ એવા કોઈ જ પાપ કર્યા નથી. મમ્મણે કાળી મજૂરી કરીને ધન મેળવ્યું છે. મમ્મણનું ધન અનીતિનું ન હતું. અમાવાસ્થાની અંધારી રાત્રિએ મુશળદ્યાર વરસાદ વરસે ત્યારે સમુદ્રમાં ડૂબકી મારી તણાઈને આવતા ગોશીર્ષ ચંદનના ટૂકડાને ભેગા કરી કરીને તેણે રત્નના બે બળદિયા બનાવ્યા હતા. છતાં મમ્મણને રાત દિ પરિગ્રહની મૂર્છાને કારણે કાળી લેશ્યા જ રહી. નિરંતર રીદ્રધ્યાનના ચાર પાયામાંથી એક સંરક્ષણાનુબંધી રીદ્રધ્યાન રહ્યું.

ઘાસની ગંજી ઉપર બેઠેલો ફૂતરો ઘાસ ખાય નિહ અને બીજાને ખાવા દે નિહ એ ન્થાયે મમ્મણે ન પોતાની સંપત્તિનો ભોગવટો કર્યો ન બીજાને દાન કર્યું અને એક માત્ર લક્ષ્મીની કાતિલ મૂર્ણ રાખી. જેના પ્રભાવે મમ્મણ મનુષ્ય જન્મમાં કરવા યોગ્ય સુકૃતોમાંથી એક પણ સુકૃત કરી શક્યો નિહ. અને આ બળદિયાને રત્નના બનાવવા પાછળ જબરજસ્ત અપાયશક્તિનું માલિન્થ ઉભું કર્યું જે જીવને તે ભવમાંથી તરત જ નરકમાં લઇ જવાને માટે કારણ બન્યું. મમ્મણ 33 સાગરોપમના આયુષ્યવાળી સાતમી નરકે ગયો. આખા મમ્મણના ભવમાં મમ્મણે પોતાના આત્મા ઉપર અપાયશક્તિના માલિન્યને જ પુષ્ટ કર્યું. **અપાયશક્તિ માલિન્યનું કારણ** -

જ્યાં સર્વજ્ઞ પરમાત્માના વચનની હાડોહાડ શ્રદ્ધા હૃદયમાં તાણાવાણાની જેમ ઓતપ્રોત થઈ નથી અને જીવ સ્વચ્છંદી બનીને જીવે છે ત્યાં સુધી જીવ પ્રવૃત્તિ દ્વારા અપાયશક્તિનું માલિન્ય ઊભું કરે છે. એક વખત આ અપાય શક્તિનું માલિન્ય ઊભું થઈ ગયું પછી એના બળ ઉપર રાગાદિ સંકલેશો ચાલ્યા જ કરવાના, પછી એ સંકલેશોને અટકાવવાનું કામ બહુ મુશ્કેલ બની જાય છે. સર્વજ્ઞના વચનની દૃઢ શ્રદ્ધા વિના ભવોભવ દુર્ગતિમાં લઈ જનાર આ અપાયશક્તિના માલિન્યને અટકાવી શકાતું નથી માટે જ અન્યદર્શનની સંન્યાસ દીક્ષા અંગીકાર કરી પંચાગ્નિ તપ, આતાપના તેમજ બીજી ત્યાગ, ઘોર કષ્ટકારક ચર્ચાનું પાલન કરી જીવ દેવલોક પામ્યો પણ ભવચક્રનો અંત લાવનાર ન થયો. એટલું જ નહિ પણ સર્વજ્ઞવચન અને તેના વચનને અનુસારે ચાલતા ગુરુના વચનને સ્વીકાર્યા વિના, શ્રદ્ધા કર્ચા વિના જીવે જૈની દીક્ષા પણ પાળી, ઉગ્રવિહાર, લોચ, સ્વાધ્યાય, તપ, ત્યાગ વગેરે કર્યું તો પણ જ્ઞાનીઓએ એ બધી આરાધનાને દેશઆરાધના કહી અને એવા જીવને દેશ આરાધક કહ્યો અર્થાત્ માત્ર દેશથી જ આરાધના, બાકી બહુભાગ વિરાધના. કારણ એક જ કે અપાયશક્તિ માલિન્ય અંદરમાં બેઠું હતું.

अन्यहर्शनीना जासतपाहि अनुष्ठानो अने गुविज्ञा निर्धेक्ष कैन शासननी यारित्रनी डियाओने पण ज्ञानीओओ हेश आराधना डढ़ी अने तेवी डिया डरनारने हेश आराधड़ डढ़ा े अजतावे छे डे संसारमां डे धर्ममां ड्यांय स्वर्च्छंद्वृत्ति अने स्वर्च्छंहप्रवृत्तिने स्थान नथी. अप्रवृत्ति जढारथी सारी पण हेजाती होय तो पण ते तत्त्वथी सारी नथी डारण अंहरमां तारड तत्त्वोनी आज्ञाने जीववानी वृत्ति नथी. अंहरमां स्वर्च्छंह छे. अंहरमां अपाय शक्तिनुं माविन्य पडेलुं छे. क्यां सुधी ते पडेलुं छे त्यां सुधी ज्ञवनी जहारनी हेजाती ह्यान, समाधिनी डियाओ पण किनाज्ञा निर्धेक्ष होवाथी साधना नथी पण डायड्वेश छे.

અપાયશક્તિના માલિન્યને તોડવા જિનાજ્ઞા પ્રત્યે અને જિનાજ્ઞાને બતાવનારા ગુર્વાદિ પ્રત્યે ઉછળતું બહુમાન, આદર અને ભક્તિ જોઈએ. આજ્ઞા પાલનનો પ્રેમ રગેરગમાં અને નસેનસમાં ઓતપ્રોત થઈ જવો જોઈએ. તેના વિના બધું જ બેકાર, તુચ્છ અને મુફ્લિસ જણાવું જોઈએ. આ આવે તો જ અપાયશક્તિનું માલિન્ય તૂટે અને તો જ અવેઇસંવેઇપદનો નાશ થાય. વેઇસંવેઇપદ આવે. સૂક્ષ્મબોઇ પ્રાપ્ત થાય.

ते प रापगृहीमां पन्मेवा शाविलद्रे अटणङ अने हैवी संपत्ति मणवा

છતાં પ્રભુની એક દેશના સાંભળી તેની નિર્શકતા જાણી, તેનો ત્યાગ કર્યો. જિનવચનના રંગથી આત્માને રંગી દીધું. તેની સાથે યોળ મજીઠના જેવો રંગ ઊભો કર્યો. ચારિત્ર લઇ એવું પાળ્યું કે ૧૨ વર્ષ પછી પોતાના ઘરે ભિક્ષા માટે આવેલા તેમને ભદ્રા માતા ઓળખી ન શકી. ભવોભવથી ચાલી આવતા અપાય શક્તિના માલિન્યને કચડી નાંખ્યું - સૂક્ષ્મબોધ પામ્યા. નિરિતિચાર ચારિત્ર પાળ્યું. છેલ્લે એક મહિનો વૈભારગિરિ ઉપર જઇ પાદપોગમન અણસણ કર્યું તો અંતે સમાધિ મૃત્યુ પામી અનુત્તર વિમાનમાં ગયા. 33 સાગરોપમના આયુષ્યવાળા દેવ થયા અને એકાવતારી બન્યા. બંને વચ્ચે કેટલું મોટું અંતર ? એક 33 સાગરોપમની નરકમાં, બીજા 33 સાગરોપમના દેવલોકમાં. એક દીર્ધસંસારી, બીજા એકાવતારી. એક બૂદ્ધ, બીજા બુદ્ધિમાન.

એમ કુમારપાળ મહારાજાએ કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ચની શરણાગતિ સ્વીકારી ૧૪ વર્ષ ધર્મ કર્યો. અપાયશક્તિમાલિન્યને ગુર્વાજ્ઞા પાલનના બળે તોડી નાખ્યું તો એકાવતારી બન્યા.

તે જ રીતે વસ્તુપાળ, તેજપાળ, અનુપમા વગેરેએ માનવના ભવમાં દેવગુરુ પ્રત્યે જબરજસ્ત રાગ ઊભો કર્યો. બુદ્ધિનો સંદુપયોગ કર્યો. ભરચક સુકૃતો કર્યા. અનેકના હૃદયમાં પ્રભુશાસનની સ્થાપના કરી તો મોક્ષમહેલની નજીકમાં ચાલ્યા ગયા.

ગુણરોને સહન કરવાનો માર્ગ અપનાવ્યો તો સમરાદિત્ય કેવલી બની નવમે ભવે મોક્ષે ગયા અને અગ્નિશર્માએ વૈરના બીજ નાંખી તેને ભવોભવ વધાર્યા તો તેના પ્રભાવે અસંખ્ય પુદ્દગલપરાવર્ત સંસાર પરિભ્રમણનું મોટું વૃક્ષ ઊભું કર્યું.

આમ હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ અપાયશક્તિનું માલિન્થ બહુ ભયંકર છે અને તે જીવને ભવોભવ દુર્ગતિમાં લઇ જવા સમર્થ છે એ વાત પર ભાર મૂકી રહ્યા છે અને તેથી સાધક આત્માએ તેના નાશ માટે પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. તેના વિના જીવ કોઈ રીતે દુઃખ, દુર્ગતિ અને દોર્ભાગ્યથી બચી શક્તો નથી.

જે કારણથી અવેદાસંવેદાપદવાળાને સૂક્ષ્મબોદા નથી હોતો તેથી શું ? તે કહે છે.

## अपायदर्शनं तस्माच्छुतदीपान्न तात्त्विकम् । तदाभालम्बनं त्वस्य, तथा पापे प्रवृत्तितः ॥ ६९ ॥

જે કારણથી અવેદ્યસંવેદ્યપદવાળાને બોદ્ય સૂક્ષ્મ નથી હોતો, સ્થૂલ જ હોય છે તે કારણથી આગમરૂપી દીપકથી દોષનું દર્શન તાત્ત્વિક નથી હોતું, પારમાર્થિક નથી હોતું પણ ભ્રાન્તિથી પરમાર્થની આભાને વિષય કરનારું હોય છે અર્થાત્ તાત્ત્વિક દોપ દર્શનના વિષયમાં તાત્ત્વિક દોષદર્શનની છાયાવાળું દોપદર્શન હોય છે કારણ કે અનાભોગના કારણે - અજ્ઞાનના કારણે પાપમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે અને તેથી હિંસા, અબ્રહ્મ, પરિગ્રહ, કપાયો એ બધામાં સૂક્ષ્મબોધ ન હોવાથી પાપમાં રૂચિપૂર્વક પ્રવૃત્તિ થાય છે. આમ અજ્ઞાનતાથી પાપમાં રૂચિપૂર્વક પ્રવૃત્તિ થાય છે. આમ અજ્ઞાનતાથી પાપમાં રૂચિપૂર્વક પ્રવૃત્તિ હોવાથી જીવને દોષદર્શન તાત્ત્વિક નથી હોતું પરંતુ ભ્રાન્તિથી પરમાર્થના વિષયમાં પરમાર્થની આભાવાળું હોય છે.

આગળના શ્લોકમાં કહી ગયા તેમ અપાયશક્તિના માલિન્યવાળા જુવને અવેદ્યસંવેદ્યપદ હોય છે. અવેદ્યસંવેદ્યપદ એ અંદ્યાપો છે. તેની હાજરીમાં જુવ ગમે તેટલું ભણે તો પણ બોદ્ય સ્થૂલ હોય છે. જિનાગમોને સાંભળવા માત્રથી કે વાંચવા માત્રથી બોદ્ય સૂક્ષ્મ થઈ જતો નથી. અન્યદર્શનીઓ પાસે તો અનેકાંતગર્ભિત નયવિવક્ષા નથી એટલે એમનો બોદ્ય તો સ્થૂલ હોય એમાં કોઈ આશ્ચર્ય નથી પરંતુ જિનાગમ ભણે તો પણ બોદ્ય સ્થૂલ રહે તો તેનું કારણ એ છે કે તેના દ્વારા અંદરથી પદાર્થનું સ્વરૂપ જોવા માટેની દૃષ્ટિનો ઉદ્યાડ થવો જોઈએ તે ન થાય તો ત્યાં પણ બોદ્ય સ્થૂલ જ રહે છે. બોદ્યની સૂક્ષ્મતા માટે જ્ઞાનાવરણીયના વિશિષ્ટ ક્ષયોપશમ સાથે દર્શનમોહનીયનો પણ ક્ષયોપશમ અને આચારપાલનજન્ય શુદ્ધિ હોવી જરૂરી છે.

ભિનાગમ ભણતા ભણતા જેમ જેમ શ્રદ્ધા વધતી જાય છે તેમ તેમ પદાર્થનું દર્શન સ્પષ્ટ, સ્પષ્ટતર થતું જાય છે. જિનવચન પ્રત્યેની સચોટ શ્રદ્ધા યુક્ત જ્ઞાન ઘણું દુષ્કર છે. જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષયોપશમથી જ્ઞેય પદાર્થનો બોધ થાય છે અને મોહનીયના ક્ષયોપશમથી હેય અને ઉપાદેય વિભાગમાં ભ્રાંતિ દૂર થાય છે. ક્ષાયના પરિણામો અને ઉપશમના પરિણામો, એની સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ ઓળખ વિશિષ્ટ પ્રકારના જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષયોપશમના બળે થાય છે. પરંતુ ક્ષ્યાયના પરિણામો પ્રત્યે અરૂચિ અને ઉપશમના પરિણામો પ્રત્યે રૂચિ એ તો દર્શન મોહનીયના ક્ષયોપશમના બળે જ થાય છે. અભવ્ય નવ પૂર્વના શાસ્ત્રના અભ્યાસના બળે ક્ષાયના પરિણામ અને ઉપશમના પરિણામને ઓળખી શકે છે. પરંતુ દર્શન મોહનીયની મંદતા કે ક્ષયોપશમ ન થવાથી તેની પ્રત્યે - અરૂચિ રૂચિ થઈ શક્તી નથી.

रेम रेम वस्तुनो हेतु-स्व३५ अने इजनी दृष्टिओ वियार इरवामां आवे, तेनी उपर यिंतन-मनन इरवामां आवे तेम तेम ते ते वस्तुमां अपायदर्शन थवा मांडे छे. ओ अपायदर्शन थवांनी साथे मोहनीयनो क्षयोपशम थाय ओटवें ओ अपायमां अपायनुं संवेदन थाय छे. अने आवुं अपायनुं संवेदन रेमां थाय तेवा ज्ञानने र श्रद्धायुड्तज्ञान इहेवुं छे अने अध्यात्मना मार्गमां आ योर र घणी दृष्टर छे. आ श्रद्धायुड्त ज्ञान इहो हे अपायनुं अपाय३५ संवेदन ओ र छवने संसार सागरथी तारनारुं जने छे. अलव्यने शास्त्रजोधां

नरकाहि अपायनुं ज्ञान थाय छे पण ते ज्ञान श्रद्धा विनानुं, संवेहन विनानुं होवाथी तात्त्विक नथी.

ગ્રંથિભેદ થતા પહેલાં જીવને ક્દાચ જિનાગમ મળી જાય, તેનો અભ્યાસ પણ કરે તો પણ ત્યાં નરકાદિ અપાય દર્શન તાત્ત્વિક નથી કારણ કે ત્યાં અવેદાસંવેદાપદ છે. એટલે નરકાદિ અપાયના ભાવો તે આશયસ્થાનમાં જે રીતે હેય રૂપે વેદાવા જોઈએ તે રીતે વેદાતા નથી.

આમ જોવા જઈએ તો સૂક્ષ્મબોધ થતા પહેલાં કે પછી બોધનો આકાર બાહ્ય દૃષ્ટિથી તો એક સરખો જ હોય છે. જેમ સુવર્ણઘટ અને ગિલેટ કરાવેલ પિત્તળનો ઘટ બંને દેખાવમાં એક સરખા દેખાય છે પણ પિત્તળના ઘડાને અગ્નિમાં નાંખતા તે કાળો પડી જાય છે જ્યારે સુવર્ણઘટ અગ્નિ સંયોગે વધુ તેજસ્વી બને છે તેજ રીતે તાત્ત્વિક અપાયદર્શનવાળો આત્મા વિપરીત સંયોગોમાં પોતાની સમતા-સમાધિ ટકાવે છે. ચિત્ત રત્નને વધુને વધુ નિર્મળ કરતો જાય. જયારે તાત્ત્વિક અપાયદર્શનની આભાવાળો ત્યાં આગળ સમતા - સમાધિ ચૂકી જાય છે. કષાયો અને સંકલેશથી ઘેરાઈ જાય છે.

સૂક્ષ્મબોદ્યના અભાવમાં જીવની પાસે આય-વ્યથની તુલના કરવાનું સામર્થ્ય હોતું નથી તેથી ગીતાર્થતાની દૃષ્ટિએ વિચારતાં જેમાં નુકસાન છે તેમાં તેને લાભ દેખાય છે અને તેના કારણે જેમાં પોતાનું વટાઈ જતું હોય તેવી પણ પરોપકારાદિ પ્રવૃત્તિઓમાં તેને લાભ દેખાય છે.

જયાં અપાયનું દર્શન જ सायुं न थाय અને ભ्रान्तिवाणु थाय त्यां જીવના ઉદ્ધારનો અવકાશ ક્યાં ? જ્યાં અપાયદર્શન तात्विક થાય त्यारे ઠેઠ तेना इणना साल-नुકसान सुधीनी दृष्टि पढोंचे छे अने तेथी तेवो જીવ तात्કाલिક દેખાતા सालमां मुंजाई क्य प्रवृत्ति કरतो नथी.

ચોથી દૃષ્ટિ સુધી અવેધસંવેદપદ હોવાના કારણે અજ્ઞાનથી અજાણતા પણ પાપમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે કારણ કે અજ્ઞાનના કારણે તેનો આત્મા જે સૂક્ષ્મ પાપ છે તેને પાપ તરીકે ઓળખતો નથી. સ્થૂલ દૃષ્ટિથી પાપને પાપ કહેવાય જ્યારે સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી પાપના કારણોને પણ પાપ કહેવાય છે. એટલા જ માટે હિંસા, જુઠ અને ચોરીના પાપ કરતા પણ મૈથુન અને પરિગ્રહનું પાપ ચડી જાય છે કારણ કે તે હોતે છતે જ પહેલા ત્રણ પાપો જીવને હોય છે.

અન્યદર્શનમાં તપ વગેરેનું વિધાન હોવા છતાં ત્યાં જીવોના વિષયનું સૂક્ષ્મજ્ઞાન ન હોવાના કારણે પોતાના માટે બનાવેલ આઢાર લેવામાં પાપ છે, તેનાથી જીવોની હિંસાની અનુમોદનાનું પાપ લાગે છે એ ખ્યાલ ન હોવાના કારણે તપ વગેરે કરવા છતાં અને પાપ વ્યાપારનો ત્યાગ કરી સંન્યાસ દીક્ષા ગ્રહણ કરવા છતાં તેઓ એ પાપથી બચી શકતા નથી તેમજ વનસ્પતિ વગેરેમાં જીવ છે તેમને સ્પર્શ કરતા, કાપતા તેઓને અત્યંત પીડા, કંપારી, ઘુજારી વગેરે થાય છે. આ બોઇ ન હોવાના કારણે તેઓ જંગલમાં ફળ વગેરે ખાય છે તેમ જ સરોવરના સચિત્ત પાણી વગેરે વાપરે છે. આ જૈન શાસન નિર્દિષ્ટ સૂક્ષ્મબોઇનો અભાવ છે. એટલે અજાણતા પણ તેઓને પાપની સંભાવના છે તેજ રીતે જૈનદર્શનના ઉત્સર્ગ-અપવાદનો માર્મિક બોઇ ન હોય અને એના કારણે એકાંતે ઉત્સર્ગ પકડી રાખે તો માંદગીમાં પડેલા બીજા આત્માને અવસરે અપવાદ સેવન દ્વારા જે સમાધિ ટકવાની સંભાવના છે તે ન કરે અને અસમાધિમાં તે આત્માને મરવામાં નિમિત્ત બને એ આત્મા મર્ચા પછી જે દુર્ગતિમાં ભવોભવમાં રખડે, ઘોર હિંસાદિ પાપો કરે તેનું નિમિત્ત પોતે બનતો હોવા છતાં મેં તો ભગવાનની આજ્ઞાનું પાલન જ કર્યું છે એમ માને તો એ બોઇ તાત્ત્વિક અપાયદર્શનની આભાવાળો બોઇ છે.

આમ આગમરૂપી દિપક મળવા છતાં જીવને જો સૂક્ષ્મબોધ ન થાય, ઉત્સર્ગ - અપવાદ ગર્ભિત બોધ ન થાય, નય સાપેક્ષ બોધ ન થાય તો તેના દ્વારા થતું અપાયદર્શન એ તાત્ત્વિક અપાયદર્શન નથી પણ તાત્ત્વિક અપાયદર્શનની ભ્રાન્તિવાળું અપાય દર્શન છે. તપ કરતા ત્યાગ મહાન છે અને ત્યાગ કરતા નિર્દોષ ચર્ચા મહાન છે અને નિર્દોષ ચર્ચા પણ આસક્તિ ત્યાગના લક્ષ્યે (જેનું પર્યવસાન અણાહારી પદની પ્રાપ્તિમાં છે) મહાન છે આ વાત સૂક્ષ્મબોધવાળા સમજી શકે છે, બીજા નહિ.

## अतो ऽन्यदुत्तरास्वस्मात् पापे कर्मागसोऽपिहि । तप्तलोहपदन्यासतुल्या वृत्तिः क्वचिद्यदि ॥ ७०॥

અવેદ્યસંવેદ્યપદના પ્રકરણથી અન્ય જે વેદ્યસંવેદ્યપદ એ ઉત્તરની ચાર સ્થિરાદિ દૃષ્ટિમાં હોય છે. અહિંયા આવેલા આત્માને અપાયશક્તિનું માલિન્ય નીકળી જાય છે. જે અપાયશક્તિ આત્મામાં અશુભાનુબંધ ઉભો કરી સંસારમાં રખડાવવામાં સમર્થ હતી તેનો હવે નાશ થાય છે. હવે અહિંયા વેદ્યસંવદ્યપદ પ્રાપ્ત થાય છે. શુભાનુબંધ હવે અહિંયા બળવાન બનેલ હોય છે. આશયમાંથી અવિવેક, અજ્ઞાન નીકળી ગયેલ હોવાથી મોક્ષની ઈચ્છા તીવ્ર બનેલી હોય છે. સંસારના તમામ ભાવો અહિંયા ત્યાજય રૂપે, પાપ રૂપે આત્માને અહિત કરનાર રૂપે અનુભવાય છે. જુવ પોતાનું ચાલે ત્યાં સુધી તો હિંસાદિ પાપ કાર્યોમાં પ્રવૃત્ત થતો નથી કારણ કે જે વસ્તુ પોતાના ઉપયોગમાં ત્યાજય રૂપે વેદાય છે. તેમાં જીવને પ્રવૃત્તિ કરવી એ ભારે મુશ્કેલ બની જાય છે, છતાં કર્મની બળવત્તા હોય, પોતાનું જીવવીર્ય તેની સામે ટકવા માટે સમર્થ ન હોય તો જીવને કર્મના અપરાધથી પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે. પરંતુ તે તપ્તલોહપદન્યાસ તુલ્ય પ્રવૃત્તિ હોય છે. સંવેગસારા પ્રવૃત્તિ હોય છે. અત્યંત ખેદ પૂર્વકની પ્રવૃત્તિ હોય છે. પ્રાયઃ કરીને તો તે આત્માની પાપમાં પ્રવૃત્તિ હોતી જ નથી

પણ ક્યારેક જોવા મળે તો ખેદ સહિત જ હોય છે.

જ્યાં બોદ સૂક્ષ્મ બન્થો, હેતુ, સ્વરૂપ અને ફળથી આત્મસ્વરૂપનો નિર્ણય થયો. 'આત્મા છે.' 'તે નિત્ય છે' 'કર્મનો કર્તા છે' 'કર્મનો ભોક્તા છે.' 'આત્માનો મોક્ષ છે' અને 'મોક્ષનો ઉપાય છે.' આ છ સ્થાનની યથાર્થ શ્રદ્ધા થઈ. હું હતો, છું અને રહેવાનો છું. મારો નાશ કોઈ કાળે થવાનો નથી અને મારા પુરુષાર્થથી જ મારાં ભાવિ ઘડાવાનું છે. Our deeds of today are seeds of tomorrow . હું જ મારા ભાગ્યનો ઘડવેયો છું. આવી જ્યાં આત્મશ્રદ્ધા ઊભી થઈ એ આત્માને જ્યારે સંસારમાં રહેવું પડે કે પાપપ્રવૃત્તિમાં જોડાવું પડે ત્યારે એના આત્માની અંદરથી કેવી સ્થિતિ હોય છે તે જ્ઞાની સિવાય બીજું કોણ સમજી શકે ? એટલે પાપપ્રવૃત્તિ કાળે એનું અંતર અંદરથી દુઃભાતું હોય છે. એ કાલે અંદરથી તે પ્રામાણિક હોય છે એટલે એમ કહેવાય કે તે પાપ કરતો નથી. તેનાથી પાપ પ્રવૃત્તિ થઈ જાય છે. તે કર્મને બાંઘતો નથી, કર્મ તેને બંધાય છે.

આત્મા વસ્તુપણે નિત્ય છે. સમયે સમયે જ્ઞાનાદિ પરિણામના પલટાવાથી પર્યાયનું પલટાવાપણું છે. જેમ સમુદ્ર પલટાતો નથી પણ માત્ર મોજાં પલટાય છે. તેમ આત્માની વિભાવદશામાં બાળ, ચુવા, વૃદ્ધ અવસ્થા રુપ પર્યાય ભેદ છે પણ તે અવસ્થામાં આત્મદ્રવ્યનો ભેદ થતો નથી, તે તો નિત્ય છે. તે ત્રણે અવસ્થાની જે સ્મૃતિ વર્તે છે તે જ આત્મા છે. દરેક વસ્તુનો કેવળ મૂળમાંથી નાશ તો થતો જ નથી પણ અવસ્થાંતર રૂપ નાશ થાય છે. તેમ આત્માનો પણ સંસારી અવસ્થામાં અન્ય દ્રવ્યના યોગે નાશ ઘટી શકે પણ કેવળ નાશ થાય નહિ.

આમ સમકિતીને ત્રણે કાળમાં પોતાની નિત્યતાની ખાત્રી થાય છે અને તેથી સામાન્યથી તો તે પાપ ત્રવૃત્તિ ન જ કરે. કર્મના અપરાધમાં પણ સામાન્યથી તો તેની સામે ઝઝુમવાનું જ હોય છે પરંતુ તે ત્રમાણે કરતા ટકી ન શકાય ત્યારે જ તેની પાપમાં ત્રવૃત્તિ હોય છે. તે ત્રવૃત્તિ માટે હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ તપ્તલોહપદન્યાસતુલ્ય શબ્દ વાપરે છે.

### તપ્તલોહપદન્થાસ વિચાર :-

°भ झंसीना भांचडे तटङाववानी १० भिनिट पहेता झेहीने भीठाई जवडाववामां आवे त्यारे झेहीने भीठाईना रसनुं छन्द्रियस्तरे-हेहस्तरे ज्ञान अने लान होवा छतां पण तेमां ते आनंह न अनुलवतां हु:जने ९ अनुलवे छे. झरणड़े तेनी न९र साभे हश भीनीट पछी भारे झंसीना भांचडे तटङवानुं छे आवो ज्यात छे.

'આ ઝેરી લાડુ છે' એમ જાણનારને કોઈ પરાણે ખવડાવે ત્યારે તેને લાડુમાં રહેલ મીઠાશનો અનુભવ થવા છતાં પણ દુઃખની જ પ્રતીતિ થાય છે.

જંગલમાં પોતાની પાછળ પડેલા વાઘથી રક્ષણ મેળવવા દોડી રહેલા માણસના

માર્ગમાં સળગતા અંગારાથી ભરેલી લાંબી પહોળી ખાઈ આવે અને તેમાં વચ્ચે બે-ચાર લાલ ચોળ તપેલા લોખંડનાં ગોળા હોય તે જોઈને ખુલ્લા પગવાળો તે માણસ ખાઈને ઓળંગવા લોખંડના ગોળા ઉપર જેમ કંપારી અને દ્યુજારીથી પગ મૂકે તે રીતે સમક્તિી કંપતા હૃદયે સંસારનું સુખ ભોગવે છે.

વેધસંવેધપદથી આવી સંવેગસારવાળી જ પ્રવૃત્તિ કેમ હોય છે ? તે કહે છે.

वेद्यसंवेद्यपदतः संवेगातिशयादिति ।

चरमैव भवत्यैषा, पुनर्दुर्गत्ययोगतः ॥ ७१॥

જેનું સ્વરૂપ અમે શ્લોક ૭૩માં કહેવાના છીએ. તે વેદાસંવેદા પદથી અતિશય સંવેગ વડે કરીને સમ્યગ્દષ્ટિને આ છેલ્લી જ પાપ પ્રવૃત્તિ હોય છે કારણ કે તે પછી ફરીથી દુર્ગતિનો અયોગ હોવાથી.

### આ ચરમા પાપપ્રવૃત્તિ શું છે ?

પાંચમી દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવને અપ્રશસ્ત કષાયના ઉદયથી પાપની પ્રવૃત્તિ હોઈ શકે છે. પરંતુ તે પાપની પ્રવૃત્તિમાં તીવ્ર અરૂચિ હોવાના કારણે તે પાપ પ્રવૃત્તિથી એવું કર્મ નથી બંધાતુ કે જે ફરીથી પાપની પ્રવૃત્તિ કરાવે.

સમ્ચગ્દૃષ્ટિ જીવને ધર્મના કાળમાં જે પુણ્ય બંધાશે તેનાથી ભોગ સાર્મિંગ્રી મળશે પણ ભોગનો આવેશ નહિ થાય, છતાં સમક્તિનીની જે ભોગમાં પ્રવૃત્તિ જોવા મળે છે તે સમ્ચક્ત્વ પામતા પહેલા બાંધેલા કર્મના ઉદયથી છે. આમ પૂર્વોપાત્ત કર્મથી જ ભોગમાં પ્રવૃત્તિ છે.

સમકિતીને સમ્ચક્ત્વ કાળમાં થયેલી પાપ પ્રવૃત્તિથી ફ્ર્ટીથી સંસારનો રાગ કરાવે, સુખમાં સુખ બુદ્ધિ કરાવે, મોહનો આવેશ કરાવે એવું કર્મ બંધાવાનું નથી. સમ્ચક્ત્વ કાલમાં જે પાપ પ્રવૃત્તિ થાય છે તેનાથી ફ્ર્ટીથી સંસારમાં ઉપાદેય બુદ્ધિ થવાની નથી.

સમક્તિ ભોગાવલિ હોય તો જ સંસારમાં રહે અને ભોગ ભોગવે એમ જે કહેવાય છે તેમાં સમક્તિ પામતા પહેલા મોહના આવેશથી ઉપાર્જન કરાયેલા કર્મો હોય તો પાપ પ્રવૃત્તિ ઘટી શકે, ચોથે ગુણઠાણે છફ્ઠી દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોની જે સંસારમાં પાપ પ્રવૃત્તિ દેખાય છે તે પણ પૂર્વોપાત્ત કર્મના ઉદયથી થાય છે. ૧૨ કષાયો પ્રશસ્ત હોવાથી તે પ્રશસ્ત કષાયના ઉદયથી માત્ર ભોગને અનુકૂલ પ્રવૃત્તિ થાય છે પરંતુ તેમાં રાગાદિ થતા નથી.

આમ સંવેગનો ભાવ અતિશય હોવાથી અર્થાત્ અતિશય હેયબુદ્ધિ પૂર્વક પાપના પરિણામ હોવાના કારણે જે પાપ પ્રવૃત્તિ થાય છે તે ચરમા જ થાય છે કારણ કે ફરીથી દુર્ગતિનો યોગ ન થતો હોવાથી.

શંકા : તો પછી પુનઃ કેમ લખ્યું ? અર્થાત્ દુર્ગતિ ન થતી હોવાથી ચરમ પાપ

ਮਹੁਹ਼ਿ હੀ ਹ છੇ એમ જ લખવું હતું ने ?

સમાધાન : પુન: જે લખ્યું છે તે સમક્તિના અભાવમાં ઉપાત્તકર્મના સામર્થ્યથી એક્વાર દુર્ગતિ થઇ શકે છે. એ ખ્યાલથી લખ્યું છે.

સામાન્ય રીતે સમ્યક્ત્વ પામેલા જીવને ચરમ પાપ પ્રવૃત્તિ હોવાના કારણે તેનાથી નવી પાપ પ્રવૃત્તિ કરાવે તેવું પાપ કર્મ બંધાતું નથી. તેથી સમ્યકત્વ પામ્યા પછી આયુપ્યનો બંધ થાય તો દુર્ગતિનો થતો નથી અને તેથી સામાન્ય રીતે દુર્ગતિનો અચોગ હોવા છતાં સમ્યકત્વ પામતા પહેલા જીવે અશુભ આયુષ્ય બાંધી દીધું હોય તો એકવાર દુર્ગતિમાં જવું પડે છે માટે **પુનર્તુર્ગતિ अયોગાત્** એમ લખ્યું છે તેમાં શ્રેણિક મહારાજનું ઉદાહરણ છે.

શંકા : સમ્યગ્દર્શનથી પડેલા અને અનંત સંસારી થયેલા જીવોને અનેક્વાર દુર્ગતિનો યોગ થાય છે. એવું શાસ્ત્રોમાં જણાય છે તેથી સમકિતી જીવને ફ્ર્ર્રીથી દુર્ગતિનો અયોગ છે એવું તમારું કથન યત્કિંયિત્ અર્થાત્ તુચ્છ છે.

સમાધાન: તમારી શંકા બરાબર નથી કારણ કે તમે અમારા અભિપ્રાયને સમજતા નથી. ક્ષાયિક સમ્યગ્ દૃષ્ટિ જીવને જ નૈશ્વયિક વેઘસંવેઘપદ હોય છે અને તેથી તેને જ ચરમા પાપપ્રવૃત્તિ હોય છે એ અભિપ્રાયથી અમારું કથન છે. વળી વ્યાવહારિક એવું વેઘસંવેઘપદ પણ સુંદર જ છે. (अपि થી નૈશ્વયિક વેઘસંવેઘપદ તો સુંદર છે જ ) કારણ કે તે હોતે છતે દુર્ગતિ થવા છતાં પણ પ્રાયઃ કરીને માનસિક દુઃખનો અભાવ હોય છે.

"**दुर्गताविप''**માં **अपि** થી સામાન્ય રીતે તો વ્યાવહારિક વેધસંવેધપદ હોતે છતે દુર્ગતિ થતી જ નથી પરંતુ ક્યારેક થાય તો પણ ત્યાં માનસિક દુઃખનો પ્રાયઃ અભાવ હોય છે.

પ્રાચ: એટલા માટે કહ્યું કે નરકાદિમાં ગયેલા જીવને ત્યાંની અસહ્ય વેદનામાં પોતાની કરેલી ભૂલ જ યાદ આવે છે. તેનો જ અત્યંત પશ્ચાત્તાપ હોય છે. એને એક્જ વિચાર આવે છે કે જો મેં ભૂલ ન કરી હોત તો અહિંયા આવવું ન પડત માટે હવે આ ભૂલથી આવેલા દુ:ખને એવી રીતે વેઠી લેવા જેવું છે કે જેથી નવા દુ:ખ આપનાર કર્મ ન બંધાય એમ આત્માને સમજાવી શાંતિથી દુ:ખને વેઠવાનો પ્રયત્ન કરે છે અને તેથી બહુલતયા સંકલેશ, અરિત, મારનાર ઉપર ક્રોધાદિ થતા નથી છતાં ક્યારેક દુ:ખની પીડા અસહ્ય બને તો સંકલેશ થઈ જાય તેવું બને તો તેમાં તે સંકલેશને સારો માનવા રૂપ ઉપાદેય બુદ્ધિ તો થતી જ નથી માટે પ્રાચ: લખ્યું છે.

વજના ચોખાને જેમ અગ્નિ હારા ગમે તેટલી પાકક્રિયા કરવામાં આવે તો પણ તેનામાં જેમ પાક અર્થાત્ વિકલેદન થતું નથી. તેમ વ્યાવહારિક વેદ્યસંવેદ્યપદ હોતે છતે નરકાદિમાં ગયેલા સમ્યગ્દપ્ટિ જીવને ગમે તેવા શરીરના દુઃખો હોવા છતાં ભાવ પાક થતાં નથી अतो- પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં રહેલા અવેદ્યસંવેદ્યપદથી અન્ય એવું જે અચરમાવર્ત કાળમાં તેમજ ચરમાવર્તમાં દૃષ્ટિ પામતા પહેલા જે

અવેદાસંવેદાપદ છે તે એકાંતે અચારૂ અર્થાત્ ખરાબ છે.

यरमा पापप्रवृत्ति इही माटे सम्यङ्क्य पाम्या पछी गोशासाहि छ्वोनो छे अनंत संसार थयो ते छ्वोनी यरमा पापप्रवृत्ति न हती परंतु अयरम अवी पाप प्रवृत्तिथी छ अनंत संसार थयो छे. सम्यङ्क्य पाम्या पछी पूर्वोपात्त इर्मना उदृयथी सम्यङ्क्यथी ख्रष्ट थया अने तेथी ते अधी पाप प्रवृत्तिओ अनंत संसारनुं उपार्षन इरे तेवी होवाथी ते अयरम पापप्रवृत्ति छ हती.

## अवेद्यसंवेद्यपदमपदं परमार्थतः । पदं तु वेद्यसंवेद्य पदमेव हि योगिनाम् ॥ ७२॥

અવેદ્યસંવેદ્યપદ એ મિથ્ચાદૃષ્ટિનું આશયસ્થાન છે એથી જ કરીને પરમાર્થથી તે અપદ છે કારણ કે યથાવસ્થિત વસ્તુતત્ત્વનું તે પ્રકાશન કરતું નથી.

ચથાવસ્થિત વસ્તુતત્ત્વને ગ્રહણ કરે તેજ બોધ કહેવાય. જ્યારે અવેધસંવેધપદ કાલીન ઉપયોગ એ ચથાવસ્થિત વસ્તુતત્ત્વને ગ્રહણ કરતો નથી તેથી પરમાર્થથી તે બોધરૂપ જ નથી. બોધરૂપ કહી શકાય-આશય સ્થાન રૂપ કહી શકાય તે વેધસંવેધપદ છે કારણ કે પદ શબ્દનો અન્વર્થયોગ અર્થાત્ વ્યુપ્તત્થર્થ તેમાં ઘટે છે. પદ શબ્દ **પદ્યતે – अवबोद्यते–गम्यते–ज्ञायते** એ અર્થમાં છે.

**તથા च आह** - અને વળી વેધસંવેધપદમાં પદપણું જે રીતે છે તે કહે છે.

## वेद्यं संवेद्यते यस्मिन्नपायादिनिबन्धनम्।

### तथाऽप्रवृतिबुद्धयापि,स्त्र्याद्यागमविशुद्धया ॥७३॥

જે वस्तु જેવી છે તેને તેવી રીતે વેદન કરવું તે વાસ્તવિક વેદ છે. તેવા પ્રકારના ભાવચોગી સમ્યગ્દષ્ટિ, દેશવિરતી, સર્વવિરતી રૂપ ભાવચોગી સામાન્યથી અવિકલ્પજ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય અર્થાત્ સમાન બોદ્યથી ગ્રાહ્ય તે વેદ છે. અર્થાત્ બદા ભાવચોગીઓનાં જ્ઞાનમાં સમાનરૂપે જે વેદાય છે તે વેદ છે. અને આ વેદ્યનું પોતપોતાના ક્ષચોપશમને અનુરૂપ સંવેદન જે આશયસ્થાનમાં થાય છે તે વેદસંવેદપદ છે.

અહિંચા ક્ષયોપશમને અનુરૂપ વેદન એટલા માટે કહ્યું કે આમ તો બધા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોનું વેદન એક સરખું હોય છે. બધા હેયને હેય રૂપે અને ઉપાદેયને ઉપાદેય રૂપે સમાનતયા જ વેદે છે, છતાં જેનો જ્ઞાનવરણીયનો ક્ષયોપશમ વધારે હશે તે જીવ હેયોપાદેયનું વેદન વિશદતયા કરશે જ્યારે મંદ ક્ષયોપશમવાળા જીવો તે રીતે નહિ કરે પણ બંનેનું વેદન નિર્ણયાત્મક જ હોય છે. સંશયાત્મક નહિ.

હવે વેદવાચોગ્ય શું છે ? સ્ત્રી, હિંસા આદિના પરિણામો એ વેઘ છે. કેવી રીતે વેઘ છે તે કહે છે.

तथा तेन प्रकारेण...... ९ टीते जधा लावयोगीओना ज्ञानमां सामान्यानु

विद्धं समानतया वेहाय छे ते प्र<del>हारे तदुपादान.....</del> स्त्री आहिना सेवनना त्यागनी जुद्धिथी ९ श्रुतज्ञानद्वारा विपरीत मल हूर थवाथी हैयोपाहेयनुं यथार्थ संवेहन <del>इ</del>राय छे.

આમ નરકાદિ દુ:ખોના હેતુભૂત સ્ત્રી આદિ તત્ત્વોનું હેયરૂપે સંવેદન જે આશ્ય સ્થાનમાં કરાય છે. તે વેદ્યસંવેદપદ છે. અહિંયા નરકાદિ અપાયના હેતુ ભૂત સ્ત્રી આદિ કેમ લીદા ? તો કહે છે કે જગતમાં બુદ્ધિશાળી એવા જીવોને પણ કર્મબંદાનું પ્રધાન કારણ જો કોઇ હોય તો તે સ્ત્રી છે માટે નરકાદિ અપાયના પ્રધાન કારણ તરીકે સ્ત્રી કહી તે વિષયમાં ભર્તૃહરિ લખે છે કે કામશક્તિ (sex Power)ની મન ઉપર એવી પ્રબળ અસર છે કે જ્યારે સુંદરીને જોઇ નથી હોતી ત્યારે તેને જોવાની ઇચ્છા થાય છે. જોયા પછી સ્પર્શ કરવાનું મન થાય છે પછી તેને ભેટવાનો ભાવ જાગે છે અને પછીથી તેના આશ્લેષમાંથી મુક્ત થવાની ઇચ્છા થતી નથી. નારી દેહનું આવું આકર્ષણ છે! અને એટલે તો કવિઓએ શૂંગાર અને ભોગને જ સ્વર્ગ કહ્યા છે.

ਮत्थेङ शृंगार ङे शृंगारिङ क्रियानी पाछल गुप्त रीते वैराग्य ઊભો જ होय छे. ङारणङे संભोगनी क्रिया पछी तरत જ स्त्रीनी ङाया अने उप गमता नथी. घडीङ पूरतो वैराग्य आवी लय छे એटले જ એङ ङविએ ङह्युं छे, ङे मनुष्यने श्मशानमां के वैराग्य आवे छे अने रितिङीडा पछी तरत क के वैराग्यनो अनुभव थाय छे ते को ङायम रहे तो मोक्ष प्राप्ति थर्छ लय.

ભર્તૃહરિએ સુંદરી અને તેના હાવભાવની નિંદા કરી છે. આ દર્શન એક વિરક્ત યોગીનું છે. જેની આંખમાં વૈરાગ્યનું અંજન અંજાય છે તેની વિષયવાસના નાશ પામે છે. તેને સ્ત્રી પુરુષના ભેદ રહેતા નથી પછી સ્ત્રીના દેહના આકર્ષણનો સવાલ જ રહેતો નથી. કામી પુરુષની આંખે જોવાતી સ્ત્રી અતિસુંદર લાગે છે. વિરાગીની આંખે એ જ સ્ત્રી, હાડ્યામના માળખાથી વિશેષ કાંઇ જ નથી. મહાકવિ અશ્વદ્યોષે કહ્યું છે કે -

# कङ्काल शेषेषु खरेषु तेषु कामेषु कस्य आत्मवतो रतिः स्यात् ।

જેમાં માત્ર કંકાલ - હાડપિંજર જ શેષ રહે છે તેવા સૂકા કામવિષયોમાં કોને પ્રેમ થાય ?

આવું જ દર્શન, વિસ્કત કવિ ભર્તૃહરિનું પણ છે. તે કહે છે, વાસ્તવમાં સ્ત્રી, ખરેખર અપવિત્ર ભસ્ત્રિકા (ચામડાની ધમણી) છે. પરંતુ મોહનો પ્રભાવ તો જુઓ. આંખમાં મોહનું અંજામણ થાય છે કે તરત જ આવી અપવિત્ર સ્ત્રી કાન્તા કમલનયના અને સુંદરી દેખાવા લાગે છે અને જોતાવેંત વિદ્વાન માણસ પણ મદહોશ થઈ જાય છે. તેની પ્રત્યે ખેંચાય છે અને તેની ચાપલૂસી કરવા લાગે છે.

સ્ત્રીને માટે વપરાતા **दियता** (દયાવાળી) શબ્દ પર શ્લેષ કરતા તે કહે છે કે

સ્ત્રીને દયિતા કેમ કહેવાય ? જેનું સ્મરણ સંતાપ આપે. જેના દર્શનથી ઉન્માદ થાય અને જેના સ્પર્શથી મોહ જાગે આવી અનહદ પીડા આપનારી નારીને **दयिता** કેમ કહેવી ?

ਗਣੀ અમૃત પણ છે અને ઝેર પણ છે. એ અનુરક્ત હોય तो અમૃતના જેવી ਸધુર હોય છે પરંતુ જ્યારે તે પ્રતિકૂળ થઇ જાય છે ત્યારે સાક્ષાત્ વિપલતા બની જાય છે એટલે વિવેક્શીલ વિદ્વાને બંને સ્થિતિમાં તજવા ચોગ્ય છે. સ્ત્રી, સંશયોની ઘૂમરી છે. અવિનયનું ધામ છે. સાહસોનું શહેર છે. દોષોનો ભંડાર છે. સેંકડો કપટોની ભૂમિ છે. સ્વર્ગના માર્ગમાં વિદ્દન છે. નરકનું પ્રવેશ દ્વાર છે અને સર્વ માયાનો કરંડિયો છે. ભર્તૃહરિ નારીને નદી કહે છે જે તરવી દુસ્તર છે. જો તેમાં કોઈ એક્વાર ઊતરે તો ડૂબી મરે માટે આત્મસાધના કરવી હોય તેણે તેને દૂરથી તજવી જોઈએ.

વનિતા એ ઝેરી સાપ છે. એના મોહક કટાક્ષો એ કાતિલ ઝેર છે. વિવિધ વિલાસો એની ભયાનક ફ્ણા છે. સાપની જેમ સ્વભાવે વક છે. સાપ કરડે તો એના ઊતારનારા ગારૂડીઓ, ઓષધો, મંત્રો મળી શકે છે. પરંતુ કામિની રૂપી સાપ કરડે તો સંસારમાં તેનો ઉપાય નથી.

ਗਣੀਗੇ દેહ એક ભયાનક જંગલ છે તેમાં ઉજ્ઞત સ્તનો રૂપી દુર્ગમ પર્વતો છે. કામદેવ રૂપી કાબેલ તસ્કરો છે. જો મન રૂપી મુસાફર તેમાં પ્રવેશ કરે તો તે ભૂલો પડી જાય, એને પાછા બહાર નીકળવાનો માર્ગ મળે નહિ, અને કામદેવરૂપી ચોરના હાથે તે સાવ લુંટાઈ જાય!

પુરુષ કરતાં આઠગણે વધુ કામ ધરાવતી સ્ત્રી પહેલા ના, ના, નહિ એમ કહીને રસ બતાવતી નથી, પછી લજ્જાશીલ બને છે, પછી અભિલાષા જાગે છે, પછી ક્રમે કરીને રસ વધતો જાય છે અને પરાકાષ્ઠા આવે ત્યારે મર્યાદાની તમામ પાળ તોડીને તેનો રસ ધસમસતો વહેવા લાગે છે.

પૂનમની રાત હતી. ભગવાન બુદ્ધ જંગલમાં તપ કરતા હતા. કેટલાક કામી યુવાનો એક સુંદર યુવતીને ઊઠાવી લાવ્યા. નિર્જન સ્થાનમાં તેને નિર્વસ કરી પરંતુ તેઓની પકડમાંથી છટકીને તે ભાગી. બુદ્ધ ધ્યાનસ્થ હતા ત્યાંથી પસાર થઇ હશે. યુવાનો તેને શોધવા પાછળ ગયા. બુદ્ધને પૂછ્યું, તમે કોઈ સુંદર નગ્ન સ્ત્રીને અહીંથી જતી જોઈ છે ? બુદ્ધ જવાબ આપ્યો. હા, અહીંથી એક આકાર પસાર થયો. એ સ્ત્રી હતી, નગ્ન હતી કે સુંદર હતી, તેની મને ખબર નથી. કામી યુવાનની નજરે જે સ્ત્રી નગ્ન દેખાય છે તે બુદ્ધની દૃષ્ટિમાં આકારમાત્ર છે! જો બુદ્ધત્વ આવે તો કામિની જ રહેતી નથી. તો પછી કામની લીલાની તો વાત જ ક્યાં રહી ? યોગીરાજ ભર્તૃહરિએ અહીં જે કામિનીની નિંદા કરી છે તેના મૂળમાં આ બુદ્ધત્વ છે.

મોહ મરી જાય ત્યારે નારીના કટાક્ષો, વિલાસી વચનો કે શુંગારિક ચેપ્ટાઓ

બિલકુલ અસર કરતી નથી તેને સમ્ચગ્દર્શન લાદી જાય છે. તેથી નારી તો શું, આખા જગતની જંજાળ પણ તેને તણખલાના જેવી તુચ્છ લાગે છે.

કામ એક ભયાનક પારદિ છે તેના બાણ તો ફૂલના છે પણ જેને વાગે તેનામાં સંતાપની જવાળા સળગવા લાગે છે. પણ વિવેકનું બશ્વર જે પહેરે તેને કામાગ્નિ બાળી શકતો નથી. જે સ્થિતપ્રજ્ઞ છે તે ક્ષણભંગુર સુખ આપનાર સ્ત્રીનો સંગ નથી કરતા, પરંતુ કરણા, મૈત્રી અને પ્રજ્ઞા જેવી કુળવધુઓનો સમાગમ કરે છે કારણકે એ ખબર છે કે નરકમાં પુષ્ટ પયોદ્યરવાળી અને નિતમ્બ ઉપર કટિમેખલા ત્રૂલાવતી સ્ત્રીઓ હોતી નથી.

**તાત્પર્ય**: આગમના બોઇથી થયેલી જે વિશુદ્ધિ તેના કારણે નરકાદિ અપાયના કારણભૂત સ્ત્રી આદિનું જે પ્રકારે અપ્રવૃત્તિ બુદ્ધિથી સંવેદન જે પદમાં થાય છે તે વેઇસંવેઇપદ છે.

तथाऽप्रवृत्तिबुद्धयापि – માં 'તથા' નો અર્થ જે રીતે પહેલી બીજી આદિ દૃષ્ટિવાળા સ્ત્રી આદિને હેય માને છે તે રીતે નહિ પરંતુ ભાવયોગી એવા સમ્યગ્દૃષ્ટિ આદિ જીવો જે રીતે સ્ત્રી આદિને હેય માને છે તે રીતનું વેદન 'તથા' શબ્દથી અપેક્ષિત છે.

अप्रवृत्तिबुद्धयापि मां अपि શબ્દ એવકાર અર્થમાં છે.

જગતમાં તાત્વિક દૃષ્ટિએ વિચારતા સ્ત્રી, ધન, કુટુંબ, પુત્ર, પરિવાર, મકાન, રનેહી વગેરે દુઃખના જ કારણભૂત છે અને તેથી સમ્યગૃદૃષ્ટચાદિ ભાવયોગીઓને તે દુઃખના કારણરૂપે જ વેદાય છે. આમ દુઃખના કારણભૂત સ્ત્રી આદિ તત્ત્વો જેમાં દુઃખના કારણરૂપે વેદાય છે. તે વેદસંવેદ્યપદ છે.

## तत्पदं साध्ववस्थानाद्भिन्नग्रन्थ्यादिलक्षणम् । अन्वर्थयोगतस्तन्त्रे वेद्यसंवेद्यमुच्यते ॥ ७४ ॥

આગમના બોદાથી થયેલી તેવા પ્રકારની અપ્રવૃત્તિબુદ્ધિથી જ અપાયાદિના કારણભૂત સ્ત્રી આદિરુપે વેદાનું સંવેદન જેમાં થાય છે તત્પદં - તે ભિન્ન ગ્રંથ્યાદિ સ્વરૂપ પદને જે પદાર્થની જેવી અવસ્થિતિ છે તે રૂપે જ તેનું આશયસ્થાનમાં પરિચ્છેદન થતું હોવાથી અન્વર્થયોગથી શાસ્ત્રમાં વેદાસંવેદાપદ કહેવાય છે. અર્થાત્ ભિન્નગ્રંથિ સમકિતી, દેશવિરતી, સર્વવિરતિ આશયસ્થાનમાં સ્ત્રી આદિ તત્ત્વોનું જેવા પ્રકારે અવસ્થાન છે તે જ રીતે નરકાદિના અપાયરૂપે જ સંવેદન થાય છે.

સ્ત્રી, ધન, કુટુંબ, પરિવાર, સ્વજનાદિ સઘળી વસ્તુઓ પાંચમી દૃષ્ટિથી માંડીને તે પછીની દૃષ્ટિઓમાં નરકાદિના કારણરૂપે, આત્માને અહિત કરનાર રૂપે, ભવભ્રમણના કારણરૂપે જ અનુભવાય છે અને તેથી વેઘસંવેઘપદવાળા જીવો સંસારમાં કયાંય ઠરતા નથી. જીવે એક વખત ગ્રંથિને ભેદી નાંખવા દ્વારા પોતાનું આત્મઘર અને તેમાં રહેલા ક્ષમાદિગુણોનો વૈભવ જોઈ લીધો છે, અનુભવી લીધો છે તેથી સ્ત્રી આદિ બાહ્ય પદાર્થો તેને તદ્દન ફીકા, નીરસ, તુચ્છ, બનાવટી અને અસાર લાગે છે.

વેદાસંવેદાપદ એ વીતરાગતાનું પ્રવેશદ્ધાર છે. આ પદમાં જીવને આત્માના જે અનંતગુણો છે તે બધા અનંતગુણોનો એક અંશ અનુભવાય છે માટે પરમાત્મસ્વરૂપની ઝાંખી તેને અહિંયા અનુભવાય છે એટલા માટે સમક્તિને સર્વગુણાંશ કહેવામાં આવ્યું છે અને એટલા જ માટે પરમાત્માને યથાર્થ રૂપે સમક્તિને જ ઓળખી શકે છે. તે પહેલાના બીજા જીવો નહિ. એ જે કહ્યું છે તે તદ્દન સત્ય છે. અકપાય પરિણમન, નિર્વિકાર પરિણમન, વીતરાગ પરિણમન એ મોક્ષમાર્ગ છે અને તે અંશે અંશે અહિંયા અનુભવાય છે. સંસારનો એવો ભય વર્તે છે કે જેથી વિષયોમાંથી મન ઊઠી જાય છે. જેમ બાજુમાં ખીણ હોય અને જવાનો રસ્તો સાંકડો હોય તો માણસ કેટલું સાયવે છે ? તેમ આ જીવ પડી જવાય તેવા ઠેકાણે ઊભો છે તેથી નિરંતર જાગ્રત છે. તેને હર્પશોકની વૃત્તિ પ્રાયઃ ઉઠતી નથી. ઉઠે તો તરત સમાવી દે છે. પુદ્દગલમાં તેને તાદાત્મ્યપણું થતું નથી. મોક્ષ સિવાય બીજું તે ઇચ્છતો નથી. દ્યન્ય માટી જેવું લાગે છે. રાજ્ય મળે તો પણ રાજુપો થતો નથી. સંકલ્પ વિકલ્પ થાય ત્યારે ખબર પડે કે મારી હજુ કેટલી નબળાઈ વર્તે છે. વિષય ક્યાય વિશેષ વિકાર કરી જાય તે વખતે તેને પોતાનું નિર્વીર્ચપશું જોઈને ઘણો ખેદ થાય છે.

#### વેદ્યસંવેદપદ એ આંતરસંવેદન છે.

હેયને જાણ્યા પછી તેનો ભય, ચિંતા, બળતરા અને નુકસાનથી બચવાની કાળજી અને ઉપાદેય જાણ્યા પછી તેને જ મેળવવાની ઇચ્છા, આતુરતા એ સંવેદન છે અને તે વેધસંવેધપદ છે અને આ સૂક્ષ્મળોધ છે. બોધની સૂક્ષ્મતા એટલે બોધની અસરકારકતા.

બોધ વાસ્તવિક તે કહેવાય કે જે અંતરને ભેદીને અંદરના ઊંડાણમાં ચાલ્યો જાય. નવ નવ પૂર્વના બોધ પણ જો અંતરને ભેદી ન શકે તો તે બોધ વ્યાપક હોવા છતાં સ્થૂલ છે જયારે અષ્ટપ્રવચન માતાનો બોધ પણ અંતરને ભેદી નાંખે તો તે વ્યાપક ન હોવા છતાં સૂક્ષ્મ છે. વેધસંવેધપદ આવે એટલે માત્ર મોટા જ પાપો હેય લાગે એમ નહિ પણ નાના નાના પાપો પણ ત્યાજ્ય લાગે અને તેથી તે નાના પાપો પણ કરી શકે નહિ.

ગોતમમહારાજાના પરિચયથી અઈમુત્તો વીરપ્રભુની વાણી સાંભળી દીક્ષા લેવા તૈયાર થયો ત્યારે તેની માતા કહે છે કે તું તો હજુ નાનો બાળક છે. દીક્ષા શું છે ? તે તને શું ખબર પડે ? ત્યારે અઈમુત્તો એકજ જવાબ આપે છે કે મા ! હું બીજુ કાંઈ વધારે જાણતો નથી પણ એટલું તો નિશ્ચિત જાણું છે કે જગતમાં જે જીવો ઉત્પન્ન થાય છે તેને મરવાનું ચોક્કસ છે પણ તે મૃત્યુ ક્યારે આવશે ? તેની મને ખબર નથી.

મને જ્યારે સુખદુ:ખ થાય છે ત્યારે ખબર પડે છે કે મેં કાંઈ સારું ખોટું કર્યું

હશે તેનું આ ફળ છે. આ તત્ત્વ હું સમજ્યો છું.

આ બોઇ ઉપર તેણે વીરમભુની પાસે દીક્ષા લીધી. સ્થવિરોની સાથે સ્થંડિલભૂમિ ગયા. ત્યાં સરોવરના કાંઠે રહી પાણીમાં પાત્ર તરતું મૂક્યું. બાળક્રીડા કરી. સરોવર ડહોળ્યું. સ્થવિર મુનિઓએ આ જોયું અને કહ્યું કે તમે પાણીના જીવોની વિરાધના કરી છે. તે સાંભળી તેમને પશ્ચાત્તાપ થયો. પ્રભુ પાસે આવી પ્રાયશ્ચિત્ત માગ્યું. અને પ્રભુએ ઇરિયાવહીનો કાઉસગ્ગ કરવા કહ્યું જે કરતા કરતા પશ્ચાત્તાપના બળ ઉપર કેવલજ્ઞાન પામ્યા.

અહીં અતિમુક્તકનું ચારિત્ર લીધા પહેલાનું જે ज्ञान હતું ते સંવેદનાત્મક હતું. અને આ સંવેદનાત્મક ज्ञाननी જ અધ્યાત્મમાં કિંમત છે. આ ज्ञानथी અંદરમાં અज्ञाननो અંધકાર ઉલેચાઇ જાય છે અને જીવને મોક્ષ નિક્ટ છે એવું અંદરથી અનુભવાય છે.

તે જ રીતે ધર્મરૂચિ ની પણ વાત આવે છે કે તેણે સંસારથી વૈરાગ્ય પામી તાપસ દીક્ષા અંગીકાર કરી.

### ધર્મરૂચિ અણગારનું દૃષ્ટાંત -

વસંતપુર નગરમાં જિતશત્રુ રાજા હતો. તેને ધારિણી નામની દેવી હતી. તેમણે ધર્મરૂચિ નામનો પુત્ર હતો. તે રાજા એક વખત તાપસદીક્ષા અંગીકાર કરવાની ઇચ્છાથી ધર્મરુચિને રાજ્યને વિશે સ્થાપન કરવા તૈયાર થયો તે વખતે ધર્મરુચિ પોતાની માતાને પૂછે છે- શા માટે મારા પિતા રાજ્યલક્ષ્મીનો ત્યાગ કરે છે ? ત્યારે તેણીએ કહ્યું કે નરકાદિ સઘળા દુ:ખના હેતુભૂત, સ્વર્ગ અને મોક્ષના માર્ગમાં અર્ગલા સમાન, અવશ્ય અનર્થને કરનારી, પરમાર્થથી આ લોકમાં પણ અભિમાન માત્ર ફલવાળી એવી આ રાજ્યલક્ષ્મી વડે કરીને શું ? આથી કરીને આવી રાજ્યલક્ષ્મીને છોડીને તારા પિતા ધર્મ કરવાને માટે ઉધમવાળા થયા છે. આ સાંભળીને ધર્મરુચિએ કહ્યું કે - શું હું અનિષ્ટ છું ? કે જેથી સકલ દોષનો આશ્રય કરનારી એવી રાજ્યલક્ષ્મીને વિશે મને સ્થાપન કરે છે અને સકલ કલ્યાણના હેતુભૂત ધર્મથી મારો ત્યાગ કરાવે છે ? એ પ્રમાણે કહેવાથી પિતા વડે અનુજ્ઞા અપાયેલ ધર્મરુચિ પિતાની સાથે તાપસોના આશ્રમમાં ગયો. ત્યાં રહીને સઘળી તાપસોની ક્રિયાઓનું બરાબર પાલન કરે છે.

એક વખત અમાવાસ્થાના આગલા દિવસે કોઇ તાપસ વડે ઉદ્ઘોષણા કરાઇ કે તાપસો ! આવતી કાલે અનાકુ છે આથી કરીને આજે જ તૃણ, પુષ્પ, કન્દ, મૂળ ,ફળ વગેરેનું ગ્રહણ કરો. આ સાંભળીને ધર્મરુચિએ પિતાને પૂછયું, હે તાત ! આ અનાકુ શું છે ? પિતાએ કહ્યું- હે પુત્ર ! કન્દ, મૂળ, ફળ વગેરેનું ગ્રહણ અમાવાસ્થાદિ વિશિષ્ટ પર્વના દિવસે હોતું નથી કારણ કે વનસ્પતિ વગેરેને કાપવાની કિયા પાપ રૂપ છે. આ સાંભળીને તે વિચારે છે કે હંમેશના માટે અનાકુ ફિ હોય તો સારું રહે. આ પ્રમાણે વિચાર કરતા અમાવસ્થાના દિવસે

तपोवननी नજીકના માર્ગમાંથી જતાં સાધુઓનું દર્શન થયું તેના વડે તે મહાત્માઓ કહેવાયા શું તમારે આજે અનાકું નિશ્વી ? જેના કારણે અટવી તરફ જઈ રહ્યા છો. તેઓ વડે કહેવાયું, અમારે તો જાવજ્જવને માટે અનાકું છિ એ પ્રમાણે કહીને સાધુઓ આગળ ચાલ્યા. તે સાંભળીને તેના ઉપર ઉહાપોહ કરતા-ચિંતન કરતાં દાર્મરૂચિને જાતિસ્મરણજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું કે હું પૂર્વભવમાં પ્રવજ્યાને પાળીને ત્યાંથી દેવલોકના સુખને અનુભવીને અહિંયા આવ્યો છું આ પ્રમાણે જાતિસ્મરણથી જાણીને તે પ્રત્યેક બુદ્ધ થયો.

આ જ્ઞાન સંવેદનાત્મક જ્ઞાન છે. સ્પર્શાત્મક જ્ઞાન છે. આવા જ્ઞાનથી ભવસાગર તરી શકાય છે. અહિંયા અનાદિની અજ્ઞાનદૃષ્ટિ, મોહ દૃષ્ટિ, મિથ્યા માન્યતા, વગેરેને તાળા મરાય છે.

અહિંચા ટીકામાં ગ્રંથકારે વેઘસંવેઘપદમાં ભિષ્નગ્રંથિકતા લીઘી છે. એનું કારણ એ છે કે એ સમ્યકત્વની અત્યંત નજીક છે. અપૂર્વકરણના અધ્યવસાયથી ગ્રંથી ભેદાચા પછી તરત અનિવૃત્તિકરણ દ્વારા અંતઃકરણ અર્થાત્ સમ્યક્ત્વના પરિણામ પ્રગટે છે માટે ગ્રંથકાર કહે છે કે ગ્રંથિભેદમાં પણ વેઘસંવેઘપદનું આશયસ્થાન છે અને સમ્યકત્વમાં પણ વેઘસંવેઘપદનું આશયસ્થાન છે. તે બંને આશયસ્થાનમાં બહુ ફરક ન હોવાથી ભિન્ન ગ્રંથિક પછી સમ્યક્ત્વ પદ જુદુ ન મૂક્યું પણ દેશવિદતિનું આશયસ્થાન છેમાટે દેશવિદતિમાં ઊંચા વેઘસંવેઘપદનું આશયસ્થાન છે માટે દેશવિદતિપદ જુદુ મુક્યું. જ્યારે સર્વવિદતિનું આશયસ્થાન એ સર્વ હેયના ત્યાગ રૂપ અને સર્વ ઉપાદેયના આદરરૂપ છે અને તેનું ગ્રહણ 'અપ્રવૃત્તિ બુદ્ધયા' પદથી થઈ જાય છે.

આત્માના શુભપરિણામ ઘણીજ ઉચ્ચદશાને પામે છે અને તેમાં વૃત્તિ એકાકાર થાય છે તેમ તેમ જગતની વિસ્મૃતિ થતી જાય છે. ઉપયોગમાં સ્વરૂપ ઘૂંટાયા કરે છે ત્યારે જીવનની કોઈ ઇન્ચપળે આત્મા ગ્રંથિભેદ કરી વેઇસંવેઇપદ પામે છે. અહંભાવ મર્ચા પછી આત્મા પ્રાપ્ત થાય છે. તે માટે પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોનો જય કરવો પડે છે. સઘળા વિષયોમાં સ્ત્રી એ મુખ્ય વિષય છે. તેનો જય કરવો તે ભલાભલાને માટે કઠિન છે કહ્યું છે કે-

" આ સઘળા સંસારની રમણીનાયક રુપ, તે ત્યાગી ત્યાગ્યું બધું કેવળ શોક સ્વરૂપ; એક વિષયને જીતતાં જીત્યો સો સંસાર, નૃપતિ જીતતાં જીતિયો, દળ, પુરને અધિકાર."

એક માત્ર કામને આધીન થઈને રાવણ જેવો સમર્થ આત્મા પણ નરકે સિધાવ્યો. જીવને કામવાસના અને સ્પર્શેન્દ્રિયની આસક્તિના સંસ્કાર ભવોભવના છે. તે વારંવાર ઉપયોગને વિકારી બનાવે છે. કામ કલ્પનારૂપી ઈંડામાંથી ઉત્પન્ન થતાં સર્પ જેવો છે. રતિ રૂપી મુખવાળો છે. હર્પ-શોક રૂપી બે જીભ વાળો છે. દેહત્યાગ રૂપી મૃત્યુને લાવનારો છે માટે કામના વિકત્યો ઉત્પન્ન થાય તે પહેલાં જ દાબી દેવામાં આવે તો સફળતા મળે. કામનું મૂળ સંકત્ય-વિકત્ય છે. તે જો ન કરવામાં આવે તો કામ ઉત્પન્ન થાય નહિ. કામ કીર્તિ, ચશ, જ્ઞાન અને ધ્યાનનો નાશ કરે છે. કામથી વ્યાપ્ત પુરુષનું શરીર ધ્રુજે છે. શ્વાસોશ્વાસ જોરથી ચાલે છે. આખરે મરણ પામે છે.

અશુચિ ભાવના બરાબર ભાવતા આવડે તો સ્ત્રીના રાગમાંથી છૂટી શકાય છે. સ્ત્રીનું શરીર તે ચમારના ઘરની મશક જેવું છે. અંદર દુર્ગંઘવાળા પદાર્થો ભરેલા છે. યોનિસ્થાન તે દુર્ગંધમય રસ અને લોહીને ઝરવાનું સ્થાન છે. તેના શરીરમાંથી પણ પરસેવો ઝર્ચા કરે છે. તેના કટાક્ષ અગ્નિની જવાળાની જેમ જીવને બાળે છે. તે બહારથી મીઠું બોલે છે પણ તે સંચમી માટે વિષ તુલ્ય છે. તેનો સમાગમ મૃત્યુ સમાન દુ:ખને લાવનાર બને છે.

સ્ત્રીમાં એવી મોહિની છે કે પ્રથમ તેને જોવાનું મન થાય છે પછી તેની સાથે વાતચીત કરવાનું મન થાય છે પછી જીવ નિર્લજ્ બની પોતાના ચશ-કીર્તિને ધૂળમાં મેળવે છે. જેથી આલોક-પરલોક બંને બગડે છે. જેના પ્રભાવે જીવને નરકની પ્રાપ્તિ સહેલી બને છે. સ્ત્રીમાં જીવ ભાનભૂલો બનીને એવો એકાકાર બને છે કે તે વખતે પોતે શું બોલે છે ? શું કહે છે ? શું વિચારે છે ? એનું તેને કશું જ ભાન હોતું નથી. આત્માની વિવેક્શક્તિનો પરાકાષ્ઠાએ નાશ અહિંચા જોવા મળે છે. આમ જગતમાં બુદ્ધિશાળી ગણાતા જીવોને પણ કર્મબંધનું મુખ્ય કારણ સ્ત્રી છે. તેથી ગ્રંથકારે નરકાદિ અપાયના મુખ્ય કારણ તરીકે તેનું ગ્રહણ કરેલ છે.

वेद्यसंवेद्यपह प्राप्त थतां छव ज्ञानी जने छे. ज्ञानी पुरुषने के पहार्थ केवो होय तेवो क लासे छे. ज्ञानी पुरुषों सेड सारा सिवाय जहां पुह्रव को युं. आके रत्न हेजाय ते डावे विष्टा उप थाय छे. सारा सेवाय जहां पुह्रव का अहमात्र थतां वार वागती नथी. निरोगी शरीर रोगी थर्घ काय छे. ज्ञानी पुरुषने सेडमात्र पोतानुं यैतन्य स्वउप हेजाय छे. के हेजाता आणुं कगत महहा तुव्य क्णाय छे. ज्ञानीने द्रव्यदृष्टि प्रधान छे तेथी पहार्थों ना इंस्ड्रारमां ते मुंजाता नथी क्यारे अज्ञानीने पर्यायदृष्टि वर्ते छे तेथी पर्यायमां ते मुंजाई काय छे. मोहादीन छुवो संसारना पहार्थोंने पोतानी डत्यनाथी साया मानीने तेमां सेडाडार थई नवो नवो संसार वधारे छे. मोहना उहयथी नवा नवा विड्यो कागे छे केनो नाश ज्ञानी जनीने संहरमा वृत्ति डरवामां आवे तो क शड्य जने. आम सवेद्यसंवेद्यपहना क्य मारे आत्माओ रात हिवस पुरुषार्थ डरवो पडे छे. तेनाथी विड्यारोनुं जल तूरता सने शुद्धि वद्यता केम केम उपयोगमां स्थिरता वद्यती क्य छे तेनाथी वेद्यसंवेद्यपहनी प्राप्ति नक्षड जने छे.

અહિંયા ગ્રંથકાર સમકિતી વગેરેને ભાવયોગી કહી રહ્યા છે. એનો અર્થ એ

છે કે ગ્રંથિભેદ કર્યા પહેલા દ્રવ્યયોગ છે. દ્રવ્યયોગ એટલા માટે કે સ્ત્રી વગેરે હેય પદાર્થનું ત્યાં હેયરૂપે જે વેદન થવું જોઈએ તે નથી. ઉપયોગમાંથી કપાય પરિણામ જે છૂટો પડવો જોઈએ તે પડતો નથી. ઉપયોગમાં સંસારના પરિણામનો અભેદ વર્તે છે. અને જયાં સુધી ઉપયોગમાંથી વિકારી ભાવો છૂટા ન પડે ત્યાં સુધી તેના પ્રત્યે હેય પરિણામ કેવી રીતે આવે ? અને તે ન આવે તો સ્ત્રી આદિના ભોગમાં આત્માએ પ્રવૃત્તિ કરવા યોગ્ય નથી એ શ્રદ્ધાંશ ક્યાંથી આવે ? અને તે ન આવે તો પછી ભાવયોગ કેવી રીતે આવે ? એટલે ગ્રંથિભેદ કરતા પહેલા દ્રવ્યયોગ છે.

ગ્રંથિ ભેદાયા પછી સ્ત્રી આદિ તત્ત્વો હેયરૂપે વેદાય છે. બળવાન કર્મના ઉદયે સ્ત્રી આદિ તત્ત્વોનું સેવન ત્યાગ બુદ્ધિથી જ કરાય છે. ઉપયોગમાં યોગધારા અને જ્ઞાનધારા બે જુદી પડેલી હોય છે તેથી ત્યાં ભાવયોગ હોય છે અને તેથી સમકિતી વગેરેને ભાવયોગી કહ્યા તે યથાર્થ છે.

સમકિતીની દૃષ્ટિ ગુણનિધાન નિજત્માને દેખે છે. પહેલા રાગમાં સુખ માની તેમાં લીન રહેતો હતો, ત્યારે તે કર્મથી બંધાતો હતો. હવે જ્ઞાયકરવભાવમાં રમણતા કરવાથી રાગથી ભિન્ન થયો તો અનંતા કપાયોનો અભાવ થઇ ગયો અને વીતરાગી આચરણની કર્ણિકા જાગી. અપૂર્વશાંતિ પ્રગટી. જો એમ ન થાય તો રાગથી જુદો કઈ રીતે પડ્યો ? જ્ઞાયકરવભાવ તરફ પરિણમનધારા શરૂ થતાં જ રાગધારા અને કર્મધારા તૂટવા માંડી. પરભાવોનો બોજો ઉતારી આત્મા હળવો ફુલ થઇને મોક્ષ તરફ ચાલવા માંડ્યો. પર્યાયમાં અલિપ્તતા આવતા તે શુદ્ધ થયો.

જેમ કમળના પાંદડા પાણીમાં જ પ્રસરીને રહ્યા છે છતાં તે પાણીથી ભીંજાતા નથી. પાણીમાં ઓગળી જતાં નથી પણ પાણીથી અલિપ્ત રહે છે. તેમ અલિપ્ત રોતન્ય સ્વભાવને અનુસરનારા જ્ઞાની સંયોગ વચ્ચે રહ્યા છતાં પરભાવોથી ભીંજાતા નથી, કર્મોના ઉદય વચ્ચે મન પોતાના જ્ઞાનપરિણમનને છોડતા નથી ને બંધભાવને સ્પર્શતા નથી. જ્ઞાનીને બંધ થાય છે ખરો પણ તે બંધભાવને સ્પર્શતા નથી. ફરી ફરી ને શમસુખમાં વિલીન થઇને-એક્રસ્સ થઇને કર્મોનો ક્ષય કરે છે ને મોક્ષ સુખને પ્રાપ્ત કરે છે. જેમ મીઠું પાણીમાં ઓગળીને તેમાં એક્ર્સ થઇ જાય છે તેમ આનંદનો સમુદ્ર આત્મા તેમાં ઓગળીને પર્યાયમાં એક્ર્સ થઇ જાય છે. આનંદરૂપ થઇ જાય છે. આ રીતે ભાવયોગી બનેલ સમક્તિી વગેરે આત્માઓ આનંદનું વેદન કરતા કરતા મોક્ષપુરીમાં ચાલ્યા જાય છે.

વેદાસંવેદાપદથી અન્ય એવા અવેદાસંવેદા પદને કહે છે-

अवेद्यसंवेद्यपदं विपरीतमतो मतम् ।

भवाभिनन्दिविषयं समारोपसमाकुलम् ॥ ७५॥

વેદ્યસંવેદ્યપદથી વિપરીત અવેદ્યસંવેદ્યપદ મનાયેલું છે. વાસ્તવિક રીતે જે

અવેદ્ય છે તેનું સંવેદન જેમાં થાય તે અવેદ્યસંવેદ્યપદ છે. મિથ્યાદૃષ્ટિના ज्ञानमां જે પદાર્થો જે રીતે જણાય છે તે પદાર્થો તાત્ત્વિક્દૃષ્ટિએ તેવા હોતા નથી. જેમ મિથ્યા દૃષ્ટિને અસ્થિર એવું દાન સ્થિરરૂપે ભાસે છે. નસ્કાદિ દુ:ખના કારણ ભૂત સ્ત્રી એને સુખના કારણરૂપ લાગે છે. અશુચિરૂપ શરીર શુચિરૂપ લાગે છે. આમ જે પદાર્થો જેવા નથી તેવા તેના જ્ઞાનમાં જણાય છે માટે તે પદાર્થો અસત્ છે અને અસત્ એવા પદાર્થો તે જ અવેદ્ય છે. અને વાસ્ત્રવિક રીતે જોતાં અવેદ્ય એવા પદાર્થો તેવા પ્રકારના સમ્યગ્દૃષ્ટિ આદિ ભાવયોગી સમાન્યવડે નિર્વિક્લ્પક જ્ઞાનથી અર્થાત્ સમાન જ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય નથી. કારણકે અવેદ્યસંવેદ્યપદમાં તેવા પ્રકારના ભાવયોગી સમાન પરિણાયની દ્યટમાનતા થતી નથી.

સમ્ચગ્દષ્ટિના બોદ્યમાં વિષયભૂત પદાર્થનું સંવેદન જેવા પ્રકારનું હોય છે તેવું સંવેદન મિથ્યાદષ્ટિના બોદ્યમાં હોતું નથી. પહેલી ચારદષ્ટિમાં રહેલા જીવો હૈયપદાર્થમાં રહેલા બદા હેય પર્યાયોને હૈયરૂપે વેદતા નથી પરંતુ તેના અમુક જ પર્યાયનું હૈયરૂપે વેદન કરે છે અને તેથી સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવોના વેદનના વિષયભૂત પદાર્થો જ જુદા છે. વિષયના ભેદથી જ્ઞાનનો ભેદ થાય છે. જેમકે

- (૧) ગાઢ મિથ્યાદૃષ્ટિના જ્ઞાનમાં વિષય ૫ડે છે. સ્થિર ધન,સુખના કારણભૂત સ્ત્રી સ્વજનાદિ...
- (૨) પહેલી ચાર દૃષ્ટિવાળાના જ્ઞાનમાં વિપય પડે છે. અલ્પાંશે અસ્થિર ધન,અમુક અંશમાં દુઃખના કારણભૂત સ્ત્રી આદિ તત્ત્વો...
- (૩) સમ્ચગ્દૃષ્ટિના જ્ઞાનમાં વિષય પડે છે. અસ્થિર ધન, દુઃખના કારણભૂત શ્રી આદિ તત્ત્વો.

આમ ત્રણેના જ્ઞાનમાં વિષય જ જુદા જુદા પડે છે અને તેથી જ્ઞાન પણ જુદું જુદું છે આમ સમ્યગ્દપ્ટિ વગેરે જીવોમાં સત્ પદાર્થનું વેદન છે અર્થાત્ જે પદાર્થ તાત્તિક દૃષ્ટિએ જેવા છે તેવા જ પદાર્થોનું સંવેદન હોવાથી વેદ્યનું સંવેદન છે. આમ ખદ્યા સમ્યગ્દૃષ્ટિ આદિ જીવો વડે એક સરખા સમાન જ્ઞાનથી ગ્રાહ્ય એવા વેદ્યપદાર્થો છે અને તેવા પ્રકારના એક સરખા સમાન પરિણામની પ્રથમની ચાર દૃષ્ટિ સુધી ઘટમાનતા ન હોવાથી ત્યાં અવેદ્યનું જ સંવેદન છે.

અને આવા પ્રકારનું અવેદા એ અજ્ઞાનાવરણકર્મના ક્ષયોપશમને અનુરૂપ અર્થાત્ મિથ્યા જ્ઞાનાવરણકર્મના ક્ષયોપશમને અનુરૂપ उपप्लवसारया ભ્રમથી સહિત નિર્ણયાત્મક બુદ્ધિવડે જે પદમાં જણાય છે. કોની જેમ ? મૃગતૃષ્ણા ઉદકની જેમ તે તેવા પ્રકારનું અવેદાસંવેદાપદ છે.

જેમ અતિ તૃપાને પામેલા હરણિયાઓને મૃગભૂમિમાં સૂર્યના કિરણો પડતાં **દૂરથી** પાણી છે એ પ્રમાણે ભ્રમથી યુક્ત નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાન થાય છે. તેમ મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવોનું જ્ઞાન પણ સંશય કે અજ્ઞાનાત્મક નથી હોતું પણ ભ્રમથી સહિત નિર્ણયવાળું જ હોય છે. અને આવા પ્રકારના અવેંધનું વેદન ભ્રમથી સહિત નિર્ણયાત્મક બદ્ધિથી જે પદમાં થાય છે તે પદને અવેંધસંવેદ્યપદ કહેવાય છે.

अत्तएव - જે કારણથી વેધસંવેદાપદથી વિપરીત એવું અવેદાસંવેદાપદ છે તેથી જ ભવાભિનંદીને વિપય કરનારું છે. વળી પાછું મિથ્યા આરોપથી સહિત છે. કારણ કે તે મિથ્યાત્વનામના દોપથી અપાયગમનને અભિમુખ છે અર્થાત્ મિથ્યાત્વનામના દોષના કારણે દુઃખની ઇચ્છા ન હોવા છતા અવેસંવેદાપદ દુઃખની તરફ જ લઈ જનારું છે. જેમ વ્યવહારમાં પણ જે તરફ જવાની પોતાની ઇચ્છા ન હોય છતાં તે તરફ ગતિ થાય તો તે ભ્રાન્તિને કારણે બની શકે છે. તે જ રીતે અહિંયા પણ મિથ્યાત્વ હોવાના કારણે અપાયગમન અભિમુખપણું છે અને તેથી નક્કી થાય છે કે તે સમારોપથી આકુલ છે.

ટીકામાં જે **तथापि ग ( પિण्ड ) लित ( लीन ) मित्यर्थ** એ અશુદ્ધ પાઠ છે. અને તેથી શુદ્ધ પાઠ આ પ્રમાણે હોય તેમ અમને લાગે છે **મિથ્યાત્વદોષતો ડપાયગમના भિमुखेन तथा पिंगलितम्** - અર્થાત્ અવેધસંવેધપદ એ સમારોપથી સમાકુલ છે એટલે તાત્પર્થથી કાબરચીતરું છે.

## અવેધસંવેધ પદનું સ્વરૂપ

વેદ્યસંવેદ્યપદથી વિપરીત અવેદ્યસંવેદ્યપદ છે. તેમાં જીવને અસત્ પરિણતિ હોવાથી સારો એવો બોદ્ય પણ ખરાબ બને છે. જમાલીનો બદ્યો જ બોદ્ય સુંદર હતો પરંતુ પરમાત્માના એક વચનમાં કદાગ્રહ આવ્યો એને બદ્યા બોદ્યને બગાડી નાંખ્યો. જેમ કેરીના ટોપલામાં માત્ર એક જ કેરી બગડેલી હોય તો તે બીજી બદ્યી કેરીઓને બગાડે છે. તેમ એક જ વચનમાં વિપરીત આગ્રહ સમગ્ર બોદ્યને દુષિત કરી નાંખે છે.

અવેદ્યસંવેદ્યપદ ગ્રંથિકાલમાં હોય છે. ગ્રંથિભેદથી વેદ્યસંવેદ્યપદ હોય છે. ગ્રંથિકાલમાં મિથ્યાત્વ હોવાના કારણે જીવને કુવિકલ્પો ઉઠે છે. તેમાં પણ મિથ્યાશાસ્ત્રોના અભ્યાસથી મિથ્યા વિકલ્પો ઉઠે છે.

ઉપમિતિકાર ઉપમિતિમાં બે પ્રકારના કુવિકલ્પો બતાવી રહ્યા છે. (૧) આભિસંસ્કારિક કુવિકલ્પ અને (૨) સહજ કુવિકલ્પ

મિથ્યાશાસ્ત્રના શ્રવણ, મનન વગેરેથી ઉત્પન્ન થતા કુવિકલ્પો એ આભિસંસ્કારિક કુવિકલ્પો છે જેમકે આ જગત ઇડામાંથી ઉત્પન્ન થયેલું છે. પ્રકૃતિના વિકાર સ્વરૂપે છે. ક્ષણિક છે. ઇશ્વર દ્વારા રચાયેલ છે અથવા શૂન્ય સ્વરૂપ છે. આવી જે જગત વિશેની કલ્પનાઓ તે આભિસંસ્કારિક કુવિકલ્પ છે.

જયારે આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિના લક્ષ્ય વિના ભૌતિકપદાર્થના સંગે ઉત્પન્ન થયેલા રાગ-દ્રેષ-કામ-ક્રોધના વિચારો તેમજ અશુભવાણી અને અશુભવર્તન એ સહજ કુવિકલ્પો છે.

<u>क्यारे भुवने सह्गुरुनो योग अने तेना जले सत्शास्त्रनुं श्रवण, मनन,</u>

ચિંતન - આ બધાનો યોગ થાય છે ત્યારે આભિસંસ્કારિક કુવિકલ્પો દૂર થાય છે. સહજ વિકલ્પો તો જીવને જ્યારે સહજમલનો દ્રાસ થાય, તથાભવ્યત્વનો પરિપાક થાય અને મોહનીયનો ક્ષયોપશમ થાય ત્યારે જ વિશુદ્ધ આત્મદ્રવ્યની રૂચિ થવાથી દૂર થાય છે.

દેહાત્મબુદ્ધિ એ સમગ્ર સંસારનું મૂળ છે. તે અંતઃકરણને મલિન કરે છે તેનાથી દેહાદિની આસક્તિ સતત ટકે છે. તેનાથી બચવા અધ્યાત્મમાં અંતઃકરણની નિર્મળતા ઉપર ખૂબજ ભાર મુકવામાં આવ્યો છે.

સંસારમાં જે સુખ છે તે કલ્પનાનું છે. આભિમાનિક સુખ છે. કાલ્પનિક સુખમાં રાચતો આત્મા અવેદાસંવેદાપદમાં જ હોય છે. કાલ્પનિક સુખમાંથી નીકળીને જયારે જીવની દૃષ્ટિ આત્માના અનંત આનંદ તરફ જાય છે ત્યારે જીવને વિકલ્પો ઘટે છે અને ત્યારપછી ગ્રંથિ ભેદાતા વેદાસંવેદાપદ આવે છે.

# અવેદ્યસંવેદ્યપદથી થતું નુકસાન

અવેદ્યસંવેદ્યપદ એ આરોપથી સમાકુલ છે અર્થાત્ અપાયગમનને અભિમુખ છે. અર્થાત્ અવેદ્યસંવેદ્યપદવાળો આત્મા દુગર્તિરૂપ અપાયને અનુસરે છે તેનું કારણ એ છે કે અવેદ્યસંવેદ્યપદમાં પદાર્થોનું વિપરીત વેદન હોવાથી બોદ્ય નિરંતર પિંગલિત અર્થાત્ કાબરચીતરો થયા કરે છે.

આ પદમાં ભોગતરફ નીતરતી દૃષ્ટિ હોય છે અને અસત્ તત્ત્વની પકડ હોય છે. જેમ જેમ યોગની દૃષ્ટિ વધતી જાય છે તેમ તેમ ભોગ તરફની પકડ ઘટતી જાય છે અને અસત્ તત્ત્વની પકડ પણ ઘટતી જાય છે. પદાર્થને જોવાની દૃષ્ટિ ઉપર અંતઃકરણની વિશુદ્ધિ કે મલિનતા નક્કી થાય છે જયારે જીવ વિનાશી પદાર્થને અવિનાશી રૂપે સ્થાન આપે છે ત્યારે તેના ઉપયોગમાં વિકલ્પો વૃદ્ધિ પામે છે અને તેના કારણે બોધ બગડે છે જયારે વિનાશીને વિનાશીરૂપે સતત જોનારને ક્યાંય વિકલ્પોના રવાડે ચડવું પડતું નથી. જેમકે એક ૧૦ રા.નો ઘડો લાવ્યા. બે કલાક પછી ફુટી ગયો તો દુઃખ થાય છે પરિણામ બગડે છે કારણકે તેમાં અવિનાશીપણાની અર્થાત્ બે ચાર મહિના આ ટકશે એવી બુદ્ધિ હતી. પરંતુ ૫૦ રા. નો ફુલનો હાર આજે લાવ્યા. વાપર્યો. કાલે કચરાપટ્ટીમાં ફેંકી દીધો તો દુઃખ થતું નથી કારણકે વિનાશી તરીકેનો ખ્યાલ હતો.

એમ જયારે જીવને સર્વજ્ઞ પરમાત્માનું શાસન નથી મળતું, તેના શાસ્ત્રો જાણવા નથી મળતા ત્યાં સુધી જીવ એકાંત વિચારધારામાં જ રહેતો હોય છે. અને એકાંતગર્ભિત માન્યતાને જ સાચી માનતો હોય છે. એવા આત્માને જયારે પોતાની માન્યતાથી વિપરીત માન્યતા આવીને ઊભી રહે ત્યારે એનો એકાંતગર્ભિત મલિન બોધ બીજાની માન્યતા સાથે ટકરાય છે. જેથી સંઘર્ષાત્મક વિરોધનું વાતાવરણ ઊભું થता અંદરમાં કુવિકલ્પોની હારમાળા ચાલે છે. અવેદાસંવેદાપદમાં જીવની આ स्થિતિ હોય છે તે જ રીતે ભાવમલનો દ્વાસ ન થયો હોય, મિથ્યાત્વનો ક્ષયોપશમ ન હોય અને અધ્યાત્મ તરફ દૃષ્ટિ ન ગઈ હોય તો રાગાદિ વાસનાઓ કામ-કોદાદિ વિકારો અને વિપરીત વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ સ્વરૂપ સહજ કુવિકલ્પો પણ ઉઠ્યા જ કરે છે અને તેથી બોદા નિરંતર કાબર-ચીતરો થવાથી તે દુર્ગતિગમનરૂપ અપાયને અનુસરે છે.

આનાથી બચવા આશ્રવના સ્થાનોને સંવરના સ્થાનોમાં ફેરવવાની જરૂર છે. તે માટે વિપરીત પ્રસંગોમાં સમાધાનની કળા અને જ્ઞાનદૃષ્ટિનો વિકાસ જરૂરી બને છે. સર્વત્ર કુવિકલ્પોના નુકસાન જીવ જોઈ શકે તો જ તે સમાધાન કરી ચિત્તને શાંત કરી શકે, નહિ તો અંદરમાં પડેલો અહંકાર જીવને સમાધાનની દિશા જોવા દેતો નથી. અહંકાર હંમેશા બુદ્ધિ તત્ત્વને અનુસરે છે જ્યારે અધ્યાત્મ તો હૃદયની કેળવણી કરવામાં આવે તો જ પ્રાપ્ત થાય.

ક્યારેક બહારથી ઊંચુ ચારિત્ર પાળવા છતાં પણ જીવ હારી જાય છે. તેનું કારણ આ અવેઘસંવેધપદનો પ્રભાવ છે. ઊંચીકોટિનું ચારિત્ર પાળવા છતાં પણ બીજા જે શિથિલાચારી હોય તેના ઉપર તિરસ્કાર દૃષ્ટિ હોય, બીજા ઉપર જબરજસ્તીથી નિયમ લાદતા હોય, તેમના તરફ પ્રેમદૃષ્ટિ ન હોય, જરૂર પડે તેમને સહાયક અને પૂરક ન બનતા હોય તો તરી શકાતું નથી.

પોતાના આશ્રયે રહેલ શિષ્યવર્ગ તેમજ શ્રોતાવર્ગને બાહ્ય ચારિત્રાચાર પાલનની ક્રિયા સાથે મોહનીયકર્મના ક્ષયોપશમભાવોમાં કેમ આગળ વધાય ? ધ્યાનમાં કેમ આગળ વધાય ? આત્માનો અખૂટ આનંદ કેમ અનુભવાય અને ક્ષાયિકભાવને કેમ પમાય ? તે પણ શીખવાડવાનું છે.

પરમાત્મા થવું હશે તો જગતને પરમાત્મારૂપે જોતાં શીખવું પડશે. ભેદમાંથી અભેદમાં જવું અને ભેદતત્ત્વથી મુક્ત થવું એ સાધનાનો મર્મ છે. પ્રતિસમયે ઉપયોગમાં જે દૃશ્યપદાર્થને જોઈએ છીએ તેમાં મોહના ભાવો ન કરીએ અને માત્ર સાક્ષી કે દૃષ્ટા બનીને રહીએ તો આપણે સાધનાનું હાર્દ પકડયું કહેવાય.

જૈનકુળમાં જનમ્યા તેથી જૈન કહેવડાવીએ છીએ તે ઔદયિક ભાવ છે. આચારથી જૈન બનીએ ત્યારે વ્યવહાર જૈનત્વ આવે છે અને મોહનીયના ક્ષયોપશમભાવને પામીએ ત્યારે ભાવ જૈનત્વ આવે છે.

ચોથું ગુણસ્થાનક મનોયોગ પ્રધાન છે ત્યાં કાયયોગથી ભોગી હોઈ શકે છે. છઠ્ઠં ગુણસ્થાનક કાયયોગ પ્રધાન છે. જ્યાં કાયયોગથી ત્યાગ, તપ અને સંયમની આરાધના દ્વારા મનને સ્વરૂપમાં પકડી રાખવાનું છે જ્યારે **૭ થી ૧૨** ગુણસ્થાનક માત્ર મનોયોગ પ્રધાન છે કારણકે ક્ષપકશ્રેણી મનોયોગથી મંડાય છે. કાયયોગથી મંડાતી નથી. જો મંડાતી હોતતો અનશન કરનાર દરેકને કેવલજ્ઞાન

ല് നർ.

હું જે જોઉ છું તે મારી જોવાની ક્રિયા એ અંદરનું જગત છે. આ દૃશ્ય જગત નથી. આત્મા દેહમાંથી નીકળી જાય પછી જગત શું ? પંચાસ્તિકાયમાંથી જીવાસ્તિકાય નીકળી જાય તો પછી જગત શું ?

સ્વષ્નમાં આવેલ સુખ-દુ:ખને કોઈ સત્ય માનીને રોતું નથી તેમ બ્રહ્મભાવમાં રહીને સંસારના સુખદુ:ખનું વેદન થતું નથી આ વેદાંત પદ્ધતિ છે.

યોગમાર્ગમાં આસન, પ્રાણાયામ, ધારણા દ્વારા ચિત્ત નિરોધ કરવાનો છે જ્યારે જૈનદર્શનમાં સ્થાદ્વાદ પદ્ધતિ છે.

અવેદ્યસંવેદ્યપદનો જય કરવો હોય અને તેનાથી થતાં નુકસાનથી બચવું હોય તો પોતાની ભૂલ જોતાં શીખવું જોઈએ. જ્યાં સુધી પોતાની ભૂલ ન દેખાય ત્યાં સુધી ભગવાન ન થવાય. ભગવાન કોણ છે ? જેને દેહ હોવા છતાં પોતે દેહના માલિક નથી, વાણીના માલિક નથી, કોઈ ચીજના માલિક નથી. તે ભગવાન છે.

### દૃષ્ટિની નિર્મળતા

વાસ્તવિક ભૂલ દેખાઇ ત્યારે કહેવાય કે તે ભૂલ ફરીથી ના થાય તો. પોતાની ભૂલ અને પોતાના અપરાઇ દેખાય તે સમ્યગ્ દૃષ્ટિ છે. જ્યારે પારકાની ભૂલો દેખાય તે મિથ્યાદૃષ્ટિ છે. જેને પોતાના જ દોષ જોવા છે અને બીજાના જોવા નથી તેનું આ જગતમાં કોઇ નામ લેનાર નથી. આપણે બીજાના દોષો જોઈએ છીએ અને પછી તેનું ગેઝેટીંગ કરીએ છીએ માટે જગત આપણી સામે આંગળી ચીંધે છે. આ જગતમાં કોઇ જીવે કોઇપણ કાર્ચ જાણી જોઈને કર્યું નથી. ઠેઠ મોક્ષે જતા સુધી આ જગત કરણા રાખવા જેવું છે. દંડ કરવા જેવું નથી. મોટામાં મોટી અને છેલ્લામાં છેલ્લી જાગૃતિ એ કે કોઇ દોપિત જ ન દેખાય. વીતરાગ દૃષ્ટિનું માપદંડ શું ? તો એ જ કે આખું જગત નિર્દોષ દેખાય.

નિર્દોષ દૃષ્ટિ નિર્દ હોય તો જેવું જોઇશું તેવા થઇ જઇશું. જગત જયાં સુધી દોષિત દેખાશે ત્યાં સુધી ભટકવાનું રહેશે. જગતને દોષિત જોવાની દૃષ્ટિ એ વાતની અંદરથી ચાડી ખાય છે કે આત્મા સ્વરૂપમાં વર્તતો નથી, બહાર રહે છે. જગત નિર્દોષ દેખાય તો સમજવું કે આત્મા સ્વરૂપની નજીકમાં વર્તે છે અને તે જ મોક્ષે જવાનો ઉપાય છે. અંદરમાં પડેલા ક્રોધાદિ ક્ષાયો જ જગતને દોષિત દેખાડે છે. એ ક્યાંથી અંદર ઘૂસી ગયા ? "હું શુદ્ધાત્મા છું" એ માન્યતાને બદલે "હું મણિભાઈ છું" એમ માનવાથી જ ને ? એ માન્યતા તૂટી જાય તો હમણાં જ બધા ક્ષાયો ભાગવા માંડે. તારક વીતરાગ સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ આખા જગતને નિર્દોષ જોયું છે તો પછી આપણે જગતને દોષિત જોનારા વળી કોણ ? તેઓને જગત નિર્દોષ કેમ દેખાયું ? તો એકજ વાત કે તેઓએ આખું જગત કર્માંધીન જોયું. કોઈપણ આત્મા સ્વતંત્ર રીતે પાપ કરતો નથી. કર્મની પરવશતાથી કરે છે. કર્મની પરવશતાથી કરે તેને ગુનેગાર

ન કહેવાય. સ્વતંત્ર રીતે કરે તો જ ગુનેગાર કહેવાય. કોઈપણ માણસ ગુનેગાર દેખાય છે, ખોટો દેખાય છે, ખરાબ દેખાય છે, ચોર, બદમાશ, ઉઠાવગીર દેખાય છે તે બધી ભ્રાંતિ છે.

#### अवन अववानी ङ्रणा

જગતે કર્તા થિચરી જોઈ છે. કર્મ થિચરી જોઈ નથી. ફ્લાણાએ મારું અપમાન કર્યું એ કર્તા થિચરી છે. અને મારા કર્મના ઉદયથી અપમાન થયું તે કર્મ થિચરી છે. કર્મ થિચરી સમજાઈ જાય તો સામો દોષિત ન દેખાય.

કર્મનું મૂળ શું ? કર્મ શેનાથી બંધાય ? તો કહો કે કર્તા ભાવ જ કર્મબંધનું મૂળ છે. જે આરોપિત ભાવ છે. જ્ઞાતા-દૃષ્ટાભાવ તો સ્વરૂપ ભાવ છે. જ્યાં સુધી કર્તાભાવમાં રહીશું ત્યાં સુધી કર્મ બંધાશે. કર્તાના આધારે કર્મ છે. જ્ઞાની પુરુષ એ આધારને કાઢી નાંખે છે એટલે નવું કર્મ બંધાતુ અટકી જાય છે. પછી જે અંદરમાં પડ્યું છે તેની નિર્જરા થયા કરે છે. કર્તાપદ છે ત્યાં સુધી અધ્યાત્મની જાગૃતિ ગણાતી નથી. ત્યાં સુધી તે અધ્યાત્મમાં ઊંઘે છે. અવેધસંવેધપદ કર્તાભાવના આધારે ટકેલું છે. તેનો નાશ દરેક ક્રિયામાંથી કર્તાભાવને ખેંચી લેવાથી છે.

ભવાભિનંદીના લક્ષણ કહે છે.

क्षुद्रो लाभरतिर्दीनो, मत्सरी भयवान् शठः ।

अज्ञो भवाभिनन्दी स्यान्निष्फलारम्भसंगतः ॥ ७६ ॥

સુદ્ર-કૃપણ - અહિંચા કૃપણ એટલે તુચ્છ પદાર્થની પ્રાપ્તિથી સંતુષ્ટ થનારો. જેમ ભિખારી સુદ્રવૃત્તિવાળો હોય છે અર્થાત્ સુદ્ર એવા-તુચ્છ એવા એઠવાડાદિની પ્રાપ્તિથી સંતુષ્ટ થાય છે તેમ ભવાભિનંદી જીવો સંસારના વિનાશી, થોડાકાલ રહેનારા, દુ:ખદાયી એવા તુચ્છ પદાર્થની પ્રાપ્તિથી આનંદ માને છે. આવા પ્રકારનો સુદ્રતા દોષ ભવાભિનંદી જીવોમાં માનેલો છે. ગાઢ મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવોની દોષમાં જ ઉપાદેય બુદ્ધિ હોવાના કારણે ત્યાં સુદ્રતા અધિક છે અને દૃષ્ટિઓના વિકાસમાં આ દોષ ઘટતો આવે છે અને સુદ્રતાનો અભાવ સમ્યગ્દૃષ્ટિમાં છે. કારણ કે તેને આત્મગુણોમાં સંતોષ છે. બહુલતયા કર્મના ઉદયજન્ય અને ક્યારેક પ્રમાદજન્ય પણ વિષયોમાં પ્રવૃત્તિ તેને હોય છે છતાં અંદર સમ્યકત્વ બેઠેલું હોવાના કારણે વિષયો મળવા છતાં તેમાં બહુ આનંદ કે ઠરવાપણું થતું નથી.

જેમ ભિખારીને તુચ્છ એવું પણ ભોજન ઠીકરામાં મળતા રાજી થાય છે અને આ ચીજ મારા શારીરિક સ્વાસ્થ્યને બગાડનાર છે એમ લાગતું નથી તે જ રીતે આ ક્ષુદ્રતા દોષવાળો જીવ વિષયોને એંઠ રૂપે જોતો નથી. તે મળતા રાજી થાય છે અને મારા આત્માને બગાડનાર છે તેમ માનતો નથી.

લાભરતિ- याञ्चाशील ગમે તેટલું મળે છતાં અધિકને મેળવવાની

અભિલાષાવાળો સંસારમાં, પદાર્થોમાં પરમાર્થ બુદ્ધિ જણાતી હોવાના કારણે એને અંદરથી મેળવવાની, ભોગવવાની,વધારવાની અભિલાષા તેને રહ્યા જ કરે છે. જ્યારે સમ્યગ્દૃષ્ટિને આંતરિક સુખના કારણે વિકારો શાંત થઈ ગયા છે અને તેથી तेने पुन्थना ઉદયે જેટલું મળે तेमां संतोष थर्छ लय छे એટલે स्वालाविङ रीते ંચાંચાશીલપણું નથી હોતું. જ્યારે દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોને મિથ્યાત્વના કારણે આ વિકારો અલ્પ અલ્પ કક્ષાના થતા જાય છે અને દૃષ્ટિમાં આગળ વધે તેમ તેમ વિકારો શાંત થતા જાય છે. છતાં ચાર દૃષ્ટિ સુધી સંસારના પદાર્થમાંથી પરમાર્થબુદ્ધિ ગઈ નથી તેથી તેનામાં અત્યાંશે પણ દુનિયાના પદાર્થી મેળવવાની વ્યક્ત કે અવ્યક્ત અભિલાષા રહે છે જ્યારે સમ્ચગૃદૃષ્ટિ જીવને તો આત્મગુણોમાં જ રતિ હોય છે. તેથી દુનિયાના ક્ષુદ્ર પદાર્થોમાં તેને રતિ થતી નથી. જેને પરપદાર્થના લાભમાં રતિ થાય તે ચાંચાના સ્વભાવવાળો અર્થાત્ માંગણ હોય છે. લાભ રતિ એ કારણ છે. ચાંચાશીલ એ કાર્ચ છે. મને આ મળે તો સારું, આવો અંદરમાં વર્તતો પરિણામ એ ચાંચા છે. ચોથી દૃષ્ટિ સુધી મિથ્થાત્વ કાળમાં સુખની સામગ્રી મળે તો રૃતિ થવાનો સ્વભાવ બેઠો છે. ભોતિક પદાર્થની અપેક્ષા રહેલી છે માટે મિથ્થાદૃષ્ટિ ગમે તેટલો ઉદાર હોય તો પણ ઉક્ત સ્વભાવના કારણે યાંચાશીલ છે. વાસ્તવિક ઉદાર નથી. ભૌતિક પદાર્થોની વાંછા માનવીને ઉદારતાનો દેખાવ અને ડોળ કરાવે છે પણ वास्तविङ उद्दार जनवा हेती नथी.

દીન- એટલે હંમેશા જેણે કલ્યાણને નથી જોયું તે અર્થાત્ અકલ્યાણનું જ મુખ જોનારો અર્થાત્ જે અકલ્યાણની જ સહાયને ઇચ્છનારો છે અને તેથી તાલ્વિક દૃષ્ટિએ દીન છે.

જેમ વ્યવહારમાં જેશે જન્મતા જ મા, બાપ, ભાઈ, બહેન સ્નેહી, સંબંધી, પૈસા વગેરેનું સુખ જોયું નથી તેવો જીવ ગરીબ અને અસહાય હોવા છતાં જ્યારે રંક અને લાચાર બને છે ત્યારે તે દીન કહેવાય છે તેમ અધ્યાત્મની દૃષ્ટિએ જેટલા મિચ્યાદૃષ્ટિ જીવો છે એમને સદાને માટે પોતાનું હિત શેમાં છે તે જોયું નથી અને સદાને માટે તે જીવો સંસારના સુખની હૂંફ્થી જીવે છે. અને તેને માટે જરૂર પડે તો જુઠું બોલે, ચોરી કરે. ચાવત્ ગમે તેવા પાપ કરતા અચકાતા નથી. આમ ધર્મનું બળ ન હોવાથી તેઓ કદી પણ તત્ત્વની હુંફે જીવતા નથી અને તેથી તેઓ દીન છે જયારે સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવ સદા પોતાના કલ્યાણને જ જોનારો હોય છે. ધર્મનું બળ હોય છે. તત્ત્વની હુંફ હોય છે, કદાચ કર્મના યોગે સંસારમાં રહેવું પડે, પાપ કરવા પડે છતાં અકલ્યાણની હુંફ નથી તેમાં પ્રિયત્વેન બોધ નથી પણ તે મારક લાગે છે.

મત્સરી - પરકલ્યાણ દુસ્થિતઃ બીજાનું કલ્યાણ, ઉન્નતિ જોઈને દુ:ખી થનારો. કલ્યાણની ઓળખ ન હોય ત્યારે જીવ બીજાના ગુણો જોઈને દુ:ખી થાય છે. બીજાના ગુણોને જોઈને જેને દ્વેષ થાય, દુર્ભાવ થાય, તેનાથી પાછો ન હટે તે જીવ ગુણઠાણાની બહાર છે. માટે જ જ્ઞાનીઓએ તત્ત્વ પામવા માટે જીવો પ્રત્યે અદ્વેષ જરૂરી માન્યો છે.

ભચવાન - નિત્ય ભચવાળો. મિથ્યાત્વ કાળમાં જીવને ધર્મ જ એક શરણ છે એનો વાસ્તવિક બોધ હોતો નથી. કલ્યાણનો માર્ગ ઓળખાયો નથી. જન્મ-મરણાદિ દુ:ખોને તત્ત્વથી સમજેલો નથી તેથી આવા જીવો મૃત્યુનો વિચાર આવતા જ ભચભીત થઈ જાય છે. દુ:ખના કાલમાં અનાથતા ભાસે છે. જેના આધારે આજ સુધી જીવ્યો હતો તે સ્ત્રી, પુત્ર, ધનાદિ બધું અશરણ ભાસે છે. અને તેથી હવે મારું શું થશે ? હું ક્યાં જઈશ ? એવો ભય મિથ્યાદૃષ્ટિને લાાગ્યા જ કરે છે.

શરીરથી આત્માને જુદો નહિ માનનારા નાસ્તિકો પણ શરીર કરતા સ્વની જ ચિંતા વધારે કરે છે. મરતી વખતે તેને પોતાનું અસ્તિત્વ જગતમાંથી વિલીન થઇ રહ્યું છે એમ નથી લાગતું અને તેથી મૃત્યુ પછી મારૂં શું થશે તે વિચાર તેને આવે છે. સિકંદર જેવા સતત હિંસક અને પાપી આત્માને અંતે વિચાર આવ્યો કે આટલું મોટું સામ્રાજ્ય મેળવ્યું, વિશ્વ વિજેતા બન્યો. તે માટે અનેક જીવોની હિંસા કરી તો આ બધાનું ફળ શું મળશે ?

બીજી દૃષ્ટિમાં જીવને भयं नातीव भवजं કહ્યું છતાં બીજી, ત્રીજી, ચોથી દૃષ્ટિમાં મિચ્ચાત્વ મોહનીચનો ઉદય ચાલુ જ છે. અને તેથી ઘણા અકલ્યાણમાં કલ્યાણબુદ્ધિ બેઠેલી છે તેથી દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવને તત્ત્વના બોદ્યમાં ફેરફાર થયા કરે છે. પ્રજ્ઞા વિશ્વાસપાત્ર નથી હોતી અને તેથી મારાથી કોઈ ખોટી પ્રવૃત્તિ તો નહીં થતી હોય ને ? એવો ભય લાગ્યા કરે છે. અંશે અંશે અનાથતાનો ભય લાગ્યા કરે છે. પાપ પ્રવૃત્તિમાં તીવ્ર હેય બુદ્ધિ નથી હોતી.

જ્યારે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવને હેયોપાદેયના વિષયમાં નિશ્ચયાત્મક-સંવેદનાત્મક બોદ્ય હોય છે. એને ખબર છે કે મેં કોઈ પણ પાપ સારું માનીને - રાચીમાચીને કર્યું નથી. પાપ પ્રત્યે મારી હેય બુદ્ધિ જવલંત રહી છે અને તેથી સંસારની અનિષ્ટતામાં પોતાને અનાથતાનો ભય લાગતો નથી. મારું શું થશે ? સમાધિ ટક્શે કે નહિ ? મર્યા પછી સદ્ગતિ થશે કે નહિ ? એ ભય તેને હોતો નથી.

શ6 - માચાવી. અહિંચા મિથ્યાત્વને કારણે થતી માચા લેવાની છે. દૃષ્ટિ બહાર રહેલા ગાઢ મિથ્યાદૃષ્ટિ જુવોમાં તો આત્મવંચના ગાઢ હોય છે. પર પુદ્ગલમાં તીવ્રરૂચિ હોવાના કારણે અન્યને ઠગવારૂપ માચા દેખાય છે. જ્યારે દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવો તત્ત્વ અતત્ત્વના વિષયમાં છેલ્લે સુધી માધ્યસ્થ નથી રહેતા. તત્ત્વાતત્ત્વનો ભેદ કરવામાં આત્માને વંચે છે. અતત્ત્વમાં આગ્રહરૂપ અપ્રામાણિકતા તેઓમાં નથી હોતી છતાં ખોટી વાત કોઈ વખતે રૂચિકારક બની જાય તેવું બની શકે છે.

**અજ્ઞ** - જેમાં પોતાનો વિકાસ નથી તેવા પદાર્થીને પોતાના માને છે. તેમાં રાજી થાય છે. તેને માટે પાપ કરે છે. માટે તે મૂર્ખ છે. દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોમાં અમુક અંશે ખરાબ પરિણામોમાં સારાપણાની બુદ્ધિ છે માટે તે અજ્ઞ છે.

निष्डण डार्यनो आरंભ डरनारा - मिथ्यादृष्टि छवो के प्रवृत्ति डरे छे ते

બધી આત્મદૃષ્ટિએ નિષ્ફળ જ છે કારણ બધી જ પ્રવૃત્તિઓમાં અતત્ત્વનો અભિનિવેશ તેમને હોય છે. દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોમાં સૂક્ષ્મ કપાયોની ઓળખ નથી તેના ફળરૂપે નુકસાન થાય જ છે. બોધમાં સૂક્ષ્મત્વ ન હોવાના કારણે તે પ્રવૃત્તિને સારી માનીને કરે છે. ગાઢ મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવોને સંસારની સઘળી પ્રવૃત્તિઓમાં સર્વાંશ અભિનિવેશ હોય છે. જયારે દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોમાં તત્ત્વબુદ્ધિ પેદા થવાથી સઘળી પ્રવૃત્તિઓમાં રથૂલ પર્યાયો હેય લાગે છે તેથી તેમાં અભિનિવેશ ન હોવા છતાં પણ સૂક્ષ્મ પર્યાયોમાં બોધના અભાવના કારણે હૈય બુદ્ધિ હોતી નથી તેથી ત્યાં અભિનિવેશ અર્થાત્ આયૃહ રહેવાની સંભાવના છે.

यदि नाम एवं... જો આ પ્રમાણે મિથ્યાત્વકાલીન અવેદ્યસંવેદ્યપદ એ ભવાભિનંદી જીવને જ વિષય કરનારું છે તેથી શું ?

### इत्यसत्परिणामानुविद्धो बोधो न सुन्दरः । तत्सङ्गादेव नियमाद्विषसम्पृक्तकान्नवत् ॥ ७७ ॥ लयालिनंदी अयोनो लोध स्व३पथी ४ भराल -

ભવાભિનંદીનો બોધ અસત્ કહ્યો તેનું કારણ એ છે કે એના બોધમાં અર્થ-કામની દૃષ્ટિ, માન-સન્માનની દૃષ્ટિ વણાચેલી છે એટલે કોઈ પણ વસ્તુના લાભ નુકસાનને તે ભૌતિક દૃષ્ટિએ જ જુએ છે. અધ્યાત્મ દૃષ્ટિ તેની પાસે નથી.

ગામ બહાર રહેલ એક હૃષ્ટ-પુષ્ટ ગાયને જોઈને ચમાર વિચારે છે કે અહો! આ ગાયનું ચામડુ કેટલું સુંદર છે? કસાઈ વિચારે છે કે આ ગાય લોહી અને માંસથી પુષ્ટ છે, જો તે મરી જાય તો ઘણું માંસ મળે તેમ છે. બ્રાહ્મણ વિચારે છે કે આ ગાય તો પવિત્ર છે તેમાં કરોડો દેવોનો વાસ છે માટે ગાય તો માતા છે, પૂજ્ય છે. જયારે સાધક આત્મા વિચારે છે કે આ ગાયના દેહમાં રહેલો આત્મા એ તો પરમાત્મા તુલ્ય છે. વસ્તુ એકની એક હોવા છતાં માણસની દૃષ્ટિ બદલાય છે ત્યારે બોધ પણ જુદો જુદો થાય છે. ભવમાં જ સુખની બુદ્ધિ એ અસત્ પરિણામ છે. એના પાયા ઉપર એ જે કાંઈ બીજું જાણે છે, બોલે છે. કહે છે તે બધામાં અંદરની અસત્ પરિણતિ રમતી હોવાના કારણે સઘળો બોધ અસત્ પરિણતિથી અનુવિદ્ધ થાય છે.

સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ કહેલા જીવાદિ નવતત્ત્વો, છ દ્રવ્યો, સ્થાદ્વાદ, ૧૪ રાજલોક આ બધા તત્ત્વોનો અપલાપ કરવો અને પોતાની મનઘડંત વિચારણાઓ રજૂ કરવી તે અસત્ પરિણતિ છે. ઇરાદાપૂર્વક સત્ય વસ્તુનો અપલાપ કરનાર આત્મા પોતાની પરિણતિને બગાડે છે. પરિણતિમાં અહંકાર, મમત્વ, કદાગ્રહ, દ્વેષ, માત્સર્ચ વગેરેને પેદા કરે છે.

ચાર્વાક પરલોકને માનતો નથી અને તેના કારણે ત્યાગ, તપ, સંચમ આ બધાને ઉડાવે છે પણ જ્યારે જીવને મૃત્યુ આવીને ઉભું રહે છે. ત્યારે એની એ માન્યતા એને ખોટી અનુભવાય છે અને એને લાગે છે કે મારે આ બધું છોડીને કોઈક અગોચર સ્થાનમાં જવાનું છે. લખલૂંટ પાપો, લૂંટફાટ, હત્યા વગેરે કરનાર મહમદ ગિઝની તેમજ વિશ્વવિજેતા સિકંદર પણ મૃત્યુના સમચે ધ્રુજી ઉઠ્યા હતા. તેનું કારણ એક જ છે કે જાણે અજાણપણે તેઓ સર્વજ્ઞના વચનથી વિપરીત ચાલ્યા છે, વિપરીત વર્ત્યા છે. તેના કારણે નિરંતર સંકલેશમય અશુભ પરિણામમાં રહી પોતાની પરિણતિને અસત્ બનાવી હતી.

વિશ્વવિજેતા બનવા માટે નીકળેલા હિટલરે પણ જ્યારે પોતાની જીતની બાજી અંતે ઊંઘી પડતી જોઈ તો છેલ્લે પોતાની જાતે ગોળી મારી પોતાનો અંત આણ્યો હતો.

તે જ રીતે એકાંતવાદી બધા જ દર્શનો પોતપોતાની માન્યતાના તોરમાં રહી બીજાની માન્યતાઓનું જોરશોરથી ખંડન કરી પોતાની પરિણતિને અસત્ બનાવી રહ્યા છે પરંતુ સમન્વય દૃષ્ટિ અપનાવી બીજાની માન્યતાઓને અપેક્ષાએ સત્ય ઠેરવતા નથી. તે તેમની પાસે રહેલી એકાંત દૃષ્ટિનો પ્રભાવ છે. તેમને સ્થાદ્વાદ દૃષ્ટિ મળી નથી તે તેમના પુણ્યની ખામી છે જેથી વસ્તુનું ચથાર્થ દર્શન કરી ન્યાય આપી શકતા નથી પરંતુ સ્થાદ્વાદ દૃષ્ટિ અને અનેકાંતદર્શન પામવા છતાં આપણામાં બીજાના વિચારોને સમજવાની એને યોગ્ય પરિપ્રેસ્થમાં મુલવવાની દૃષ્ટિ નહિ આવે તો આપણે અન્યદર્શની કરતા વધારે દયાપાત્ર છીએ. આપણી સ્થિતિ વધુ ગંભીર કહેવાશે.

સ્વક્ષેત્રે કે પરક્ષેત્રે રહેલી અધ્યાત્મની ઊંચી વાતોનું વિશાળ અને ઉદાર દૃષ્ટિ રાખી અપેક્ષા વિશેષથી સમાધાન ન કરવું અને સર્વત્ર દરેક ચીજને ખંડનાત્મક દૃષ્ટિથી જોવી એ કોઈ અધ્યાત્મ નથી. અધ્યાત્મના માર્ગમાં બીજાને ખોટા કરીને તેનું ખંડન કરવાનું નથી પણ સામો આત્મા ક્યાં ભૂલે છે ? ક્યાં અટકે છે ? તે શોધી કાઢી પ્રેમથી તેની ભૂલ બતાવી તેને આગળ વધારવો અને ઠેઠ મોક્ષ સુધી પહોંચાડવો તે અધ્યાત્મવેત્તાનું કર્તવ્ય છે.

न्याय द्वारा पहार्थ स्वरूपनो निर्णय थाय છે. न्याय वस्तुने यथार्थ ઓળખાવે છે. તે માટે જે ખોટું હોય તેને બુદ્ધિથી ખોટું સાબિત કરી આપે છે અને જે સાચું હોય તેને બુદ્ધિથી ખોટું સાબિત કરી આપે છે અને જે સાચું હોય તેને બુદ્ધિ દ્વારા .સાચું સિદ્ધ કરે છે. પણ બુદ્ધિ દ્વારા જે સાચું સમજાયું છે જેને અધ્યાત્મના માર્ગે પામવાનું છે. તે પામવા માટે હવે ખંડનનો આશ્ચય લેવાનો નથી કારણ કે અધ્યાત્મ એ પ્રેમપૂરક પદ્ધતિ છે. પ્રેમ દ્વારા બીજાની ખૂટતી કડીને પુરતા જવું અને એ દ્વારા પોતાનું જે વીતરાગ સ્વરૂપ - પ્રેમ સ્વરૂપ, અભેદતત્ત્વ-એની નિકટમાં જવું અને સ્વસ્વરૂપમાં સમાઈ જવું એ જ અંતે કર્તવ્ય છે.

અધ્યાત્મનો માર્ગ એ સાધનાનો માર્ગ છે ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિનો માર્ગ છે. મોન, એકાંત અને સ્થિરાસનનો માર્ગ છે. જ્યાં બહારથી બધાની વચ્ચે રહેવા છતાં અંદરથી અલિપ્ત અને એકલા રહેવાનું છે. સ્થળએકાંત હારા ઉપયોગ એકાંત સહેલાઈથી પામી શકાય છે. માટે ઉચ્ચક્ક્ષાના સાધકને માટે સ્થળએકાંત પણ આવશ્યક છે જ્યારે નીચેની કક્ષાના સાધક માટે તો બીજા સાધકોની વચ્ચે રહી અંદરથી ઉપયોગ એકાંત પામવાનું છે. બીજાની વચ્ચે રહેવું એ વ્યવહાર માર્ગ છે પણ શુદ્ધ વ્યવહાર સાધકોની સાથે જ રહેવા ઉપર ભાર મૂકે છે. જ્યાં સાધક દશા અને સાધનાની લગન નથી ત્યાં આત્માએ ખૂબ જ વિચાર કરીને કદમ ઉપાડવાના છે.

ભવાભિનંદીનો પરિણામ અસત્ હોવાના કારણે અસત્ પરિણામથી અનુવિદ્ધ એવો બોધ પણ વિવક્ષિત અસત્ પરિણામના સંબંધથી સુંદર નથી. જેમ સુંદરમાં સુંદર દૂધપાકાદિનું પણ ભોજન વિષ મિશ્રિત હોતે છતે સુંદર નથી કારણ કે સુંદર ભોજન આમ તો વીર્ચ, રૂપ, કાંતિ, બુદ્ધિ વગેરેને વધારનારું હોય છે પણ તે જ ભોજન વિષમિશ્રિત થતાં પ્રાણ લેનારું થાય છે. તેમ મિથ્યાત્વરૂપી વિષ હોતે છતે ભવાભિનંદી જીવોનો સામાન્થથી બધો જ પરિણામ અસત્ અર્થાત્ મિથ્યા છે.

પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં ભવનો રાગ પણ છે અને ભવથી વિરાગ પણ છે. જેમ જેમ દૃષ્ટિમાં આગળ વધાય છે તેમ તેમ રાગ ઘટતો જાય છે અને વિરાગ વધતો જાય છે. તેમાં ભવના રાગથી અનુવિદ્ધ જેટલો પરિણામ છે તે બધો જ અસુંદર છે અને ભવના વિરાગથી અનુવિદ્ધ જેટલો પરિણામ છે તે સુંદર છે.

આત્મા, પુણ્ય, પાપ, પરલોકાદિને જે જીવો માનતા નથી તે જીવો નાસ્તિક છે અને જે જીવો આત્મા, પુણ્ય, પાપ, પરલોકાદિને માનતા હોવા છતાં જેમને મોક્ષની ઇચ્છા જ નથી અને પ્રતિબંધકના કારણે થવાની યોગ્યતા નથી તેવા અભવ્ય, દુર્ભવ્યાદિ જીવો આસ્તિક તરીકે કહેવાતા હોવા છતાં યોગદૃષ્ટિની બહાર છે અર્થાત્ ઓઘ દૃષ્ટિમાં છે.

જયારે જે જીવોનો પારલોકિક પદાર્થના વિષયમાં બોધ તાત્વિક છે અને એના જ કારણે જેમને મોક્ષની ઇચ્છા વર્તે છે. અંશે અંશે પણ સમ્યગ્ વૈરાગ્યવાળા છે તે જીવો યોગની દૃષ્ટિમાં આવેલા છે. પહેલી ચાર દૃષ્ટિનો બોધ યોગદૃષ્ટિનો બોધ હોવા છતાં ત્યાં અવેધસંવેધપદ છે અને તેથી બોધ મિથ્યાત્વરૂપી વિષથી મિશ્રિત છે.

વિષમિશ્રિત અજ્ઞ જેમ સ્વરૂપથી જ ખરાબ છે કારણ કે ભોજનકાળમાં જીવને બેરોન કરે છે તેમ મિથ્યાત્વ સહિતનો બોધ સ્વરૂપથી જ ખરાબ છે કારણ કે બોધકાલમાં જીવને સંકલેશ પેદા કરી સંતાપ પમાડે છે. આમ મિથ્યાત્વસહિતનો બોધ સ્વરૂપથી જ ખરાબ છે તે જણાવ્યું.

હવે આ બોદ્ય ફળથી પણ ખરાબ છે તે જણાવે છે -

एतद्वन्तोऽत एवेह, विपर्यासपरा नराः ।

हिताहितविवेकान्धाः रिवद्यन्ते सांप्रतेक्षिणः ॥ ७८ ॥

#### ભવાભિનંદી જાવોનો બોદ્ય કળથી પણ ખરાબ -

જે કારણથી મિથ્થાત્વ કાલીન અવેધસંવેધપદનો બોધ ખરાબ છે તેથી જ કરીને एतद्वन्तो - અવેધસંવેધપદવાળા જીવો વિપર્યાસમાં જ તત્પર હોય છે અર્થાત્ હિતાહિતના વિવેક્થી રહિત હોય છે અને તેથી જ કરીને વર્તમાનને જોનારા તે ખેદને પામે છે.

વિવેકના અભાવના કારણે અહિતમાં હિત માની, હિતમાં અહિત માની, સુખમાં દુઃખ માની, દુઃખમાં સુખ માની પ્રવર્તે છે અને તેથી ક્લેશ પામે છે. ભવાભિનંદીપણાના પરિણામથી અનુવિદ્ધ જીવો સુખમાં નાચે છે. દુઃખમાં રૂવે છે. તે વખતે અશુભ પરિણામથી ચુક્ત થાય છે અને તેનાથી ખેદ પામે છે.

ભવાભિનંદી જીવોની પરિણતિ મલિન હોય છે તેથી તેનું ફળ દુ:ખ, દુર્ગતિ અને સંસાર છે. ઘણું જ્ઞાન પણ મલિન પરિણતિવાળું જીવને મારનારું થાય છે જેમકે સ્કંદકાચાર્ચને જ્ઞાન ઘણું હતું પણ અંતિમ સમયે પરિણતિ બગડી ગઈ તો ભવમાં રૂલાવનારું બન્યું. જમાલી,ગોષ્ઠામાહિલ, શિવભૂતિ, સાવધાચાર્ચ આ બધા પાસે શાસ્ત્ર બોધ ઘણો હતો પણ કદાગ્રહ કે શાસ્ત્ર વચનના દુરુપયોગમાં ફસાચા તો પરિણતિ મલિન થઈ ગઈ- જેણે સંસારને વધારી દીધો માટે જ્ઞાનીઓ શાસ્ત્ર અભ્યાસ અને તેના ચિંતન, મનનના બળે અસત્ પરિણતિને વારંવાર દબાવવાનું કહે છે. અસત્ પરિણતિ અસત્ માન્યતાના બળ ઉપર ટકેલી છે અને અસત્ પ્રવૃત્તિના જોર ઉપર વૃદ્ધિ પામે છે. શાસ્ત્રાભ્યાસ અને તેના ચિંતન મનનના બળે અસત્ માન્યતા ઘસાય છે અને અસત્ પ્રવૃત્તિનું બળ ન મળવાથી મિથ્યા સંસ્કારનો નાશ થતો આવે છે. અભવ્યને ચારિત્ર કાલમાં નવપૂર્વનો બોધ હોવા છતાં અસત્ માન્યતા ન ઘસાઈ તે તેની અયોગ્યતાના કારણે હતું. અસત્ પરિણતિને ઘસવાનો ચાવત્ નિર્મૂળ કરવાનો આ રાજમાર્ગ છે. જયારે માસ્તુષ જેવાને વિશેષ શાસ્ત્રબોધ ન હોવા છતાં પરિણતિ નિર્મળ રહી તે પણ તેમના ઉપાદાન કારણની વિશેષ યોગ્યતાને જ આભારી છે.

જૈન શાસ્ત્રકારો આશ્રવને હેય કહે છે કારણ કે તેમાં અસત્ પરિણતિ છે. જ્યારે સંવરને ઉપાદેય કહે છે કારણ કે તેમાં સત્ પરિણતિ છે. સંવરની પરિણતિ વિનાનો એકલો શુભાશ્રવ પણ સાધકને ઇષ્ટ ન હોય. કટોક્ટીની પળે સ્કંદકાયાર્ચના શિષ્યોએ પોતાની પરિણતિને સંવર-નિર્જરાના ઉપયોગમાં રાખી તો કેવલજ્ઞાન પામ્યા.

મિચ્ચાત્વકાલીન ભવાભિનંદી જીવોનો બોધ ભ્રમ પેદા કરે છે. વસ્તુનો વસ્તુ સ્વરૂપે બોધ થવા દેતો નથી. જે સ્વરૂપ હોય તેનાથી વિપરીત જ સ્વરૂપ દેખાડે. વસ્તુનો અનેકાંતગર્ભિત, વિષય, કષાય અને કદાગ્રહથી મુક્ત બોધ ભવાભિનંદી જીવોને હોતો નથી. ક્યારેક અભવ્યાદિ જીવોને જૈનશાસ્ત્રોના અભ્યાસના બળે તેવો અનેકાંતગર્ભિત બોધ થાય તો પણ જ્યાં સુધી મિચ્ચાત્વ અને ભવાભિનંદીપણું હોય છે ત્યાં સુધી તે બોધ જીવન ઉપયોગી બનતો નથી. તેનો બોધ કળારૂપ બનીને બીજાને ઉપકારક બને છે પણ તેને લાભ કર્તા થતો નથી.

અંતરમાં વિષયો એવા તાણાંવાણાની જેમ વણાઈ ગયા છે કે જેના કારણે

ઉપયોગમાંથી ગુણાત્મક આયામ ચાલ્યો ગયો અને સઘળો બોધ ભ્રમાત્મક, વિપય, કપાય, અજ્ઞાન અને આગ્રહ રૂપ બન્યો.

વેદાસંવેદાપદ આવે એટલે સર્વજ્ઞ પરમાત્માના એક એક વચન ઉપાદેચ લાગે. એની આગળ આખું જગત તુચ્છ લાગે. જૈન દર્શનનું જીવવિજ્ઞાન, કર્મવિજ્ઞાન રત્નત્રથી બધું જ ગ્રહણ કરવા યોગ્ય લાગે અને એની આગળ આખો સંસાર કારાગાર લાગે.

#### મવાભિનંદી જીવો વર્તમાનને જોનારા -

ભવાભિનંદી જીવો હિતાહિતના વિવેકથી અંધ હોય છે. "આ ભવ મીઠા તો ારભવ કોણે દીઠા" આ તેમની માન્યતા હોય છે. ખાવો, પીવો, મોજમઝા કરો. ારલોક, પુણ્ય, પાપ બધું હંબક છે. સ્વર્ગની લાલચ બતાવવામાં આવી છે. નરકનો મય બતાવવામાં આવ્યો છે પણ આ બધી વાતો હંબક છે આમ વિચારી તે આત્માઓ પરલોકના માર્ગની ઘોર ઉપેક્ષા કરે છે અને આ લોકના સુખને માટે ઘોર નાપ કરે છે.

વર્તમાનમાં છોકરીઓ લગ્ન પહેલા ગર્ભઘારણ કરે છે. આબરૂ બચાવવા ગર્ભપાત કરાવે છે. કોઈકના પ્રેમમાં ફ્સાઈ ગમે તેવાની સાથે સંસાર માંડે છે. અંતે પરસ્પરનો અહમ્ ટકરાતા સંઘર્ષ કરે છે. છૂટાછેડા લે છે. ઇપ્ટનો વિયોગ અને અનિષ્ટનો સંયોગ થતાં મુંઝાય છે.

અમેરિકાનો વિદેશમંત્રી ડલેસ પોતાને કેન્સર થતા ધુજી ઉઠ્યો હતો. વાઘ જેવો વાઘ ત્યારે બકરી બન્યો હતો. દુર્યોધન, હિટલર, સદ્દામહુસેન, કોણિક આ બધા વર્તમાનને જોનારા હતા તો કેવા ભયંકર યુદ્ધો કર્યા. જગતનો કેવો કચ્ચરઘાણ કાઢ્યો. જગતને કેવો ત્રાહિમામ્ પોકારાવ્યો. એ ઇતિહાસના પાને આજે પણ મોજૂદ છે. રેશમનો કોશેટો જેમ પોતાની જ જાળમાં પોતે ફ્સાય છે. તેમ ભવાભિનંદી જીવો પોતાની ઊભી કરેલી જાળમાં ફ્સાય છે.

સીતાજી ભવિષ્યદર્શી હતા તો રાવણની સાથેના યુદ્ધમાં રામચંદ્રજીએ વિજય મેળવી સીતાજીને છોડાવ્યા પણ સીતાજીએ અચોધ્યા પાછા ન જતાં ચારિત્રનો માર્ગ અપનાવ્યો. મદનરેખા ભવિષ્યને જોનારા હતા તો મૃત્યુ ઉપર પડેલા પોતાના પતિને આરાધના કરાવી મહાવ્રતો ઉચ્ચરાવી પાંચમાં દેવલોકનો રિદ્ધિમંત દેવ બનાવ્યો. તલવારના એક ઘાથી પોતાના જેઠ મણિરથે પોતાના પતિ યુગબાહુના બે ટૂકડા કર્યા છતાં મદનરેખાએ પોતાના દુઃખના રોદણા ન રોયા અને પતિની સમાધિનો વિચાર કર્યો. અને મહારોરવ દુઃખના ભાગી બનાવે એવી નરકગતિ તરફ હરણફાળ ભરી યૂકેલા પોતાના પતિને નરકના દુઃખમાંથી બચાવી દેવલોકનો દેવ બનાવ્યો તે મદનરેખાની ભવિષ્યદર્શિતા હતી.

## અજ્ઞાન બહુ ખરાબ છે.

ભવાભિનંદી જીવો અજ્ઞાનમાં સબડે છે. અજ્ઞાન બહુ ખરાબ છે. તેને દૂર કરવા શાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરવાનો છે. સમ્ચક્ પરિણતિ પામવાની છે.

એક સમ્રાટ છે. તેણે રાજમહેલ બનાવ્યો માત્ર દર્પણોનો. તેમાં ચારે બાજુ ઉપર નીચે અરીસા જ અરીસા ગોઠવેલા હતા. તેમાં સમ્રાટનો ફૂતરો રાત્રે ભૂલથી પુરાઈ ગયો. એ ફૂતરાની અવસ્થા શું હોય ? એ સમજી શકાય છે. બસ તે જ અવસ્થા મનુષ્યની છે. એણે ચારે બાજુ જોયું તો બસ ફૂતરા, ફૂતરા. તે ગભરાયો. ભસવાનું શરૂ કર્યું. માણસ જયારે ભયભીત થાય છે ત્યારે બીજાને ભયભીત કરવાને ઇચ્છે છે. તેણે ભસવાનું શરૂ કર્યું એટલે ચારે બાજુ દર્પણમાં રહેલા ફૂતરાઓએ પણ તે શરૂ કર્યું. તેના જ અવાજનો જોરજોરથી પડઘો પડવા માંડ્યો. તે રાત્રિભર ભાગતો જ રહ્યો. દર્પણોની સાથે અથડાતો રહ્યો અને આખરે લોહીલુહાણ થઇને પડ્યો. સવાર પડ્યું ત્યારે મરેલો હતો. આખું ભવન લોહીથી ખરડાયેલું હતું.

એમ જીવ પણ પોતે એક્લો જ છે. તેના સિવાય બીજું કોઈ તેનું નથી પરંતુ જ્યાં સુધી અંદરમાં જઈ તેને ન પકડે ત્યાં સુધી તે અનેકને પોતાના માને છે. એની ખાતર અનેકને ભરો છે. રાગદ્વેષથી કરડે છે, અનેકને કાટે છે અને અંતે મરે છે.

#### આપણે રેતી ચાળી રહ્યા છીએ -

એક ગામના સુલતાન મહમદનો પ્રસંગ છે. તે રોજ પોતાના ઘોડા પર સવાર થઈ ગામની ચર્ચા જોવા નીકળતો હતો. છુપા વેશમાં રહીને કોણ શું કરી રહ્યું છે ? तेनी तपास इरतो हतो. ते रोष એક आध्मीने षोतो हतो. ते नधीना हिनारे રેતીને ચાળતો હતો. છુપા વેશમાં રહેલા સુલતાને પેલાને પૂછચું અરે ભાઈ! અડધી રાતે તું આ શું કરી રહ્યો છે ? સાહેબ ! રેતી ચાળી રહ્યો છું એમાંથી ક્યારેક ચાંદીના કણ મળી જાય તો તેને ભેગા કરું છું અને આ જ મારી આજીવિકા છે. આવું અનેક રાત સુધી કરતો જોઈને સુલતાનને લાગ્યું કે આ બિચારો ખોટી મહેનત કરી રહ્યો છે. મળતું કાંઈ નથી, તેથી દયા લાવી પોતાનું સોનાનું કડું જે લાખો રૂપીયાનું હતું તેને કાઢી છુપી રીતે રેતીમાં નાંખી દીધું અને ચાલવા માંડ્યો. રેતી ચાળવાવાળાએ આ જોયું પણ નહિ પણ થોડીવાર પછીથી તે તેને મળી ગયું. બીજે દિવસે સુલતાન રાતે ઓવ્યો તેણે વિચાર્યું આજે તો હવે તે રેતી ચાળવા નહિ આવ્યો હોય પરંતુ ત્થારે પણ તે રેતી ચાળી રહ્યો હતો, સુલતાન આ જોઈ ખૂબ દુ:ખી થયો. એણે કહ્યું સાંભળ મારા સિપાઈઓ દ્વારા મને ખબર મળી ગઈ છે કે મેં જે બાજુબંધ રેતીમાં નાંખ્યું હતું તે તને મળી ગયું છે. તું એને બજારમાં વેચી પણ આવ્યો છે. એ ખબર પણ મને મળી ગઈ છે. હું સુલતાન મહમદ છું. હવે તું શા માટે આ કરી રહ્યો છે ? એર્ણ કહ્યું નામદા૨ ! આ રેતી ચાળતો હતો માટે મળ્યું છે. તે ન ચાળતો હોત તો ના

મળત. તેથી તો હવે અવશ્ય હું આ કામ છોડીશ નિહ. આ જ મારી જિંદગી છે અને આ જ મારી રેતી છે કે જ્યાં આવી કિંમતી ચીજો મળી શકે છે.

મહમદ પોતાની આત્મકથામાં લખે છે કે આના તર્કમાં તો કાંઈક તથ્ય છે. બળ છે કે એને પ્રયત્ન કરવાથી મળ્યું પણ આપણે તો સંસારમાં ત્યાંથી શોદી રહ્યા છીએ જ્યાંથી કાંઈ પણ મળતું નથી તો પણ આપણે રેતી ચાળી રહ્યા છીએ.

थन्म, थरा, भृत्युनी वास्तविङ सथंङरता जन्ममृत्युजराव्याधि - रोगशोकाद्यपद्गतम् । वीक्षमाणा अपि भवं, नोद्विजन्तेऽतिमोहतः ॥ ७९ ॥

ચોનિમાંથી બહાર નીકળવા રૂપ જન્મ, પ્રાણના ત્યાગ સ્વરૂપ મૃત્યુ, વય-યુવાનીની હાનિ સ્વરૂપ જરા, કોઢ, ક્ષય, કેન્સરાદિ રાજરોગરૂપ વ્યાધિ અને વિશુચિકા ઝાડા ઉલટી, રોગો સામાન્ય તાવ વગેરે, ઇષ્ટના વિયોગથી પેદા થયેલ મનના વિકાર રૂપ શોક અને આદિ શબ્દથી ભૂત, પ્રેત પિશાચાદિની પીડા વગેરે ઉપદ્રવોથી વિડંબના પામેલા સંસારને જોવા છતાં આ સંસારથી અતિ મોહના કારણે ઉદ્દેગ પામતા નથી.

તપાવેલી લાલચોળ સોચો વડે શરીરના બધા રોમ એક સાથે ભેદવામાં આવે તેના કરતાં આઠગણું દુ:ખ ગર્ભાવાસનું છે. તેના કરતા અનેકગણું દુ:ખ જન્મનું છે અને તેના કરતા અનેકગણું દુ:ખ મૃત્યુનું છે. બાલપણામાં મૂત્રવિષ્ટામાં રહી, ચોવનમાં વિષયાંધ બની અને જરાવસ્થામાં ઇન્દ્રિયોની હીનતાવડે જીવો દુ:ખ અનુભવે છે. શોક, છર્ચા, વિષાદ અને દીનતાથી હણાચેલા દેવોને દેવલોકમાં પણ દુ:ખ જ છે. બીજા મહર્દ્ધિક દેવોની ઋદ્ધિ જોઇ સામાન્ય દેવો રાત દિવસ ઇર્ષ્યા રૂપી અગ્નિથી બળા કરે છે. આયુષ્ય પૂર્ટ થતાં, ચ્યવન સમય નજીક આવતાં અમ્લાન એવી માળાઓ કરમાવા માંડે છે. કલ્પવૃક્ષો હાલતા દેખાય છે. શરીરની સંધિઓ તૂટે છે. વિમાન, વાવડી અને અપ્સરા પાસે જઇ કલ્પાંત રૂદન કરે છે. આગામી કાળમાં ગર્ભવાસમાં આવનાર દુ:ખોને જોઈને ત્રાસ પામે છે.

ઇનના લોભથી સગાભાઈઓ માંસના અભિલાષી કૂતરાઓની જેમ લડે છે. નરકમાં ગયેલા નારકીઓ પણ દુ:ખથી બચવા પરમાદ્યામીઓ આગળ દીન બને છે. કાકલૂદી કરે છે. પગમાં પડે છે. બચાવો, બચાવો, ભૂલ થઈ ગઈ. વગેરે દીનતા પૂર્વક કરણ રૂદન કરે છે. તિર્ચંચ ગતિમાં રહેલા તિર્ચંચો પણ ભટકી ભટકીને જીવન પૂર્વુ કરે છે આ બધું જોવા છતાં જીવો સંસારથી કંટાળો પામતા નથી.

અને વળી આ જવોને બીજાું શું હોય છે ? તે કહે છે -

कुकृत्यं कृत्यमाभाति, कृत्यं चाकृत्यवत्सदा ।

दुःखे सुखिधयाकृष्टाः कच्छूकण्डूयकादिवत् ॥ ८० ॥

ભવાભિનંદી જીવોને મોહના કારણે પ્રાણાતિપાત, જુઠ, ચોરી, વિષયસેવન, આરંભાદિ કુકૃત્ય એ કૃત્ય લાગે છે અને અહિંસા, સત્ય, અચોર્ય વગેરે કાર્યો તેને અકૃત્ય લાગે છે. અને ખણજને ખણનારા તેમજ કૃમિથી પીડાતા અગ્નિનું સેવન કરનારા કોઢિયાની જેમ આરંભાદિ કાર્યોમાં સુખની બુદ્ધિથી આકર્ષિત થયેલા હોય છે.

જેમ ખસના રોગથી પીડાતા જુવોને ખણવાના કાલમાં બળતરાદિનું તેમજ ખણવાના આવેશનું દુ:ખ હોય છે. છતાં સુખ માની તેમાં પ્રવર્તે છે અને કોઢિયાઓ કૃમિને કાઢવા અગ્નિનું સેવન કરે છે તે વખતે ચામડી બળે છે અને કૃમિ બધા અંદર લપાઈ જાય છે અને તેથી અગ્નિનું સેવન કરવા છતાં દુ:ખ વૃદ્ધિ પામે છે તેમ સંસારમાં મિથ્યાત્વકાલમાં વર્તતા જીવો ભોગની ચળને શમાવવા દુ:ખમય એવા ભોગોમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે તે વખતે ભોગમાં તૃપ્તિ તો થતી નથી પણ અનેક પ્રકારની અતૃપ્તિઓ વધતી જાય છે આને કારણે જેમ જેમ ભોગમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. તેમ તેમ દુ:ખ વધે છે આને જ દૃષ્ણાંતથી કહે છે.

### यथा कण्डूयनेष्वेषां, धीर्न कच्छूनिवर्तने । भोगाङ्गेषु तथैतेषां, न तदिच्छापरिक्षये ॥ ८१ ॥

જેમ ખસના દર્દીઓની બુદ્ધિ ખણવામાં હોય છે પણ ખસરોગને મટાડવામાં નથી હોતી તેમ ભવાભિનંદી જીવોની મતિ ભોગના સાધનોમાં હોય છે પણ ભોગની ઇચ્છાના ક્ષયમાં નથી હોતી.

અજ્ઞાની જીવો પાસે વાસ્તવિક સુખનો માર્ગ - તત્ત્વજ્ઞાન - ન હોવાથી વસનો પરિપાક થવા છતાં પણ, ઉંમર વીતી જવા છતાં પણ, શરીરની શક્તિ ક્ષીણ થવા છતાં પણ, માનસિક અતૃપ્તિઓ અને ભોગની ઇચ્છાઓને કારણે વાજીકરણમાં (ઓષધ પ્રયોગ કે જેના દ્વારા ભોગને ભોગવવાની શક્તિ પેદા થાય તેમાં,) તેઓ પ્રવૃત્તિ કરે છે. ઉંમરના કારણે અંદરથી ભોગ ભોગવવાની ઇચ્છા થવા છતાં ભોગવી શક્તા નથી તેને વાજીકરણના પ્રયોગ દ્વારા પેદા કરે છે. ભોગની ઇચ્છાનો ક્ષય નથી થતો તેના ઉપલક્ષણથી ભોગ ભોગવવાની ક્રિયાનો પણ ક્ષય થતો નથી.

### સંસારના સુખને ખણજની ઉપમા -

ખણવાના કારણે અતિશય જેના નખો ક્ષીણ થઈ ગયા છે અને રણમાં વસવાના કારણે ઘાસ ન મળવાથી જેને ક્યારે પણ ઘાસથી ખણવાનો આનંદ પ્રાપ્ત નથી થતો એવા કોઈ ખસના દર્દીને વૈદ્યે જોયો તે વૈદ્યની પાસે ભિક્ષા પોટલી અને સાથે ઘાસનો પૂળો છે. દર્દીએ આ જોઈને વૈદ્ય પાસે એક તૃણ માંગ્યું અને વૈદ્યે તે આપ્યું. દર્દી હૃદયથી તોષ પામ્યો અને વિચારે છે કે ખરેખર આને ધન્ય છે કે જેની પાસે આટલા બધા ખણવાના સાધનો છે. તેણે વૈદ્યને પૂછ્યું કે આટલા બધા ખણવાના સાધનો કે. તેણે વૈદ્યને પૂછ્યું કે આટલા બધા ખણવાના સાધનો ક્યાં મળે છે ? વૈદ્યે કહ્યું - લાટ દેશમાં. તારે આનું શું કામ છે ? દર્દી કહે ખસની જે ચળ ઉપડે છે તેને આ તૃણ વડે ઘસતાં આનંદ આવે છે. તેના આનંદ માટે આનું પ્રયોજન છે.

વેદ્ય કહે જો આમ જ છે તો પછી આ ઘાસ વડે કરીને શું ? હું તારી ખણજને સાત રાત્રિમાં દૂર કરી દઉં. ત્રિફળાનો પ્રયોગ કર. સાત રાત્રિમાં તારો ખણજનો રોગ મૂળમાંથી દૂર થઈ જશે. ત્યારે દર્દી કહે છે ખણજ ચાલી ગયા પછી ખણવાના આનંદના અભાવમાં જીવિતનું ફળ શું છે ? અર્થાત્ પછીથી જીવવું નકામું છે માટે મારે ત્રિફળાના પ્રયોગથી સર્યું. આ ઘાસના તણખલા ક્યાં મળે છે ? એને જ તમે કહો કે જેથી ખણવાના આનંદને હું મેળવી શકું.

દૃષ્ટાંતનો ઉપનય - દાર્ષ્ટાંતિકમાં ખસના રોગના સ્થાને જીવમાં રહેલી દેવ, દેવેન્દ્ર, ચક્રવર્તી, રાજા, મંહારાજાદિના ભોગોની પિપાસા અને અનંત પદાર્થ વિષયક અતૃપ્તિ છે. ખસના રોગીને જેમ ચળ ઉપડે છે તેમ અહિંચા પણ જીવને ભોગસુખોની ઇચ્છા થાય છે. ચળ ઉપડયા પછી જેમ તે ખણે છે તેમ જીવ ભોગને ભોગવે છે. ખણવાના કારણે જેમ દર્દીના નખ ખલાસ થઈ ગયા છે તેમ આ જીવને પણ ભોગ ભોગવવાથી અને નવું પુણ્ય નહિ ઉપાર્જન થવાથી ભવાંતરમાં સ્વાભાવિક રીતે જ ભોગ સામગ્રીરૂપી નખની પ્રાપ્તિ થતી નથી અને વળી રણમાં વસવાને કારણે જેમ ઘાસના તણખલા મળતા નથી તેમ અહિંચા પણ દરિદ્રી અને તુચ્છકુળોમાં જન્મવાના કારણે તેમજ અનેક માનસિક દુઃખોથી સંતપ્ત હોવાના કારણે પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ ભોગસામગ્રી રૂપી તૃણપુલક મળતા નથી અને તેથી જેમ રોગીને ખણવાનો આનંદ મળતો નથી તેમ અહિંચા પણ ભોગ ભોગવવા દ્વારા પ્રાપ્ત થતાં આનંદને જીવ મેળવી શક્તો નથી.

જેમ રોગીએ ભિક્ષાપોટલી સહિત તૃણપુલકવાળા વૈદ્યને જોયો તેમ અહિંયા પણ સંવર નિર્જરાના સાધક સંયમના અનુષ્ઠાનો રૂપ ભિક્ષાની પોટલી સાથે પુણ્યની સામગ્રી સંપન્ન (તૃણપુલક) વૈદ્ય સ્થાનીય સદ્ગુરુને જોયા જેમ તૃણપુલક ગૌણ છે અને ભિક્ષા પોટલી મહાન છે તેમ પુણ્યની સામગ્રી ગોંટ છે અને સંવર નિર્જરા સાધક અનુષ્ઠાન મહાન છે.

જેમ ભિક્ષા પોટલીને સુખપૂર્વક ઉપાડવા માટે ઘાસના પૂળાની આવશ્યકતા છે. તેનાથી ભિક્ષા પોટલીને સહેલાઈથી ઉપાડી શકાય છે તેના અભાવમાં માથું છોલાઈ જાય, રહી જાય. માથું દુઃખવા આવે વગેરે મુશ્કેલી ઊભી થાય છે તેમ અહિંયા પણ અભ્યાસદશામાં સંવર નિર્જરા સાધક અનુષ્ઠાનોને સારી રીતે નિરતિયાર પાળવા માટે પુણ્યની જરૂર પડે છે.

જેમ દર્દીએ તૃણપુલક સહિત વૈદ્યને જોયા અને તેથી એને લાગ્યું કે આની પાસે ભોગ સુખ મામ કરવાનું સાદ્યન છે તેમ આ જીવ પણ વિશિષ્ટ પ્રકારની પુણ્યસામગ્રી સંપન્ન ગુરુને જૂએ તેમની કીર્તિ નામના, ખ્યાતિ, પ્રતિષ્ઠા સ્થાન જૂએ અનેક શ્રીમંતો તેમની પાછળ ફરતા હોય, વળી પોતે મંત્ર, તંત્ર, ઔષધિના જાણકાર હોય અને જગતના સર્વ જીવોને દાર્મ સમજાવતા હોય તો આ બધું જોઈને જીવને

થાય કે નક્કી આ ગુરુની પાસે મારે જે સુખ જોઈએ છે તેને મેળવવાનો ઉપાય છે અને તેથી જેમ દર્દીએ પેલા વૈદ્ય પાસે ઘાસનું એક તણખલું માંગ્યું તેમ આ જીવ પણ સદ્દગુરુની પાસે પોતાના સાંસારિક દુ:ખોને દૂર કરવાના તેમ જ સુખ મેળવવાના ઉપાય પૂછે છે. તેથી જેમ તે વૈદ્યે દર્દીને એક તૃણ આપ્યું તેમ અહિંયા પણ સદ્દગુરુ જીવને સમજાવે છે કે તમે પૂર્વભવમાં દાર્મ નથી કર્યો તેને કારણે તમારી આવી દુર્દશા છે. જગતમાં દાર્મને સુંદર રીતે આચરનારા જીવો જ સુખ, સંપત્તિ અને શાંતિને પામે છે. એમ કહેવા દ્વારા મન, વચન અને કાયાથી સુંદર દાર્મનું આચરણ કરવા માટે આદ્ય કક્ષામાં દાર્મને અનુકૂળ ઉદારતા, દયા, સજ્જનતાદિ શુભપરિણામો તેમજ અદાર્મના કારણભૂત હિંસા, કઠોરતા, દુર્જનતાદિ અશુભભાવોની ઓળખ કરાવે છે. અને એના દ્વારા જીવ એક વખત સંસારના સુખ માટે પણ દાર્મ કરશે તો પછીથી વાસ્તવિક દાર્મમાં તેનો અવતાર કરી શકાય એવા શુભ આશ્ચથી તેને દાર્મ કાર્યોમાં જોડે છે. આ દાસનું એક તૃણ આપવા સમાન છે.

ત્યારબાદ તૃણ મળવાથી તેમજ તેના વડે ખણવાથી થતા સુખને કારણે તે હૃદયથી સંતુષ્ટ થયો તેમ અહિંયા પણ જીવને ધર્મને અનુકૂલ પરિણામ કરવાથી ઉગ્ર પુણ્ય બંધાતા અને તરત જ ઉદયમાં આવતા ભોગ સામગ્રીની પ્રાપ્તિ થઈ અને તેથી તે અત્યંત સંતુષ્ટ થયો અને વિચારવા લાગ્યો કે ધન્ય છે આ ગુરુને કે જેમની પાસે સુખ સામગ્રી મેળવવાનો સુંદર ઉપાય વિધમાન છે અને તેથી દૃષ્ટાંતમાં જેમ રોગીએ પુછ્યું કે ઘણા તૃણ - કણ્ડ્રયનો ક્યાં આગળથી મળી શકે ? અને વૈદ્યે કહ્યું કે લાટ દેશમાં મળે છે. તેમ સંસારી જીવ પણ વધુ સુખ સામગ્રી મેળવવાનો ઉપાય પૂછે છે ત્યારે ગુરુ એક માત્ર ધર્મને જ વિશેષ રીતે સમજાવે છે.

જેમ વૈદ્યે પૂછ્યું કે તારે તૃણપુલકનું શું કામ છે ? તેમ ગુરુ પણ પૂછે કે આ સુખ સામગ્રીની તારે જરૂર શું છે ? તો દુષ્ટાંતમાં જેમ રોગીએ કહ્યું કે આના દ્વારા હું ખણવાનો આનંદ મેળવી શકું છું. તેમ જીવ પણ કહે છે કે આ ભોગ સામગ્રી દ્વારા હું મારી ભોગ ભોગવવાની ઇચ્છા રૂપ ચળ તેનાથી થતાં ભોગના આનંદને મેળવી શકું છું. ત્યારે વૈદ્યે કહ્યું કે જો આમ જ છે તો હું તને એવો રસ્તો બતાવું કે તને ચળ ઉઠે જ નહિ અને તેથી તારે તૃણની જરૂર પડે નહિ અને તેથી જે ખણવાનો આવેશ, ખણવાની બળતરા થાય તે તારી બધી પીડા શાંત થઈ જાય. તું સાત દિવસ સુધી માત્ર ત્રિફલાનું સતત સેવન કર જેથી તારો ખસનો આ વ્યાદ્ય શમી જશે.

તેમ સદ્ગુરુ પણ જીવને સમજાવે છે કે તને આ ભોગ સામગ્રીની જરૂર છે, ભોગવિષયક અવૃધ્તિ - ઇચ્છા - આવેશાદિ થાય છે તેને શાંત કરવા ભોગ સામગ્રીને ઇચ્છે છે તો એના કરતા હું તને ભોગની અવૃધ્તિ કે ઇચ્છા જ ન રહે અને તેથી તારે કદી પણ આ ભોગ સામગ્રીની જરૂર ન પડે અને સદાને માટે જન્મ, જરા, મૃત્યુ, રોગ, શોક, ભય, આદિ, વ્યાદિ, ઉપાદિ, શરીરની વિડંબના, માનસિક સંતાપ, કપાયોના આવેશાદિ દુઃખોથી મુક્ત થઇ સાચા સુખને પામે એવા માર્ગને-સાચા સુખના માર્ગને બતાવે છે.

જેમ ખરાનો રોગી ખણવાથી થતા સુખમાં મૂટ બનેલો સાચા સુખને બતાવનાર વૈદ્યની સલાહને માનતો નથી અને તૃણપુલક જ માંગે છે પણ સમજુ વૈદ્ય આવો જીવ કે જેને રોગ મટાડવાની ઇચ્છા નથી એવાને રોગની વૃદ્ધિમાં હેતુભૂત તૃણપુલક કદી આપે નિ અને આપે તો તે સદ્વૈદ્ય ન કહેવાય. તેમ આ જીવ પણ ગુરુએ બતાવેલ અનંત સુખના ભાજનામૂત રત્નત્રથી રૂપ સન્માર્ગને સ્વીકારતો નથી અને ભોગસુખમાં મૂટ થયેલો તે જ સુંખના ઉપાયને પૂછે છે ત્યારે સદ્ગુરુ આદિ પણ આ જીવ અયોગ્ય છે એમ માની તેની ઉપેક્ષા કરે છે.

અહિંચા એટલું વિશેષ ધ્યાનમાં રહે કે જીવ જ્યારે સંસારના સુખના ઉપાયને પૂછે છે ત્યારે સદ્ગુરુ સંસારના સુખ માટે પણ જીવ ધર્મ જ કરે એવા આશ્ચથી ધર્મ બતાવે છે કારણ કે તે સમજે છે કે આ જીવ અત્યારે સંતમ છે. શારીરિક, માનસિક ચિંતાથી વ્યગ્ર છે તેથી તેને સીધું જ આ બધું છોડવાની વાત કરવામાં લાભ નથી પણ સદાને માટે ધર્મથી વંચિત રહી જાય એ મોટું નુકસાન છે. એ વાતને ધ્યાનમાં રાખીને એનો માનસિક આવેશ શાંત પડે એટલા માટે જગતમાં સુખ ધર્મથી મળે છે અને દુઃખ અધર્મથી મળે છે. એ જે વિશ્વની અનાદિકાલીન સિદ્ધ વ્યવસ્થા બતાવવા દ્વારા સંસારના સુખના માટે પણ ધર્મ કરવાનો સીધો ઉપદેશ જીવવિશેષને આશ્રચિને આપે છે અને એ દ્વારા એનો આવેશ શાંત થયા પછી ગુરુના હૃદયમાં રત્નપ્રથીરૂપ ધર્મ પમાડવાનો ગર્ભિત આશ્ચ રહેલો છે તે વ્યક્ત થાય છે, આ રીતે કાર્યશીલ બને છે.

આનાથી એ વસ્તુ નિશ્ચિત થાય છે કે જે જીવો હજુ ધર્મ શું છે ? તે સમજયા નથી અને સંસારમાં શારીરિક, માનસિક દુઃખોથી સંતપ્ત છે અને તેના કારણે તેમનામાં સાચો ધર્મ ગ્રહણ કરવાની ચોગ્યતા ન જોતાં ગીતાર્થ મહાપુરુષો તેને સાચા ધર્મમાં અવતાર કરાવવાના શુભાશયથી આ પ્રમાણે પણ ધર્મમાં જોડે છે.

यतश्चैवमतः ९ डार्थां भवाभिनंदी छवोनी जुद्धि भोगनी छच्छानो क्षय डरवानी नथी होती परंतु भोगमां सतत प्रवर्तवानी होय छे तेथी शुं जने छे ? ते डहे छे -

### आत्मानं पाशयन्त्येते, सदाऽसच्चेष्टया भृशम् । पापधुल्या जडाः कार्यमविचार्यैव तत्त्वतः ॥ ८२ ॥

મંદબુદ્ધિવાળા ભવાભિનંદી જીવો પરમાર્થથી હિતાહિતનો વિવેક કર્યા વગર ક્ષણિક સુખમાં જ આસક્ત હોય છે અને તેથી પ્રાણાતિપાતના આરંભરૂપ હેતુ વડે કરીને જ્ઞાનાવરણીય- મોહનીય વગેરે પાપરૂપીદ્યૂળથી હંમેશને માટે આત્માને અત્યંત રીતે મલિન કરે છે.

મોહ અને અજ્ઞાન બંને ભેગા થઈને આત્માને કૂટે છે. અજ્ઞાન આત્મસ્વરૂપને ઓળખવા દેતું નથી અને મોહ પ્રાપ્ત સામગ્રીમાં જીવને રાગ-દ્વેષ કરવા દ્વારા મુઝવી નાંખે છે. મોહ અને અજ્ઞાનના ભારથી દબાયેલ આત્માની દૃષ્ટિ હંમેશા આત્મભિષ્ન ક્ષણિક, વિનાશી પુદ્ગલ પદાર્થો પ્રત્યે હોય છે. મિથ્યાત્વમોહ આત્માના અવિનાશી અનંત આનંદમય સ્વરૂપની શ્રદ્ધા જ થવા દેતો નથી અને વિનાશી એવા પદાર્થોમાં અવિનાશીપણાની બુદ્ધિ કરાવે છે તેથી જીવ પોતાનું હિત શેમાં છે એ વિચારી શકતો નથી અને અહિતમાં હિત માની પ્રવર્તે છે તેને માટે રાત,િ હિંસાિ દોર પાપો કરે છે અને આત્મા જ્ઞાનાવરણીયાદિ (પાપપ્રકૃતિ કે જે ઘાતી પ્રકૃતિ છે, જે આત્માના જ્ઞાન અને આનંદ સ્વરૂપ પ્રત્યે કુઠારાઘાત કરે છે તેવા) કર્મો બાંધી અનંત સંસારમાં ભટકે છે

તેથી શું થાય છે ? તે કહે છે.

## धर्मबीजं परं प्राप्य, मानुष्यं कर्मभूमिषु । न सत्कर्मकृषावस्य, प्रयतन्तेऽल्पमेधसः ॥ ८३ ॥

ધર્મના શ્રેષ્ઠ કારણભૂત એવા મનુષ્યપણને પામીને કર્મભૂમિમાં ધર્મબીજનું આધાન કરવારૂપ ખેતીને વિષે મંદબુદ્ધિવાળા જુવો પ્રયત્ન કરતા નથી.

જેમ ખેડૂત દાન્થને પ્રાપ્ત કરવા માટે 'બી' ને ચોગ્યભૂમિમાં વાવે છે, ત્થારબાદ પાણી પાય છે તેમાંથી અંકૂરા ફૂટે છે. અને તેમાંથી જ આગળ જતાં દાન્થાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તો અહિંયા ખેતરને ખેડવું, 'બી' વાવવું પાણી પાવું, પાક લણવો એ બધું ખેતી કર્મ છે.

"બી" લાવ્યા પછી તેને માટે ચોગ્ય ભૂમિ હોવા છતાં વાવે નહિ, ખેતી કરે નિહ તો જેમ ફળ મળતું નથી તેમ અહિંચા પણ 'બી' ના સ્થાને આત્માની યોગ્યતા છે. 'ભૂમિ' કર્મભૂમિ છે. હવે આમ બીજ અને તેને યોગ્ય ભૂમિની પ્રાપ્તિ થયા પછીથી આખું જીવન ધર્મમય બનાવી દેવું એ કર્મભૂમિમાં બીજ વાવવા સમાન છે. અને જીવનભર સારા સત્કાર્ય કરવા એ ખેતી છે. અર્થીત્ મુનિપણામાં હોય તો તપ, ત્યાગ, સંચમ, શાસ્ત્રોનું પરિશીલન, સમિતિ-ગુધિ, વિનય, વૈચાવચ્ચાદિ તેમજ દાર્મના બીજા અનુષ્ઠાનોમાં સદા લીન રહેવું. આશયની શુદ્ધિપૂર્વક મન, વચન, કાયાથી ચારિત્રનું પાલન કરવું તે ખેતી છે. અને ધર્મળીજનું આધાન એટલે ધર્મની વિશેષ સમજ વર્ગર પણ ધર્મ પ્રત્યે બહુમાન, ધર્મ જ સારો છે. એજ કરવા યોગ્ય છે એનાથી આત્માનું કલ્યાણ થાય આવી શ્રદ્ધા - આ પ્રમાણે બીજાદાન થવાથી દીમેદીમે સદ્ગુરુનો યોગ થતાં તત્ત્વની સમજ પેદા થાય ત્યારબાદ તત્ત્વમાં પ્રવૃત્તિ થાય અને તેથી તત્ત્વને અનુકૂલ પરિણતિ પેદા થાય આ બધું સત્કર્મરૂપી ખેતી છે. આ સત્કાર્યોરૂપી ખેતીને સુંદર રીતે કરવાથી જ શુદ્ધ રત્નપ્રયી રૂપ મોક્ષ ફળની પ્રાપ્તિ અવશ્ચ થાય છે પણ અલ્પ બુદ્ધિવાળા જીવો મનુષ્યપણું પામીને સલ્કાર્યોને કરતા નથી તેથી કદી મુક્તિની પ્રાપ્તિ થતી નથી. મનુષ્યજન્મ અને કર્મભૂમિ એ રસાળક્ષેત્ર છે ત્યાં જીનવાણીના અવલંબને યોગસાદ્યના અને ઉપયોગસાદ્યના રૂપી ખેતી કરી નિર્જરા, શુભ સંસ્કાર અને પુણ્યાનુબંધી પુણ્યનો મબલખ પાક ઉતારી શકાય છે. અકર્મભૂમિમાં આ શક્ય નથી. મંદબુદ્ધિવાળા જીવો આને સમજી શક્તા નથી.

તો આવા જાવો શું કરે છે ?

# बडिशामिषवत्तुच्छे, कुसुखे दारुणोदये।

सक्तास्त्यजन्ति सच्चेष्टां, धिगहो दारुणं तमः ॥८४॥

જેમ માછલાને જાળમાં ફસાવવા માટે કાંટાની આગળ કુત્સિત એવા માંસના ટૂકડા રાખવામાં આવે છે અને તેથી અજ્ઞાન માછલું માંસમાં લોલુપ બનેલું તેને ખાવા માટે જાય છે કે તરત જ કાંટો ગળામાં ભોંકાતા લોહી નીકળે છે અને પીડા થાય છે તે જ રીતે ભયંકર દારૂણ વિપાકવાળા અલ્પ અને દુષ્ટ ભોગોથી પેદા થયેલા એવા કુત્સિત સુખમાં આસક્ત થયેલા જીવો ધર્મના હેતુભૂત સત્કાર્યોનો ત્યાગ કરે છે. ખરેખર આ અજ્ઞાનરૂપી અંધકારને ધિક્કાર હો, અર્થાત્ જીવો જે આ સત્ ચેષ્ટાનો ત્યાગ કરે છે તેમાં અવિવેક- મોહ અને કર્મનો જ દોષ છે કારણ કે કર્મના ઉદયથી જ તેઓ આમ કરે છે.

વર્તમાન કાળમાં જીવો બહુલતચા પાપના ઉદયવાળા હોવાથી તેમને જેટલા ભોગો જોઈએ છે.તેટલા મળતા નથી પણ ઘણા અલ્પ મળે છે વળી તે ભોગો પણ સુંદર કોટિના ન મળતા રુપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ જેના ખરાબ છે એવા દુષ્ટભોગો જ મળે છે. આ ભોગો ભોગવતાં તેમના આત્મામાં સંકલેશ, વિપર્યાસ પડેલો હોવાથી ભોગ ભોગવવા છતાં તેમને વૃપ્તિ થતી નથી પરંતુ ચિંતા, ભય, આવેશ ચાલુ જ રહે છે તેથી ભોગથી પેદા થયેલું સુખ પણ સંકલેશને વધારનારું હોવાથી કુત્સિત જ છે. જ્યાં ભૂતકાળમાં પુણ્યાનુબંધી પુણ્યના ઉદયથી મળતા ભોગો અઢળક પ્રમાણમાં તેમજ ઊંચામાં ઊંચી કોટિના પ્રાપ્ત થતા હતા અને જીવો વિવેકી અને ઉદાર હોવાના કારણે તેને ભોગવવા છતાં માનસિક સંકલેશ થતો ન હતો. ફુત્સિત ભોગોને જીવ છોડી શકતો નથી અને સત્ કાર્યોમાં પ્રવૃત્ત થતો નથી તેમાં કારણ મોહનો અંધાપો જ છે.

अवेधसंवेधपहनो उपसंहार इरे छे -

## अवेद्यसंवेद्यपद-मान्ध्यं दुर्गतिपातकृत् । सत्सङ्गागमयोगेन, जेयमेतन्महात्मिमः ॥ ८५ ॥

અવેદ્યસંવેદ્યપદ એ અંદ્યાપારૂપ છે અને આથી જ કરીને દુર્ગતિમાં પાત કરવાના સ્વભાવવાળું છે. અર્થાત્ અવેદ્યસંવેદ્યપદ એ જીવને હિતાહિતનો વિવેક કરવામાં આંદ્યળો બનાવી દે છે અને તેથી જીવ તેના પ્રભાવે દુર્ગતિમાં જાય છે અને આ વેદ્યસંવેદ્યપદ મહાત્મા પુરુષોવડે કરીને સત્સંગ અને આગમના સંબંદ્યથી જીતવા યોગ્ય છે. બહુલતયા જીવોને આગમનો યથાર્થ બોદ્ય સત્પુરુષોના સમાગમથી થાય છે. ગુરુવિના શાસ્ત્રના ભાવો રહસ્યાર્થો જણાતા નથી માટે આગમનો બોદ્ય કરવામાં સત્સંગની મુખ્યતા છે એ બતાવવા માટે પ્રયોગ કર્યો છે.

# ગુરુકૃપાનું સામર્થ્ય

"માનાદિક શત્રુમહા, નિજ છંદે ન મરાય જાતા સદ્ગુરુશરણમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય."

ગુરુકૃપા અચળ અને વૈશ્વિક (સર્વવ્યાપી) હોય છે. આપણું મન સત્યની શોધમાં લાગ્યું હોય છતાં ગુરુકૃપા હોય તો જ તે પ્રાપ્ત થાય છે. ગુરુ તે છે જે અંતિમ સત્ને જાણે છે અને શિષ્યને તે તરફ પ્રેરે છે. શિષ્યના જીવનની સ્થૂલ ઘટનાઓ સાથે ગુરુને બહુ નિસ્બત હોતી નથી. જેમ ગુરુના પક્ષે કૃપા હોય છે. તેમ શિષ્યના પક્ષે ગુરુએ સોપેલ કાર્ય પ્રત્યે સમર્પણભાવ હોય છે.

આત્મજ્ઞાન મેળવવા માટે ગુરુ કહે તેમ કરવું જોઈએ. માત્ર શ્રવણ કે સ્મૃતિ એ પર્ચાપ્ત નથી. ગુરુના એક એક શબ્દ માટે શિષ્ય જયારે સખત શ્રમ કરે છે, ત્યારે તેની પ્રગતિ અવશ્ય થાય છે. પુરુષાર્થ કર્યા પછી પ્રગતિ ન દેખાય તો તેથી ફરિયાદ ન કરાય. માત્ર એ ચીજ એટલું જ બતાવે છે કે સમર્પણભાવદ્વારા ગુરુકૃપાને શિષ્યે હૃદયપૂર્વક પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કર્યો નથી. ગુરુકૃપાને પૂર્ણપણે પોતાના જીવનમાં ઉતારી નથી.

કોઇ વસ્તુને શોધી કાઢવી હોય તો સ્થળની અપેક્ષા રહે છે. કોઇ પ્રસંગ માટે સમયની અપેક્ષા રહે છે. પણ જે કાલાતીત છે, દેશાતીત છે તેને માટે તો આવા સર્વપ્રયત્નો નિષ્ફળ જાય છે. દરેક વસ્તુને એ દૃશ્ય બનાવે છે પણ એ પોતે દર્શનથી પર છે. મનને પેલે પાર શું છે ? તે મન જાણી શકતું નથી પણ તેને પેલે પાર જે કંઈ છે તે તો મનને જાણતું હોય છે.

#### અવેધસંવેધ પદ કઈ રીતે જીતાય ?

આ અવેદાસંવેદાપદ ચોથી દૃષ્ટિની ભુમિકામાં જ મહાત્માવડે જીતવા યોગ્ય છે પણ અન્યદા - તે પહેલાની દૃષ્ટિઓમાં તેને જીતવું એ શક્ય નથી અર્થાત્ ચોથી દૃષ્ટિ પામેલા જીવો જ પાંચમી, છફ્કી દૃષ્ટિ પામી શકે છે. એકથી ત્રણ દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવને પાંચમી કે છફ્કી દૃષ્ટિ પામવા માટે ચોથી દૃષ્ટિ અવશ્ય પામવી જ પડે છે. માટે તે પહેલાની દૃષ્ટિમાં તેનો જય શક્ય નથી. પહેલા ગુણઠાણાથી સીધા સાતમે ગુણઠાણે જનારા જીવો પણ ચોથી દૃષ્ટિને પામે છે ત્યાં અપૂર્વકરણ કરવા દ્વારા સીધા સાતમા ગુણઠાણાને પામે છે. અત एव- જે કારણથી જેનામાં તત્ત્વની પરિણતિને અનુકૂળ ચોગ્યતા રહેલી છે તેવા મહાત્માઓ જ સત્સંગ અને આગમના ચોગથી અવેદાસંવેદાપદને જીતી શકે છે પરંતુ સત્સંગ અને આગમનો ચોગ થવા છતાં પણ ઉક્ત ચોગ્યતા વગરના જીવો અવેદાસંવેદાપદને જીતી શકતા નથી તેથી કરીને નક્કી થાય છે કે આગમ માત્ર ચોગ્ય જીવોને અનુવાદપરક છે. અર્થાત્ દિશાસૂચન જ કરે છે. અર્થાત્ જેની બુદ્ધિ તત્ત્વાનુસારિણી છે. દરેક પદાર્થમાં તત્ત્વોને જોનારી છે એવા અપૂનર્બદાકપણ આદિને પામેલા જીવો મહાત્માઓ છે અને આવા જીવોને

જ્યારે સત્સંગ અને આગમનો યોગ થઇ જાય છે ત્યારે ગુર્વાદિનો ઉપદેશ એ જીવો એવી રીતે ઝીલે છે કે તેનાથી તેમને સહજ રીતે તત્ત્વની રૃચિ અને પરિણતિ પેદા થાય છે. ગુરુનો ઉપદેશ તો માત્ર તેઓને પદાર્થનો બોધ જ કરાવે છે, હિતાહિત જણાવે છે. ગુરુનો ઉપદેશ રૃચિ કરાવતો નથી અને શબ્દોનું સામર્થ્ય તો માત્ર વસ્તુના સારાખોટાનું બોધ કરાવવાનું છે. રૃચિ કે પરિણતિ પેદા કરાવવાનું નથી. પરંતુ તત્ત્વાનુસારિણી બુદ્ધિથી જ શબ્દોને સાંભળવા હારા તેઓમાં રહેલી સ્વાભાવિક તત્ત્વને પામવાની વિશિષ્ટ યોગ્યતાના બળે જ તેઓ અવેધસંવેધપદને જીતે છે એટલે આવા જીવો માટે આગમ એ અનુવાદપરક છે અર્થાત્ દિશા સૂચક છે અર્થાત્ હિતાહિતનો બોધ કરાવે છે અને આથીજ કરીને અયોગ્ય જીવોમાં શાસ્ત્રના અર્થનું યોજન અસિદ્ધ થાય છે અર્થાત્ જે જીવો તત્ત્વાનુસારિણી મિત વગરના છે, મહાત્મા નથી તે જીવોને આગમ કદી પણ દિશાસૂચક બની શકતું નથી કારણ કે તેઓને ગમે તેવો સુયોગ, સુંદર ઉપદેશ મળે તો પણ તે જીવોમાં કદી પણ તત્ત્વની રૃચિ પેદા થવાની નથી.

અવેદાસંવેદાપદનો જય કરવા માટે (૧) મહાત્માપણું અર્થાત્ તત્ત્વાનુસારિણી દૃષ્ટિ અને (૨) સત્સંગ અને આગમનો યોગ બંને આવશ્યક છે જેમાં મહાત્માપણું એ ઉપાદાન કારણ છે અને સત્સંગ અને આગમનો યોગ એ નિમિત્ત કારણ છે એ બંનેની સહાયથી જ અવેદાસંવેદાપદનો જય થાય છે.

અવેદ્યસંવેદ્યપદનો જય કરવા માટે રાત, દિ ઝઝુમવું પડે છે જેમની શ્રદ્ધામાં વિષય-વનનું સુખ હળાહળ ઝેર જેવું ભાર્ય્યું અને તેથી જેમને ત્રિલોકનું સુખ જરા પણ આકર્ષી શકતું નથી. જેઓ કેવળ સાચા સુખને ઝંખ્યા કરે છે અને તેમને સણભર પણ રોન નથી. નિદ્રાદેવી પણ જેમનાથી રિસાઈને પિયર ચાલી ગઈ છે. જેમને રાત, દિ બંને સરખા છે. ખાવું, પીવું, બોલવું ઇત્યાદિ ક્રિયામાં જેમને કોઈ રસ નથી, જ્ઞાનીનો વિરહ જેને ડંખે છે. તેમનો વિરહાગ્નિ જેમના રોમરોમમાં સળગી રહ્યો છે તેવા જીવો અવશ્ય આ પદને જીતવા માટેના પાત્ર છે.

કોઈ ઘોર જંગલમાં સંગાથથી માનવી છૂટો પડી જાય, રાત્રિ અંધકારથી ઘેરાતી હોય, સિંહ-વાઘની ગર્જના સંભળાતી હોય, હૃદય તેના ભયથી ધડકતું હોય એવી અસહાય દશામાં લઘુતા અને દીનતાનું તે જીવને જે વેદન થાય તેવું વેદન આ જીવને હું વિષયવનમાં ફ્સાયેલો છું તેમાંથી કેમ પાર પડું તે માટે થવું જોઈએ. એવું વેદન જયારે થાય છે ત્યારે સાચી લઘુતા-દીનતા આવે છે.

પોતાના સામર્થ્યનું અભિ<mark>માન ઘટી જાય ત્યારે દીનતા</mark> આવે છે. પોતાની શક્તિ કાંઈ કામમાં આવતી નથી ત્યારે અંતઃકરણના ઊંડાણમાંથી પોકાર ઉઠે છે હે પ્રભુ! હે પ્રભુ ! શું કહું ? મને બચાવો, બચાવો હવે આ બધું તને સોપું છું. તારું શરણ છે. આવી લઘુત્વભાવવાળી હૃદયની પરિણતિ થવી જોઈએ. અંતઃકરણ જયારે દ્રવી ગયું હોય ત્યારે તે પાત્ર કહેવાય. જયારે હૃદયભૂમિ પોચી પડેલી હોય ત્યારે તેમાં બોધિબીજ વવાય છે.

वाव्या विना ઉગે ક્યાંથી ? ઉગ્યા વિના અંકુરા કેમ થાય ? અંકુરા વિના પુષ્પ કે ફ્લ ક્યાંથી હોય ?

જડ અને ચેતનનું પરસ્પર ભેગા મળીને એકાત્મબુદ્ધિએ રહેવું તે મિથ્યાત્વ છે. જેનાથી ચેતના બહાર ફેલાઈને મિથ્યા ભાવો કરીને દુઃખને અનુભવે છે. અવિરતિ વડે તરંગાચિત અવસ્થા થાય છે તેથી જીવ વિરામ પામતો નથી. સ્વરૂપના ભાન વિનાની દોડાદોડી તે પ્રમાદ. તેમાંથી કષાયની ઉત્પત્તિ છે.

ઇષ્ટ- અનિષ્ટ ક્લ્પના વડે, રાગ-દ્વેષ વડે આત્મા ઉપર કર્મના થરના થર જામે છે અને તુંબડીના દૃષ્ટાંતે જીવ નીચે જાય છે તે થર ઓછા થતાં જેમ તુંબડી ઉપર આવે છે તેમ સદ્ગુરુકૃપાએ અને આત્મલક્ષે પુરુષાર્થ થાય તો જીવ ઉપર આવે છે.

પરમાત્મા પ્રત્યે અખંડ લચ લાગે તેને સાચો વૈરાગ્ય કહ્યો છે. એક જ મંત્રને ઉપયોગપૂર્વક ખૂબ જ રટવાથી પણ શુદ્ધિ વધતાં અવેધસંવેધપદનો જય કરી શકાય છે. કહ્યું **છે કે** 

"મંત્રે મંત્ર્યો સ્મરણ કરતો કાળ કાટું હવે આ, જ્યાં ત્યાં જોવું પરભણી ભૂલી બોલ ભૂલું પરાયા; આત્મા માટે જીવન જીવવું લક્ષરાખી સદાએ, પામું સાચો જીવન પલટો મોક્ષમાર્ગી થવાને." આનંદઘનજી મહારાજના શબ્દોમાં કહીએ તો -"આશા મારી આસન ઘરી ઘટમેં અજપાજાપ જગાવે, આનંદઘન ચેતન વે ખેલે નાથ નિરંજન પાવે…" આ વિષયમાં જયેન્દ્ર મહેતાના શબ્દો પણ ચાદ આવે છે -"શોધે છે શું કિનારે મોતીઓને શોધનારા, દેશે તને છીપલા અને કોડીઓ કિનારા; વસ્તુ ક્દીય મોંઘી મળતી નથી સહજમાં, મોતીને મેળવે છે મઝધાર ડૂબનારા."

ਸੀਰੀ જੇવੀ ਭਿੰਸਰੀ ਦੀજ ਮੈਂගਰਗ ਲਹੇ ਸਦਲਗ ਯੂਗੀ ਦਸ਼੍ਰਫ਼ਸਾਂ ਤ੍ਰਯੂ । ਸਾਦਰੀ ਪਤੇ છੇ. ਰੇਗ ਰਿਗ ਸਾਕ ਭਿਗਦੇ ਉਸਾ ਦહੇਗ ਸਾਕਈ ਹੀ ਲੁਹਕੇ छੀਪਰਾ ਅਕੇ ਭੀਤੀਆਂ ਕ ਮੂਯੇ છੇ ਕੇਗੀ ਭੀਈ ਕ ਰਿशੇਖ ਭਿੰਸਰ ਕਈ ਭਾਦਾ ਝੇ ਕੇ ਦੀਕ ਭਿੰਸਰੀ છੇ ਰੇ ਲહਕਮਾਂ ਅਬਰ੍ ਸਬਰਕ ਰਿਗ ਐਸਕੇ ਐਸ ਸੁਯੀ ਕਰੀ ਕੁਹੀ ਰੇਕੇ ਸਾਂਟੇ ਬਾਂਗੇ ਪਣਿશ੍ਰਸ ਭਦਰੀ ਪਤੇ છੇ ਰੇਸ ਅਰੇਬਲਰਿਬਾਰਗ ਕੁਹਾ ਭਦਰੀ હੀਹ ਹੀ ਗ਼ਾਕ-ਇਹਾਰਗੀ ਬ੍ਰਾਂਗੀ ਦਰ દિ દાખાવવી પડે છે, ત્યાગ-તપ-સંચમનો ચજ્ઞ માંડવો પડે છે એના દ્વારા આખા જગતને ભૂલીને અંદરમાં ડૂબકી મારે તે સ્વાનુભવ રૂપી રત્ન પામે છે બાકી જે ધર્મ કરવા છતાં બહારમાં જ રહે છે તે પુણ્યબંધ રૂપી છીપલા અને કોડીઓ જ મેળવે છે.

"अवेधसंवेधपहना क्यने सूखवनारा दिंगोने हु छे -" जीयमाने च नियमादेतस्मिस्तत्त्वतो नृणाम् ।

निवर्तते स्वतोऽत्यन्तं, कुतर्कविषमग्रहः ॥ ८६ ॥

મહામિથ્યાત્વ છે કારણ જેનું અને પશુતા, અજ્ઞાન, અવિવેકાદિ શબ્દથી વાચ્ચ એવું અવેદાસંવેદાપદ એ પરમાર્થથી જીતાચે છતે પુરુષોને સ્વાભાવિક રીતે જ કુતર્કરૂપી વિષમગ્રહ અત્યંત રીતે નાશ પામે છે કારણ કે મિથ્યાત્વરૂપ નિમિત્તનો અભાવ થયે છતે નૈમિત્તિક (પરના ઉપદેશ વિના) એવા કુતર્કરૂપી વિષમ ગ્રહનો પણ નાશ થાય છે કારણ કે અસદ્દગ્રહનું કારણ મિથ્યાત્વ છે.

શંકા :- પાંચમી દેષ્ટિમાં કુતર્કરૂપી વિષમગ્રહ અત્યંત રીતે નાશ પામે છે તેમાં કારણ શું છે ?

સમાધાન - જીવને આ પાંચમી દૃષ્ટિમાં જ સંપૂર્ણપણે સમ્ચક્ જ્ઞાનનો ચોગ થાય છે. અર્થાત્ હૈયોપાદેયનો પરિપૂર્ણ વિવેક આ દૃષ્ટિમાં થતો હોવાથી જે પદાર્થી હૈય છે તેનું હૈય અને ઉપાદેયનું ઉપાદેયરૂપે સંવેદન થાય છે જયારે પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં "જિને જે કહ્યું તેજ સાચું છે" એમ માનવા અને બોલવા છતાં પણ ઘણા પરિણામોમાં વિપર્યાસ બેઠો છે તેથી ત્યાં કુર્તકરૂપી વિષમગ્રહ અત્યંત જિતાયો નથી.

પાંચમી દૃષ્ટિમાં જ સમ્ચગ્જ્ञाનનો ચોગ થાય છે તે પહેલા નહિ, કારણ જીવને આગમમાં પ્રામાણિકતાનો બોધ પાંચમી દૃષ્ટિમાં જ થાય છે. જિન વચન યથાર્થ છે એવી પ્રતીતિરૂપ નિર્ણય સમ્ચગ્દૃષ્ટિને થાય છે અને તેના કારણે તેનું જ્ઞાન સમ્ચગ્ બને છે સમ્ચગ્દૃષ્ટિને સંપૂર્ણરીતે જ્ઞાનાનુકૂલ સંવેદન હોય છે. જિનવચન જે રીતે સંસાર મોક્ષ, પુણ્ય, પાપ, હૈયોપાદેયની ઓળખ કરાવે છે તેવું જ યથાર્થ રીતે તેને સંવેદન થાય છે. અને તેને કારણે જિનવચન પ્રમાણભૂત છે તેવો નિર્ણય થઈ જાય છે જ્યારે તે પહેલા દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોને સંપૂર્ણ રીતે યથાર્થતયા જિનવચનનું સંવેદન થતું નથી પણ અંશે અંશે થાય છે.

આ ફુતર્કરૂપી ગ્રહ તે વિષમગ્રહ છે. ગ્રહની જેવો ગ્રહ છે. એટલે જેમ સંસારમાં જેઓને ભૂત, પ્રેત, પિશાચાદિ ગ્રહો વળગ્યા હોય તો તેને કારણે તે જીવોને સંસારમાં અનેક દુ:ખો, માથું પછાડવું, નાશભાગ કરવી, જેમ તેમ બોલવું વગેરે અનુભવવા પડે છે અથવા તો જીવને કોઈ અશુભ ગ્રહ, શનિ, મંગળનો ઉદય વર્તતો હોય ત્યારે પ્રત્યક્ષ રીતે દરિદ્રતા, રોગ, શોક, અપમાન, તિરસ્કારાદિ દુ:ખો પેદા થય છે તેજ રીતે આ ફુતર્ક રૂપી વિષમગ્રહ પણ જ્યાં સુધી જીવમાં વર્તતો હોય છે ત્યાં સુધી તે જીવને દુ:ખના કારણોમાં જ સુખ મનાવી પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. અનેક હિંસાદિ પાપો

કરાવે છે એના કારણે જીવ આ લોકમાં પણ સંતપ્ત રહે છે અને પરલોકમાં પણ દુર્ગતિના દુ:ખો ભોગવે છે આમ પ્રત્યક્ષ રીતે જ તે અપાયનો હેતુ હોવાથી ગ્રહનું જે કાર્ચ છે તેને જ કરતો હોવાથી વિષમગ્રહ કહેવાય છે.

પશુતા, અજ્ઞાન, અવિવેકાદિ શબ્દથી વાચ્ચ અવેદાસંવેદાપદ છે. જેમ પશુ ચારે બાજુ રહેલા પદાર્થોને જુએ છે પણ તેમાં લાભ નુકસાનનો વિચાર કરી શકતું નથી તેમ આ પદવાળો જીવ પણ હેય-ઉપાદેચના મર્મને પામી શકતો નથી અને તેથી જે ત્યાજય છે તેને આવકારે છે. જે આવકાર્ય છે તેને ત્યાજય માનીને ચાલે છે. આમ બુદ્ધિમાં વિપરીતતા લાવનાર આ પદ છે તે જેમ જેમ જીતાતું જાય છે. તેમ તેમ કુતર્કરૂપી વિષમ ગ્રહ પણ દૂર થતા જાય છે.

કુતર્કનું જન્મ સ્થાન મિચ્ચાત્વ છે તે જેમ દૂર થાય તેમ કુતર્ક પણ ચાલ્યો જાય છે. મિચ્ચાત્વનો આધાર તૂટી પડતાં ઇમારત ક્કડભૂસ થઈને તૂટી પડે છે. જેમ રાજા જીતાતા સૈન્ય જીતાઈ જાય છે તેમ મિચ્ચાત્વ જીતાતા કુતર્ક પણ જીતાઈ જાય છે. મિચ્ચાત્વનું કામ જ દુષ્ટ બુદ્ધિને પેદા કરવાનું અને તેને ટકાવી રાખવાનું છે. તે મિચ્ચાત્વનો જ નાશ થતાં પછી દુષ્ટબુદ્ધિ પણ રહેતી નથી અને દુષ્ટબુદ્ધિ ગયે છતે તેનાથી ઉપજતા કુતર્ક પણ કેવી રીતે રહે ? જે સ્વરૂપથી અસત્ છે, મિચ્ચા છે તે કુતર્ક છે. જેમ ભૂત, પ્રેત, પિશાય, મગરમચ્છના પંજામાં ફસાયેલાને તેમાંથી છુટવું મુશ્કેલ બને છે તેમ કુતર્કના પંજામાં ફસાયેલને પણ તેમાંથી નિવૃત્તિ લેવી કઠિન પડે છે. કુતર્ક મનને બગાડે છે. વાણીને કર્કશ બનાવે છે અને આચારમાં વિકૃતિ લાવે છે. કુતર્ક મેત્રીનો નાશ કરે છે. સંબંધો બગાડે છે. પ્રેમના સંબંધો ઝેર જેવા કરે છે. સામાની સાચી વાતને પણ કેમ ખોટી સિદ્ધ કરવી તે માટે જ શક્તિનો ઉપયોગ કરાવડાવે છે. કુતર્કના વશ પડેલા જમાલિ, શિવભૂતિ, ગોષ્ઠામાહિલ વગેરે બધા પકડમાં આવીને સન્માર્ગ હારી ગયા, શક્તિ ઘણી હોવા છતાં તેનો સદુપયોગ કરી ન શક્યા અને ખોટામાર્ગથી પાછા ફર્ચા નિહે. આમ કુતર્કની અનેક રીતે ભયંકરતા વિચારી વિવેકી આત્માએ તેનાથી પાછા હઠવાનો જ પ્રયત્ન કરવા યોગ્ય છે.

આ કુતર્કગ્રહ કેવો ભયંકર છે તે બતાવે છે -

बोधरोगः शमापायः श्रद्धाभङ्गोऽभिमानकृत्। कुतर्कश्चेतसो व्यक्तं, भावशत्रुरनेकधा ॥ ८७ ॥ इतर्<u>द्धनी अयंडरता -</u>

(૧) બોધરોગ - કુતર્ક સમ્યક્ બોધને પ્રાપ્ત કરવા માટે રોગ સમાન છે કારણ તે ચથાવસ્થિત સાચી સમજણ ઉપર ઘાત કરે છે. જેમ રોગ આરોગ્યને હાનિ પહોંચાડે છે. જે તંત્ર ચથાવસ્થિત ચાલતું હોય તેને અટકાવી દે છે તેનો ઉપઘાત કરે છે જેમ કે મગજનો રોગ થાય તો મગજની સ્વાભાવિક બુદ્ધિ-પ્રતિભા કુંઠિત થઈ જાય છે. આંતરડામાં રોગ થાય તો ચથાવસ્થિત પાચન ક્રિયામાં હાનિ પહોંચે છે. રોગ શરીરની શક્તિને ક્ષીણ કરી નાંખે છે. તેનાથી અંગોપાંગ ઢીલા પડી જાય છે. શરીર ફ્શ થઇ જાય છે. તેમ કુતર્કથી મનની ચિંતન શક્તિ નબળી પડી જાય છે તેથી આત્મિકગુણોને અનુસરનારી બુદ્ધિમાં ઉપઘાત થાય છે અને તેથી અહિતમાં હિત અને હિતમાં અહિત જણાય છે. આમ કુતર્ક એ ભાવ આરોગ્ય, આત્માના ગુણો જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, ક્ષમા, સંતોપ, નમ્રતા, સરળતાદિમાં ઉપઘાત કરે છે તેથી તે રોગ સમાન છે.

જેમ માંદો માણસ ભારે ખોરાક પચાવી શકતો નથી. જીરવી શકતો નથી તેમ કુતર્કગ્રહરૂપ રોગ જેને લાગુ પડ્યો છે તેવો જીવ ઉત્તમ શ્રુતજ્ઞાન રૂપી પરમાશ્નને પચાવી શકતો નથી. શ્રુતજ્ઞાનને પામીને તે ગંભીર બનતો નથી. જ્યાં ત્યાં પોતાની વિદ્ધત્તા બતાવવાનો પ્રયત્ન કરે છે. જે વાત જેને કહેવા યોગ્ય નથી તેની આગળ પણ તે ઓકી કાઢે છે. બીલાડીના પેટમાં જેમ ખીર ન રહે તેમ તેના પેટમાં કોઈ ગંભીર વાત ટકતી નથી માટે એવા જીવોને શ્રુતજ્ઞાનનો ભવ્ય વારસો આપી શકાતો નથી કારણ કે તેને આપેલ શ્રુત બંનેનો નાશ કરનાર થાય છે. કુતર્કથી જેની બુદ્ધિ ગ્રસાઈ ગઈ છે તેવા વિમૂટ આત્માને જે હિતોપદેશ આપવા જાય છે તે કૂતરીના શરીર પર કસ્તૂરીના લેપ કરવા જેવું કરે છે, કષ્ટથી પ્રાપ્ત થયેલ શાસ્ત્ર બોઇને જે કુતર્કથી દૂષિત કરે છે, તે સેંકડો પ્રયત્નથી મેળવેલ બીજને ઉખરભૂમિમાં વાવવા જેવું કરે છે. કુતર્ક વાળો જીવ શાસ્ત્રો સાંભળે છે પણ તેની આજ્ઞાને પાળતો નથી. તે અસારગ્રાહી હોય છે. જેમ ચાલણી અસાર એવા કાંકરાને પકડી રાખે છે તેમ આ અસદ્ગ્રહવાન કાંકરા જેવા અસાર દોષોને પકડી રાખે છે. પોતાની બડાઈ હાંકે છે. મિશ્ચાભિમાન કરે છે.

- (૨) શમાપાય કુતર્ક શમને માટે અર્થાત્ આત્મશાંતિને માટે હાનિરૂપ થાય છે. અસદ્ અભિનિવેશ જન્માવે છે. અસમભાવમાં રૂચિ લાવે છે. કુતર્ક ચિત્તમાં ખોટા તરંગો ઉપજાવે છે. ચિત્તની શાંતિને ડહોળી નાંખે છે. જીવને ભ્રમમાં નાંખે છે. સમતા રૂપી શીતલ બાગને માટે કુતર્ક અગ્નિની જવાળા સમાન છે જે સમતામય અંતઃકરણને ઉજજડ બનાવે છે. વેરાન કરે છે. તેથી ત્યાં તત્ત્વજ્ઞાન પ્રવેશ પામતું નથી. સમભાવ નાશ પામી જાય છે. આત્મના ગુણોને કાપી નાંખવા માટે કુતર્ક દાંતરડા જેવો છે. દોષના મૂળિયાને મજબૂત કરી મોહના સામ્રાજ્યને પુષ્ટ કરે છે.
- (3) શ્રદ્ધાભંગ કુતર્ક શ્રદ્ધાનો ભંગ કરનાર છે. જે વસ્તુ જેવી છે તેવી પોતાને પ્રતીતિ થવા દેતો નથી. શાસ્ત્રના મર્મને પામવા દેતો નથી. દરેક વસ્તુને ઉપર ઉપરથી જ સ્પર્શ કરાવીને આગળ વધારે છે તેથી શાસ્ત્રીય તત્ત્વોના સ્વીકારમાં ખોટા વિકલ્પો પેદા કરવા દ્વારા શ્રદ્ધાનો ભંગ કરે છે. કુતર્ક દ્વારા પેદા થતાં વિકલ્પો એ વંધ્યાપુત્ર જેવા છે. ભોજન વિનાના અજીર્ણ જેવા છે. ભૂમિ વિનાની વેલડી જેવા છે. રોગ વિનાની મરકી જેવા છે. જેના કારણે જીવ "વિણ ખાદો વિણ ભોગવે" તંદુલિયામત્સ્થની જેમ નરકમાં જાય છે.

મોહનીયકર્મના સચોપશમના અભાવમાં જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સચોપશમથી પેદા થયેલું જ્ઞાન જીવને વિકલ્પો કરાવી ઊંઘા રવાડે ચડાવે છે જેના કારણે મોક્ષમાર્ગ હાથમાંથી સરકી જાય છે અને છતાં જીવને હું મોક્ષમાર્ગ પર ચાલી રહ્યો છું તેવો નિરંતર ભ્રમ રહ્યા કરે છે. કુતર્ક જીવને ખોટો આગ્રહ પેદા કરાવે છે. ખોટી ચર્ચાના માર્ગે ઢસડી જાય છે. સામાચારીના ભેદોમાં આગ્રહી બનાવી વાસ્તવિક ઉપશમ ભાવની સાધનાથી જીવને દૂર રાખે છે.

જયારે મોહનીયના ક્ષયોપશમથી જેનામાં કુતર્ક કરવાની બુદ્ધિ ચાલી ગઇ છે અને અંદરમાં ઉપશમભાવ પેદા થયો છે એવો ચંડરુદ્રાચાર્યનો શિષ્ય નવદીક્ષિત બની ગુરુના હાથે દાંડાનો માર ખાવા છતાં પણ વિકલ્પના રવાડે ન ચઢતાં સ્વદોષદર્શન કરી કેવલજ્ઞાન પામે છે અને પોતાના ગુરુને કેવલજ્ઞાનની ભેટ આપે છે. ચંડરુદ્રાચાર્ચના શિષ્યે દીક્ષા લીધા પછીથી ગુરુપાસે કોઇ અપેક્ષા ન રાખી, કોઇ આગ્રહ ન રાખ્યો, "ગુરુએ મને દીક્ષા આપી છે તો તેમની ફરજ છે કે મને સાચવવો જોઈએ એ સાચવવાની વાત તો દૂર રહી અને ઉપરથી દંડાનો માર મારે છે ? આ ગુરુ છે કે કોણ છે ?" આવી વિકલ્પની પરંપરાને સ્થાન ન આપ્યું. માત્ર પોતાના જ દોષનું દર્શન કર્યું. દાંડા મારનારા ગુરુને પણ ઉપકારી માન્યા. હું કેવો અભાગિયો કે શાંતિથી રહેલા ગુરુને મેં આપત્તિમાં મૂક્યા! આમ સ્વદોષદર્શન અને પશ્ચાત્તાપના બળે સમ્યગ્ માર્ગ પકડ્યો તો ક્ષપકશ્રેણી મંડાઇ ગઇ. કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. એના બદલે જો આડાઅવળા વિકલ્પો કર્યા હોત, ગુરુને દોષિત અને અપરાધી જોયા હોત તો કષાયભાવમાં આવી ભવની પરંપરાને કદાચ વધારી દીધી હોત.

સમ્યગ્દષ્ટિજીવની આજ વિશેષતા છે કે આગમ જેવા પદાર્થનું નિરુપણ કરે છે તેવો જ પદાર્થ તેને પોતાના જ્ઞાનમાં પ્રતીત થાય છે અને તેથી ગમે તેવા કુતર્કો પણ તેની શ્રદ્ધાનો ભંગ કરી શકતા નથી.

સમ્ચગ્બોદાનું સ્થિરીકરણ ન થયું તો સિદ્ધર્ષિગણ જેવા- ઉપમિતિ ભવપ્રપંચાકથાના રચયિતા પણ કુતર્કના પ્રભાવે મિથ્યાવિકલ્પોના રવાડે ચડ્યા અને અનેકવાર બૈદ્ધમતમાં જવા દ્વારા અસ્થિર બન્યા. જે વળી પાછા લિલતવિસ્તરા ગ્રંથને વાંચતા સ્થિર બન્યા.

(૪) **અભિમાનકાર -** કુતર્ક મિથ્યાભિમાન ઉત્પન્ન કરે છે. આગમ નિરપેક્ષ કુતર્કો કરી પોતાની જાતને બુદ્ધિમાન માને છે. પદાર્થનું ચથાર્થજ્ઞાન ન હોવા છતાં પણ મારી પ્રજ્ઞા સમ્ચગ્ છે એ પ્રમાણે અહંકાર પેદા કરાવે છે. મિથ્યાભિનિવેશમાં ખોટી વસ્તુનો આગ્રહ છે જ્યારે મિથ્યાભિમાનમાં ખોટી વસ્તુ સાચી લાગ્યા પછી પોતાની પ્રજ્ઞાનું કાંઈક ગૌરવ આવે છે.

જેટલા જેટલા નિહ્નવો થયા જેમને પોતપોતાની બુદ્ધિથી તે તે ચીજો સાચી લાગી પછી પાછળથી ગુરુના નિમિત્તે કે બીજા કોઈ નિમિત્તથી પોતાની માન્યતા ખોટી છે તેવું ખ્યાલમાં આવવા છતાં તેઓ છોડી ન શક્યા તેમાં મિથ્યાભિમાન જ કારણ છે.

૧ થી ૪ દૃષ્ટિવાળા જીવોમાં પણ પૂર્ણ મધ્યસ્થતા ન હોવાના કારણે, સૂક્ષ્મ બોધ ન હોવાના કારણે ખોટામાં સમ્યક્ષ્પણાનો બોધ તેમજ તેમાં આગ્રહ સંભવિત છે. છતાં તે જીવો અજ્ઞાનતાથી યુક્ત અને સત્યના ગવેષક હોવાના કારણે પ્રજ્ઞાપનીય હોય છે અને તેથી તેમનો તે આગ્રહ નિવર્તનીય હોય છે.

કુતર્ક શમરૂપી બગીચા પ્રત્યે અગ્નિની જવાલા સમાન છે. જ્ઞાનરૂપી કમળને કરમાવવામાં હિમ જેવો છે. શ્રદ્ધાને માટે શૂળ જેવો છે. ગર્વના ઉલ્લાસ રૂપ છે અને સુનય પ્રત્યે આગળીઆ રૂપ છે.

### शमारामानलज्वालाहिमानी ज्ञानपङ्कुजे ।

### श्रद्धाशत्यं स्मयोल्लासः कुतर्कः सुनयार्गला ॥ द्वा. द्वा.२३ ॥

ઉપા. ચશોવિજયજી મહારાજ.

આ પ્રમાણે આગમ નિરપેક્ષ તર્ક તે કુતર્ક કહેવાય છે અને તે

आर्यापवादिकारणेन- સજજન પુરુષોની નિંદા, અરૂચિ, દ્વેષ, તિરસ્કારાદિ કરાવવા વડે કરીને ચિત્તનો તે પરમાર્થથી શત્રુ છે. બાહ્ય શત્રુ એક ભવમાં આપણું અહિત કરે છે જ્યારે કુતર્ક ભવોભવ દુર્ગતિમાં રખડાવે છે. આવો કુતર્ક જીવને સત્પુરુષોના ઉપદેશ, ભક્તિ આદિથી વંચિત રાખે છે. તેમના પ્રત્યે સદ્ભાવ પેદા થવા દેતો નથી. સત્પુરુષોનો અવિનય, મર્ચાદાલોપ વગેરે કરાવે છે. તેમની કૃપાનું ભાજન થવા દેતો નથી તેથી કત્યાણકારી માર્ગમાં જીવને ઘણા અંતરાયો ઊભા થઈ જાય છે. ગુરુકૃપાના બળે જ સાદાક આત્મા કુતર્કના ફંદામાંથી છૂટી મોક્ષમાર્ગની સીદી સડક ઉપર ચાલી શકે છે અન્થથા એ માર્ગે ચાલવું સાદાકને ઘણું કપરું થઈ પડે છે.

જે કારણથી કુતર્ક અનેક રીતે આત્માનો ભાવ શત્રુ છે તે કારણથી શું ? તે કહે છે.

## कुतर्केऽभिनिवेशस्तन्न युक्तो मुक्तिवादिनाम् । युक्तः पुनः श्रुते शीले, समाधौ च महात्मनाम् ॥ ८८ ॥

ઉક્ત સ્વરૂપવાળા કુતર્કમાં મુક્તિની ઇચ્છાવાળા મહાત્માઓને અભિનિવેશ એ યુક્ત નથી. અહિંયા કુતર્ક એ મિથ્યાજ્ઞાનની રચિરૂપ અને પકડરૂપ છે. જે પદાર્થમાં જેવા પ્રકારનું મિથ્યાજ્ઞાન થયું તે પદાર્થમાં તેવા પ્રકારના મિથ્યાજ્ઞાનની રચિ અને પક્ડ રૂપ અભિનિવેશ યુક્ત નથી. જમાલીને "कडेमाणे कडे"ના વિષયમાં ખોટી પક્ડ અને રૂચિ હતી તો ત્યારબાદ ભગવાને સમજાવ્યા પછી પોતાની માન્યતા ખોટી છે તે ખ્યાલ આવવા છતાં પણ અભિનિવેશ નીકળ્યો નહિ એના કારણે જમાલીમાં અપ્રજ્ઞાપનીયતા આવી ગઈ. અને જયાં તત્ત્વના વિષયમાં પ્રામાણિકતા કે માધ્યસ્થતા ન રહેતા અપ્રજ્ઞાપનીયતા આવી જાય છે ત્યાં ગમે તેવો શાસ્ત્રનો ઊંચી કોટિનો બોધ કે ઊંચી કોટિનું ચારિત્ર હોવા છતાં તે વૈરાગ્ય જ્ઞાનગર્ભિત ન રહેતા મોહગર્ભિત થાય છે.

ભગવતીમાં જમાલિને કેવા પ્રકારનો વૈરાગ્ય છે તેને માટેના વિશેષણો મુક્યા છે અને લખ્યું છે કે આ જગતમાં કોઈ પણ પદાર્થ તેને આકર્ષી શકતો નથી. બધા પદાર્થો પ્રત્યે સમપરિણામ છે આવા છક્કા સાતમા ગુણઠાણાના ઉચ્ચ અધ્યવસાય સ્થાનમાં ઝીલતા જ્ઞાન ગર્ભિત વૈરાગ્યવાળા આત્માને પણ અશુભકર્મનો ઉદય થતાં સ્વમતિ કલ્પનામાં અભિનિવેશ આવી જતાં ઠેઠ નીચે ઉતરવાનું થયું અને વાસ્તવિક પહેલા ગુણઠાણાની પણ બહાર આવી ગયા. જે વૈરાગ્ય એને અનુત્તર વિમાનમાં લઈ જવા સમર્થ હતો તેણે હવે અભિનિવેશ આવતા કિલ્બિષિકદેવપણું આપ્યું.

### જમાલિ ક્યાં ભૂલ્યા ? तमेव सच्चं निस्संकं जं जिणेहिं पवेइयं ।

આ શાસ્ત્ર વચન તે ત્યારે લગાડી શક્યા નિ. જ્ઞાની કહે છે કે જિનવચન જેટલું સમજાય તેટલું સમજવાનો પ્રયત્ન કરો. જે તમારાથી શક્ય ન હોય તો તમારા ગુર્વાદિ કે તેના જાણકાર હોય તેની પાસે જઈને સ્પષ્ટ કરો પણ જે વસ્તુ તમે સમજી શક્તા નથી તમારા ગુર્વાદિ પણ સમજાવી શક્તા નથી અને તેના કારણે તમારી બુદ્ધિમાં બેસતી નથી તો ત્યાં તમારી બુદ્ધિને આગળ કરી આ ખોટું છે એમ કહેવાનું સાહસ ન કરતાં મારી બુદ્ધિમાં ન બેસવા છતાં જિનવચન કદી ખોટું હોય નિ એમ તેને શ્રદ્ધાથી ગ્રહણ કરવું એ સમ્ચક્ત્વને પામવાનો માર્ગ છે. જમાલિએ જયાં શ્રદ્ધાથી જિન વચનને સ્વીકારવાનું હતું ત્યાં તે ન સ્વીકારતા બુદ્ધિને આગળ કરી અને તેને કારણે ફુવિકલ્પોમાં અટવાયા જેના પ્રભાવે વિરતિનો અને સમ્ચક્ત્વનો પરિણામ બધું જ ગુમાવ્યું અને આખરે માર્ગભ્રષ્ટ થયા.

ઉપાધ્યાયજી મ.સાહેબ અધ્યાત્મસારમાં અસદ્ગ્રહત્યાગ અધિકારમાં લખે છે. व्रतानि चीर्णानि तपोऽपि तप्तं, कृता प्रयत्नेन च पिण्डशुद्धिः

## अभूत्यलं यत्तु न निहनवानामसद्ग्रहस्यैव हि सोऽपराधः ॥ ८ ॥

નિન્હવોએ વ્રતો પાળ્યા. ઘોર તપ કર્યો. પ્રયત્નપૂર્વક નિર્દોષ ચર્ચા પાળી છતાં નિહ્નવોને જે ફળ મળવું જોઈતું હતું તે ન મળ્યું તેનું કારણ તેમના આત્મામાં પડેલો અસદ્ગ્રહ અર્થાત્ કદાગ્રહ હતો.

જ્ઞાનગર્ભિત પૈરાગ્યમાં વકીલની ઇચ્છા પ્રધાન હોય છે જ્યારે મોહગર્ભિત પૈરાગ્યમાં પોતાની ઇચ્છા પ્રધાન હોય છે. જ્ઞાનગર્ભિત પૈરાગ્યવાળો ગુણવાનનો પરિચય કરે. મોહગર્ભિતપૈરાગ્યવાળો પોતાના કાર્ચમાં અનુકૂળ આવે તેનો પરિચય કરે છે.

આમ મુક્તિની ઇચ્છાવાળાએ કુતર્કમાં અભિનિવેશ કરવો ચુકત નથી પરંતુ શ્રુત, શીલ અને સમાધિમાં જ પ્રયત્ન કરવો ઉચિત છે. શ્રુતથી દર્શન, જ્ઞાન, શીલથી પ્રાથમિક કક્ષાનું ચારિત્ર અને સમાધિથી ધ્યાનના ફ્લરૂપ ઉચ્ચકક્ષાનું ચારિત્ર લીધું છે. પરના દ્રોહથી વિરામ પામવું એજ શીલ છે અને આવા પ્રકારની વિરતિ એ આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા આવે ત્યારે જ થાય છે. અર્થાત્ મન, વચન અને કાચાથી કરણ, કરાવણ અને અનુમોદન રૂપે શરીરથી માંડીને તમામ બાહ્ય પદાર્થ ઉપર જીવ જ્યાં સુધી મમત્વભાવનો ત્યાગ નથી કરતો ત્યાં સુધી તે પદાર્થે ઉપર મમત્વ રહેવાના કારણે એ પદાર્થ વિષયક સ્વાર્થ પડેલો છે અને તેથી એ પદાર્થ વિષયક હિંસાની અનુમોદના પણ છે. જેટલા અંશમાં પરપદાર્થમાં રાગાદિની પરિણતિ છે, તેટલા અંશમાં હિંસા છે. જયાં સુધી વિકલ્પાત્મક રાગાદિની પરિણતિ છે ત્યાં સુધી વિકલ્પાત્મક હિંસા છે અને તેથી સર્વરાગાદિનોક્ષય થવાથી પ્રાપ્ત થતા વીતરાગ ભાવમાં જ સાચી અહિંસા છે. વિકલ્પની પરંપરા (રાગ-હ્રેષ-મોહ હારા) અમરત્વ છે. વિકલ્પનાંથી રાગ-હ્રેષ-મોહ સર્વથા નીકળી જાય એ વિકલ્પનું મરણ છે અને નિર્વિકલ્પતાની પ્રાપ્તિ છે.

વિકલ્પનો નાશ બે તબક્કે કરવાનો છે. પ્રથમ તબક્કામાં વિકલ્પથી જ વિકલ્પનો નાશ કરવાનો છે, એટલે કે અશુભમાંથી શુભમાં આવવાનું છે. ત્યારબાદ વિકાસના બીજા તબક્કામાં નિર્વિકલ્પ વડે વિકલ્પનો નાશ કરવાનો છે એટલે કે શુભમાંથી શુદ્ધ તરફ જવાનું છે.

અદ્યાતી કર્મના ઉદયને ન વેદતાં કેવલ આત્માને વેદવો તેનું નામ ધ્યાન છે. આત્માનું સ્વરૂપ સ્થિર છે. પ્રદેશ સ્થિરતા અને ઉપયોગ નિત્થતા એ બે આત્મા સંબંધે મહત્ત્વના છે જેની પ્રાપ્તિ માટે સાધકે સાધના કરવાની છે.

### ે ચોગદર્શન દ્વારા સાધના આ પ્રમાણે

પ્રથમ આસન વડે શરીર અને ઇન્દ્રિયોને સ્થિર કરવી જોઈએ. ત્યારબાદ બીજા તબક્કામાં કુંભકથી પ્રાણને સ્થિર કરવો જોઈએ. રેચક અને પૂરકની ક્રિયાથી પ્રથમ પ્રાણને તાલબદ્ધ બનાવવો પછી કુંભકથી સ્થિર કરવો જોઈએ આટલું કર્યા પછી ત્રીજા તબક્કામાં મનને નિરીહ અર્થાત્ ઇચ્છારહિત બનાવવું જોઈએ.

એટલે કે વિકલ્પ રહિત બનાવવું જોઈએ આમ થતાં ચોથા તબક્કામાં મન તે અમન થઈ જતાં બુદ્ધિને કંઈ કરવાનું નહિ રહે જેથી તે શાંત થઈ જશે.

આમ યોગદર્શનની પ્રણાલિકા મુજબ શરીર, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, મન અને બુદ્ધિ એ પાંચે તત્ત્વને સ્થિર કરવાની સાધના કરવાની છે જેથી ધ્યાન દ્વારા સમાધિમાં જઈ આપણા ઉપયોગની નિત્યતાને આપણે પ્રાપ્ત કરી શકીએ. ધ્યાનમાં ઉપયોગની સૂક્ષ્મતા અને કાલની દીર્ઘતા વધતા સમાધિ પ્રાપ્ત થાય છે. જે અવસ્થામાં બાહ્ય પદાર્થી ઉપયોગ ઉપર પોતાની કોઈ જ અસર મૂકી શકતા નથી.

કુતર્ક આત્મામાં અભિનિવેશ પેદા કરવા દ્વારા ઉક્ત સાધનામાર્ગથી જીવને વંચિત રાખે છે અને કુવિકલ્પો આત્માનું નરકાદિ દુર્ગતિરૂપ ભવ ભ્રમણ વધારે છે. માટે મુમુક્ષુને તેમાં આગ્રહ રાખવો ચુક્ત નથી. જેનાથી ભવની પરંપરા ક્પાઈને આત્માનું અમરત્વ પ્રાપ્ત થાય તે શ્રુત, શીલ અને સમાધિમાં જ અભિનિવેશ રાખવો ચુક્ત છે. આવું ગ્રંથકારશ્રીનું તાત્પર્ચ હોય એવું અમને જણાય છે.

बीजं चास्य परं सिद्धमवन्ध्यं सर्वयोगिनाम् । पर्रार्थकरणं येन परिशुद्धमतोऽत्र य ॥८९॥

#### શ્રુત, શીલ અને સમાધિનું શ્રેષ્ઠ બીજ પરાર્થ કરણ

સઘળા ચ કુલચોગી અને પ્રવૃત્તચક્રયોગીઓને માટે શ્રુત, શીલ અને સમાધિનું પરં - શ્રેષ્ઠ અને અવન્દય અર્થાત્ નિશ્ચિત રીતે ફલને આપનારું બીજ પરાર્થકરણ છે. પરનું પ્રયોજન દુઃખ મુક્તિ અને સાચા સુખની પ્રાપ્તિ તેનું નિષ્પાદન કરવું તે પરાર્થકરણ છે.

જે જીવો ધર્મને પામવાની ચોગ્ચતાવાળા છે એ જીવોને તાત્ત્વિક ધર્મ સમજાવવો એ જ સાચો પરોપકાર છે અને નિઃસ્વાર્થ ભાવે આવો પરોપકાર કરવાથી જીવને શ્રુત, શીલ અને સમાધિની ભવાંતરે અવિચ્છિશ્નપણે પ્રાપ્તિ થાય છે. તેવા પ્રકારનું પુણ્યાનુબંધીપુણ્ય બંધાય છે. અને જે કારણથી આવા પ્રકારનો ભાવ પરોપકાર એ અન્યના અનુપદ્યાતવડે કરીને પરિશુદ્ધ છે અર્થીત્ ભાવ પરોપકાર કરવામાં કોઈ પણ જીવને લેશમાત્ર ઉપદ્યાત થતો નથી પરંતુ એકાંતે લાભ જ થાય છે તેથી કરીને આવા પ્રકારના પરાર્થકરણમાં ચોગીઓએ અભિનિવેશ કરવો ચુક્ત છે. અર્થીત્ જગતના ચોગ્ય જીવોને તાત્ત્વિક ધર્મનું દાન કરવું એજ તાત્ત્વિક ધર્મને અવિચ્છિશ્ન રીતે પામવાનો ઉપાય છે. બીજા બધા કારણો એ તાત્વિક ધર્મને અવિચ્છિશ્નપણે પામવાના અવન્ધ્ય ઉપાયભૂત નથી.

પ્રસ્તુતમાં ધર્મ પામવાને યોગ્ય એવા જીવોમાં તેમજ ધર્માત્માઓમાં ભાવપરોપકારના કારણભૂત દ્રવ્યપરોપકાર એ પણ ઇપ્ટ જ છે જેમ કે સાધુ હોય તો બીજા સાધુની ગોચરી-પાણી દ્વારા ભક્તિ કરવી. માંદગી વગેરેમાં વૈયાવચ્ચ કરવી તેમજ શ્રાવક હોય તો અન્ય શ્રાવકની ભક્તિ કરવી, તેને આર્થિક સહાય કરવી, ચિંતામુક્ત કરવો એ રૂપ દ્રવ્યા ઉપકાર પણ ઇપ્ટ જ છે કારણ કે તેનાથી જીવ આગળ વધી આત્મકલ્યાણને સાધે છે આમ ધર્મની પ્રાપ્તિમાં દ્રવ્યોપકાર પણ કારણ હોવાથી તે પણ ઇપ્ટ જ છે અને આવો દ્રવ્યોપકાર ક્યો જીવ કરી શકે ? જેનામાં પર પીડન સ્વભાવ નથી. પરને પીડા કરવાનું જેનું હૈયું નથી, પરના પરિતોષમાં જે હેતુ બને છે અને ઉદારતા, ગંભીરતા, નિ:સ્પૃહતા, નિ:સ્વાર્થતાદિ ગુણોથી જે યુક્ત છે તે જ જીવ સાચો પરોપકાર કરી શકે છે.

દ્રવ્ય પરોપકાર અને ભાવ પરોપકાર - દ્રવ્ય કરતા ભાવ ઉપકાર ઘણો ચઢિયાતો છે દ્રવ્ય ઉપકાર એકાંતિક અને આત્યંતિક નથી અર્થાત્ જેના ઉપર કરીએ તેને એકાંતે ઉપકાર થાય જ એવું નથી જેમકે ભૂખ્યાને દૂધપાક આપો પણ જો તેનું પેટ બગડેલું હોય તો લાભ ન થાય ઉપરથી નુકસાન થાય તેમજ દ્રવ્ય દ્વારા થતો ઉપકાર હંમેશને માટે નથી, થોડા ટાઈમ માટે છે. થોડા ટાઈમ સુધી ભોજન મળતાં ભુખનું દુ:ખ ટળે પણ પાછી ભૂખ લાગતા દુ:ખ ઊભું થાય. વળી દ્રવ્ય ઉપકાર એક સાથે થઈ શકતો નથી પણ ક્રમે કરીને જ થઇ શકે છે. ૧૦૦ માણસ હોય અને દાન કરવું હોય તો ક્રમસર સાથે એક જ વ્યક્તિ ન આપી શકે તેમજ દ્રવ્ય ઉપકાર સંપૂર્ણપણે કરી શકાતો નથી પણ વહેંચીને જ કરાય છે. લાખ રૂા. હોય અને લેનાર ૧૦૦ જણા હોય તો બધાને લાખ રૂપિયા આપી શકાતા નથી પણ વહેંચીને જ આપી શકાય છે. દ્રવ્ય ઉપકારમાં લેનારને મળે છે આપનારને ખૂટે છે.

જ્યારે ભાવ ઉપકાર એકાંતિક અને આત્યંતિક છે. ચરમાવર્તવર્તી હળુકર્મી જીવને ધર્મ દ્વારા એકાંતે લાભ થાય છે અને હંમેશને માટેનો થાય છે. ઉપદેશ દ્વારા એક સાથે હજારો આત્માઓ ધર્મ પામે છે તેમજ પોતાની પાત્રતા હોય તો ઠેઠ આગળ વધી કેવળજ્ઞાનને પામી શકે છે. આપનારને ખૂટતું નથી અને લેનાર ભરાય છે. અંતે બંને પરમાત્મા બને છે. માટે જ જ્ઞાનીનું શાસન જગતના ભવ્યજીવોના ઉપકારાર્થે સમ્યગ્, જ્ઞાનની પરબો ખોલવાનું કહે છે. જીવને જે અનાદિકાળનું દુ:ખ છે તે મોહ અને અજ્ઞાનના ઘરનું છે અને તેનો નાશ સમ્યગ્જ્ઞાન દ્વારા થાય છે.

જે પ્રવૃત્તિ અને પરિણામમાં પોતાનું જ આત્મકત્યાણ અને સાધનામાર્ગ મુખ્ય હોય અને બીજા અનેક જીવોને શાસન પમાડવાનો પરિણામ ગોણ હોય અથવા ન હોય તેનાથી સાનુબંધ પુણ્ય બંધાય ખરું પણ તે કેવું ? તો પોતાને સાધના માટેની જરૂરી સામગ્રી મળે તેમાં કોઈ વિઘ્ન ન આવે અને પોતે સાધના માર્ગે આગળ વધી શકે પણ તેના દ્વારા અનેક આત્માઓ શાસનને આરાધી આત્મકત્યાણ કરે તેવું સાનુબંધ પુણ્ય ન બંધાય.

જ્યારે અનેક્જીવોને શાસન પમાડવાનો પરિણામ અને પ્રવૃત્તિ જેમાં મુખ્ય હોય તેવા જીવો એવા વિશિષ્ટ કોટિના સાનુબંધ પુણ્યને બાંદો, એવી શક્તિ અને સામગ્રીને મેળવે કે જેના દ્વારા અનેક આત્માઓ ધર્મ પામે, આત્મકલ્યાણ કરે.

માટે પોતાની સાધના એ જેમ આત્મ-કલ્યાણને પામવાનો માર્ગ છે તેમ નિ:સ્વાર્થભાવે કે 'અપ્રધાન સ્વાર્થભાવે કરૂણાબુદ્ધિથી અનેક જીવોને ધર્મ પમાડવાનો પુરુષાર્થ એ પણ સમ્યગ્દર્શનને નિર્મળ કરવા દ્વારા મોક્ષે જવાનો માર્ગ છે. માટે સાધનામાર્ગની રૂચિવાળા અને બહારમાં જાહેરમાં નહિ આવવા ઇચ્છતા આત્માઓએ પણ અને જે રીતે જીવીએ છીએ તે જ માર્ગ સાચો છે અને લોકવ્યવહાર વર્જ્ય છે વગેરે દ્વારા જેનાથી અનેક લોકો ધર્મ પામતા હોય તેની ટીકા-ટીપ્પણમાં નહિ

<sup>9.</sup> કિલ્ષ્ટભાવપૂર્વકની સ્વાર્થ વૃત્તિ દ્વારા કરાતી સાધના જ આત્માને વિદન-કરનારી બને છે પરંતુ શરૂઆતમાં અપ્રધાન સ્વાર્થ ભાવથી કરાતી પરોપકારની પ્રવૃત્તિ પણ જીવને આગળ વધારનારી બને છે.

ઉતરવું જોઈએ કારણ કે એ રીતે તો તે પોતાના જ સાધનામાર્ગમાં અંતરાય ઊભો કરે છે તેથી આ પણ મોક્ષે જવાનો માર્ગ છે એ દ્વારા એની અનુમોદના-પ્રશંસા દ્વારા પોતાના માર્ગને નિષ્કંટક બનાવવો જોઈએ.

#### વ્યક્તિ કરતા સંઘ મહાન

જે સાધના પ્રવૃત્તિ દ્વારા ચતુર્વિધસંઘની આરાધના પ્રધાન બને, ચતુર્વિધ સંઘ પ્રત્યેનો આદર પ્રધાન બને, તેની પ્રત્યેનો અહોભાવ જ્વલંત બને એ વિશિષ્ટ કોટિનું સાનુબંધ પુણ્ય ઉપાર્જન કરવાનું કારણ છે.

વિશિષ્ટ લિખ્ધિવાળા અને નવ પૂર્વથી અધિક અભ્યાસવાળા જીવોને શાસ્ત્રમાં જિનકત્પ સ્વીકારવાની મનાઈ છે કારણ કે તેઓની દેશનાલિબ્ધ અમોઘ હોય છે. તે ઉપદેશ આપે એટલે અવશ્ય યોગ્ય જીવોને લાભ થાય જ. જૈન શાસનમાં શક્તિસંપ્રશ્ન આત્માઓ માટે પરોપકારની કિંમત ઘણી આંકી છે અને તેથી આવા આત્માઓ છતી શક્તિએ પરોપકાર ન કરે અથવા ગોણ બનાવે અને માત્ર પોતાની સાધનામાં જ રહેવાનું પસંદ કરે તો શાસ્ત્રે તેમને માટે નિષેધ કરેલ છે.

તીર્થંકર પરમાત્માઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી કૃતકૃત્ય થયા છે. હવે એમને કશું પામવાનું નથી. સાધ્યની સિદ્ધિ થઈ ગઈ છે. ઘાતીકર્મના નાશે અનંતજ્ઞાન અને અનંત આનંદ પ્રગટ થયા છે છતાં દિવસનો પહેલો અને છેલ્લો પ્રહર દેશના આપે છે તો આપણે તો હજુ કૃતકૃત્ય થવાનું બાકી છે તો પછી કેટલો પરોપકાર કરવો જોઈએ ? તે વિચારતું જોઈએ. અનંતકાળથી જગતનું લઈ લઈને રખડ્યા છીએ હવે આપી આપીને છૂટી જવાનું છે. લેવાની વૃત્તિવાળો બંદાય છે. આપવાની વૃત્તિવાળો છૂટી જાય છે.

શાસ્ત્રમાં જિનકત્ય અને સ્થવિરકત્ય બંને માર્ગ કહ્યા છે. જે બંને પરસ્પર સાપેક્ષ છે. જેમ સાધનામાર્ગ સ્વીકારનારો સાધનાના બળે ત્રીજા ભવે કે તે જ ભવે મોક્ષે જાય. તેમ વિશિષ્ટ પ્રભાવના કરનાર પણ અનેક આત્મામાં ધર્મનું બીજ વાવી. પોતાના સમ્ચક્ત્વને નિર્મળ કરી તે જ ભવે કે ત્રીજા ભવે મોક્ષે જઈ શકે છે. ભગવાનના શાસનની અવિચ્છિન્ન પરંપરા બીજા આત્માઓને ધર્મ પમાડવા દ્વારા ટકે છે. સ્વોપકાર પણ સાનુબંધ બને છે. પરોપકારથી સંસારમાં ક્ષયોપશમભાવની કે ઔદયિકભાવની શક્તિઓ બધી વિનાશી છે અને શક્તિવાળો પણ વિનાશી છે. એનો સદુપયોગ કરવામાં ન આવેતો તે આખરે કટાઈ જાય અને અંતે નાશ પામી જાય. દેશના લિન્દિલાળો કર્ય વર્ષ સુધી મૌન રહે અને એકપણ અક્ષર, ન બોલે તો વર્ષમા વર્ષે તેને બોલવા માટે શબ્દો શોધવા પડે. માટે શક્તિ કે શક્તિવાન નાશ પામે તે પહેલા યોગ્ય જીવોમાં તે શક્તિઓને સંક્રમ કરવામાં આવે તો પરોપકારનો અવિચ્છિન્ન પ્રવાહ ચાલુ રહે.

શુભપ્રણિદાન જેમ અશુભકર્મનો ક્ષયોપશમ કરે છે. અશુભકર્મના ઉદયને અટકાવે છે તેમ સાધના માર્ગના પ્રણિદાન પૂર્વક કરવામાં આવતો પરોપકાર એ પણ સાધનામાર્ગના પ્રણિદાનમાં અંતરાય કરનાર થતો નથી પરંતુ સાધના માર્ગના પ્રણિદાનને દૃઢ કરે છે જેથી પરોપકાર કરવા છતાં પણ સાધનામાર્ગ અખંડિત રહે છે.

જે આરાધનાની ગોણતા એ વિશિષ્ટ વિરાધનાનું નિમિત્ત બનતી હોય તેવી આરાધનાને છોડીને, સામાન્યપણે શાસ્ત્રમાં વ્યક્તિની આરાધના કરતા ગચ્છની અને સમુદાયની આરાધનાને મહાન કહેલ છે અને તેથી જ પર્વના દિવસોમાં કયારેક શક્તિ ન હોય તો તપ વગેરે ગોણ કરીને પણ ગચ્છની, સંઘની આરાધના કરવાનું વિધાન કર્યું છે અને એ તપને પૂરો કરવા માટે શાસ્ત્રમાં અતીતકાળ અને અનાગતકાળના પરયક્ષાણ કહ્યા છે.

મોટો રાજા આચાર્ચ ભગવંત પાસે આવ્યો હોય અને સાંજના પ્રતિક્રમણનો સમય થઈ ગયો હોય તો શિષ્યો જુદી પ્રતિક્રમણની માંડલી કરી પ્રતિક્રમણ કરી લેં પણ રાજાની સાથે થતી ધર્મચર્ચામાં આચાર્ચને વ્યાઘાત ન કરે કારણકે રાજા જેવો ધર્મ પામે તો અનેકને લાભ થાય અને આવા પ્રસંગે આચાર્યાદિ મહાપુરુષો થોડું મોડું પણ પ્રતિક્રમણ કરે તો તે દોષરૂપ નથી. પોતાના પાસે આવનાર રાજા વગેરે જેવા મોટા પુરુષો અદ્યર્મ ન પામે પણ દાર્મ જ પામે તે માટે આચાર્ચાદિની જવાબદારી બહુ મોટી હોય છે અને પોતાના દ્વારા ઊંચે સ્થાને રહેલા આત્માઓ અદ્યર્મ પામે તો એનું નુકસાન બહુ મોટું હોય છે. આ ખ્યાલમાં હોવાના કારણે જ કાલિકસૂરિજી જેવા ਮહਾਪੁਨਥੀ ਕੇ ਪੀਰੇ ચુગપ્રधान હता અને पोतानी એક્છત્રી આણ સર્વત્ર પ્રસરતી હતી છતાં રાજાએ પોતાનો ઇન્દ્ર મહોત્સવ અને આપણું પર્વ સંવત્સરી બંને એક જ દિવસે આવતાં હતાં તેમાં ફેરફાર કરવાની વિનંતી કરી તો પોતાના સંવત્સરી પર્વને એક દિવસ આગળ કર્યું પણ રાજાને તેમના પર્વને આગળ પાછળ કરાવવા માટેનો આગ્રહ न राण्यो. जाडी तो पोते युगप्रधान हता. विशिष्ट पुख्यना स्वामी हता. तर्ड द्वारा રાજાને જવાબ આપવો હોત તો આપી શકતા હતા કે રાજન! અમારું પર્વ ફેરવવા કરતાં તમારું પર્વ એક દિવસ આગળ પાછળ કરો તો પણ વાંદ્યો આવે તેમ નથી અને ਮੁਕਰ ਉਤਰੀ ਅਕ ਰੇਮ છੇ છતાં કાલિકસૂરિજી મહારાજે ਰੇવો ਰੁਝੰਮੁधਾਰ ਮਾਹੀ ਰ અપનાવતા રાજાના ચિત્તને પ્રસन્ન કરવા રૂપ મૈત્રી અને વાત્સલ્ય પ્રધાન માર્ગ અપનાવ્યો એ એમની પરિકર્મિત બુદ્ધિમત્તાની નિશાની છે.

અધ્યાત્મને પામેલા આત્માઓ શાસ્ત્રના મર્મને પામેલા હોવાથી બીજાને ચૂપ કરવા કરતા, બીજાને નિરુત્તર અને મૌન કરવા કરતાં, બીજાને માર્ગસ્થ બોધ આપીને પ્રસન્ન કરવામાં પોતાની શક્તિનો ઉપયોગ કરે છે. સાકરથી પતતું હોય તો ઝેર શા માટે આપવું ? એ ન્યાયે અપવાદ માર્ગે શાસ્ત્ર પંક્તિનું યોજન થઈ શકે છે અને એક મોટો આત્મા અદ્યર્મ પામતો અટકે છે અને જેન ધર્મ પ્રત્યે આદર અને બહુમાનવાળો બને છે તો તે માર્ગ શા માટે ન અપનાવવો ?

તે કાળમાં જેનું બધાં જ માને અને જેની એક છત્રી આણ પ્રવર્તે, તીર્થકર સમ પુણ્ય હોય, એકાવતારી હોય આ બધા યુગપ્રધાનના લક્ષણો વગેરે સાયું હોવા છતાં હું શું કામ રાજાનું માનું ? રાજાને માનવું હોય તો મારું માને ! આવો આગ્રહ ન રાખ્યો અને કલેશ અને સંઘર્ષ પ્રધાન માર્ગ ન અપનાવ્યો. આ દૃષ્ટાંત આપણને વર્તમાન કાળમાં શાસ્ત્રના નામે ચાલતા કલેશ અને સંઘર્ષથી બચવા અને અધ્યાત્મના માર્ગે વળવા ઘણી પ્રેરણા કરે છે અને એ વાત ઉપર ભાર મૂકે છે શાસ્ત્રની પંક્તિમાંથી શાંતરસ શોધવો અને હુંસાનુંસીમાંથી બચવું એ સર્વજ્ઞવયનનો સાર છે. જેના પ્રણેતા વીતરાગ અને સર્વજ્ઞ હોય તેના વચનનો સાર શાંતરસની પ્રાપ્તિ કરાવવાનો જ હોય કારણકે નવેરસોમાં શાંતરસ રસાધિરાજ છે અને તેની અંદરમાં જમાવટ થાય તો જ વીતરાગતા કે જે પ્રશાંતરસ વેદન સ્વરૂપ છે તે પ્રાપ્ત થાય.

#### જિનાજ્ઞા ઉત્સર્ગ - અપવાદમય

'ક્ષચે પૂર્વા'ના પૂર્વઘર મહર્ષિ ઉમાસ્વાતિ મહારાજના પ્રઘોષમાં પૂર્વાર્ધમાં ઉત્સર્ગ છે અને ઉત્તરાર્ધમાં અપવાદ છે. વીર પરમાત્માનું નિર્વાણ કલ્યાણક દીવાળી કચારે કરવી ? એના જવાબમાં તે મહાપુરુષ જણાવે છે કે લોક જયારે દીવાળી કરે ત્યારે કરવી અર્થાત્ ત્યાં 'ક્ષચે પૂર્વા' નો નિયમ ન લાગુ કરવો કારણકે લોકથી વિરુદ્ધ જઈ જૈનો દિવાળી પર્વ આરાદ્યે તો લોકમાં જૈનદાર્મ નિંદાય. અનેક આત્માઓ જૈનદાર્મની નિંદા કરીને બોદ્ય દુર્લભ બને તેવું ન થાય તે માટે આ અપવાદ મૂક્યો આ અપવાદ એ બતાવે છે કે માત્ર દિવાળી જ નહિ પણ ઉત્સર્ગ પકડવાથી જયાં બચાં પ્રવચન હીલના થવાનો, કલેશ-સંદર્પનો અવકાશ હોય, જયાં સમતાયોગ સ્વપર માટે દુષ્કર બનતો હોય ત્યાં ત્યાં ઉત્સર્ગ માર્ગ ગોણ કરી જે રીતે મૈત્રી-વાત્સલ્યભાવ ટકે, સ્વપરની આરાદ્યના વૃદ્ધિ પામે અને પ્રભુશાસન પ્રત્યે લોક આદર-બહુમાનવાળા બને તેવો અપવાદ આચરવો એ એક અનિવાર્ય કર્તવ્ય બની જાય છે અને આજ પ્રભુશાસન નિર્દિષ્ટ માર્ગ છે.

ભગવાનની આજ્ઞા અનુકૂળ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવમાં તદવસ્થ પાળવાની હોય છે. પ્રતિકળ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ આવે ત્યારે ફેરફાર કરીને પાળવાની હોય છે.

ફોચ સિદ્ધાંતમાં કોઈ કાળે ફેરફાર થતો નથી. હેય-ઉપાદેય સિદ્ધાંતમાં ભૂમિકાભેદે ડગલે-પગલે ફેરફાર થાય.

જેના ફળમાં ઉત્સર્ગ છે, જેના ફળમાં ધર્મની વૃદ્ધિ છે, જેના ફળમાં મોક્ષ છે તે સિદ્ધાંત છે. ઉત્સર્ગ માર્ગને મુખ્ય કરીને ચાલનારા જીવોએ પણ પોતાની વ્યવસ્થા ટકાવવા કયાંક, કયારેક અપવાદનું આલંબન લેવું જ પડે છે અન્યથા વ્યવસ્થાભંગ, મર્ચાદાભંગ આવીને ઉભો રહે. 'क्षये पूर्वा'ને મુખ્ય કરીને જીવનારને પણ મુંબઇ અને કલકતાના સૂર્યોદયમાં સમયનું મોટું અંતર હોવાથી ત્યાં એકાંતે ઉત્સર્ગ માર્ગ માન્ય કરી શકાતો નથી.

ચોથો આરો હોય, મોક્ષગમન કાળ હોય તો આત્મા કાળ ચોઘડિયામાં પણ અને વિષ્ટીયોગમાં પણ ભાવની વૃદ્ધિ કરી ક્ષપકશ્રેણી માંડી શકે છે અનુકૂળ ક્ષેત્ર અને અનુકૂળ કાલ જીવને ભાવોલ્લાસની વૃદ્ધિમાં હેતુ છે એની ના નથી પણ તેનો અર્થ એવો નથી કે વિપરીત ક્ષેત્ર, કાળમાં ભાવોલ્લાસની વૃદ્ધિ ન જ થઇ શકે માટે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ એ સાધન છે અને ભાવ એ સાધ્ય છે. એ ભાવની વૃદ્ધિ સ્વ અને પરને જેવી રીતે થાય તે રીતે સાધનમાર્ગને પકડવો એ વિવેક છે. પ્રભુ શાસનમાં ઉત્સર્ગ, અપવાદ, નિશ્ચય, વ્યવહાર, દ્રવ્ય, ભાવ, નય પ્રમાણ, જ્ઞાન, ક્રિયા બધું જ છે પણ તે બધામાં શું ગૌણ ? અને શું મુખ્ય ? તો એક જ વાત છે કે આ બધામાંથી એક પણ ચીજ ગૌણ નથી, એક પણ ચીજ મુખ્ય નથી પણ વિવેક એ જ મુખ્ય છે અને વિવેક એટલે શું ? તો જેનું, જયાં, જયારે, જે રીતે, જે પ્રમાણમાં આવશ્યકપણું હોય તેનું તે રીતે હોવાપણું એજ વિવેક.

ઉત્સર્ગ અને અપવાદ એ બંનેમાંથી વિવેક્દેષ્ટિથી જે કાળે જેનું આચરણ ઉચિતલાગે તે અપનાવી અંતઃકરણને નિર્મળ બનાવવું એ જિનાજ્ઞા છે.

્રાંથકારશ્રી પ્રસ્તુત શ્લોકમાં પરાર્થકરણની મહત્તા બતાવી રહ્યા છે એ તેને શ્રુત, શીલ અને સમાધિને પામવાનું અવન્ધ્ય કારણ કહી રહ્યા છે. છતી શક્તિએ જે આત્માઓ પરોપકાર કરતા નથી તે પોતાના જ હાથે એવા અંતરાયકર્મ બાંધે છે કે જેના ઉદયે ભવાંતરમાં ઉપકાર કરનાર અનેક આત્માઓ વિધમાન હોય, જેના દ્વારા અનેક ઉપર ઉપકાર થતો હોય છતાં પોતાના ઉપર જ ઉપકાર થતો નથી મોટા મોટા દાતાઓને પણ તેના પાપકર્મના ઉદયે આપવાનું મન થતું નથી અને કદાય કયારેક કોઈ આપેતો બીજો તરત જ તમાચો મારી પડાવી લે છે. આને માટે મહારાણા પ્રતાપનું દૃષ્ટાંત પ્રસિદ્ધ છે.

## રાણા પ્રતાપનું દૃષ્ટાંત

રાણા પ્રતાપ જ્યારે મોગલોની સામે બધું જ હારી બેઠા, ચિતોડ પણ ગયું અને પાપના ઉદયે બધી લક્ષ્મી ચાલી ગઈ અને જીવ બચાવવા અરવલ્લીના પહાડોમાં ભટકે છે, સાથે પોતાની પત્ની અને બંને બાળકો છે.ભટકતા ભટકતા મધ્યાહ્નકાળે એક વૃક્ષ નીચે પોતાની પત્ની અને બાળકો સાથે બેઠો છે. બંને બાળકો ભૂખ્યા થયા છે. પિતા પાસે ખાવાનું માંગે છે. પિતાજી! કોઈ પણ હિસાબે ખાવાનું આપો. હવે અમે ભૂખ્યા રહી શકીએ તેમ નથી. રાણો પ્રતાપ આપી શક્તો નથી. તેની આંખોમાંથી દડદડ આંસુ ચાલ્યા ભય છે. તે વખતે એક મુસાફર તેજ રસ્તે જતાં તે વૃક્ષની નીચે આવે છે. ભોજન માટે ડબ્બો ખોલે છે. તેની પાસે બે મોટા રોટલા છે. આ જોઈ રાણો પ્રતાપ તેને કહે છે ભાઈ! તું ભાગ્યશાળી છે કે તારી પાસે એક નહિ પણ બે રોટલા છે. મારી પાસે એક પણ નથી. મારા બંને દીકરા અત્યંત ભૂખ્યા થયા છે, જો તું એક રોટલો આપે તો બંનેને અડદો અડદો આપી તેમના ભૂખના દુ:ખને દૂર કરી શકું.

## यैषां भ्रूभङ्गमात्रेण भज्यन्ते पर्वता अपि । तैरहो कर्मवैषम्ये, भूपै भिक्षाऽपि नाऽऽप्यते ॥२१/२॥

જ્ઞાનસારમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ લખે છે કે જેમની ભૂકુટિના ભંગ માત્રથી મોટા મોટા પર્વતો પણ ભાંગી જતા હતા તે રાજાઓ અશુભકર્મનો ઉદય થતાં ભિક્ષા પણ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. એ વાત આ દૃષ્ટાતમાં સ્પષ્ટ પણે જણાય છે.

પેલા મુસાફ્ટને દયા આવી. એક રોટલો આખો આપી દીધો. રાણો પ્રતાપ પોતાના બંને બાળકોને અડધો અડધો કરી આપે છે. બંને બાળકો સમજુ છે તે કહે છે પિતાજી! અમને જેમ ભૂખ લાગી છે તેમ તમે પણ ભૂખ્યા જ છો તો તમને બંનેને મૂકીને અમે નહિ જમીએ એમ કહી બંને બાળકોએ પોતાના ભાગમાંથી અડધો કરીને એક ભાગ પિતા અને એક ભાગ માતાને આપ્યો. રાણો પ્રતાપ જ્યાં તે ખાવા જાય છે ત્યાં જ વૃક્ષ ઉપર બેઠેલો કાગડો તેના હાથમાંથી ચાંચ મારી પડાવી લે છે. આમ પૂર્વભવમાં પરોપકાર ન કર્યો હોય તો જીવની આ સ્થિતિ થાય છે.

જ્યારે શક્તિ મુજબ ઊંચી કોટિનો પરોપકાર કરવાથી અંતરાય કર્મો નાશ પામે છે. વિવેક અને કાર્ચશક્તિ પ્રબળ થાય છે અને તેથી બહુલતયા પોતાને કયારે પણ બીજાના ઉપકારની જરૂર જ ન પડે તેવી સ્થિતિ સર્જાય છે. અને કદાય નિકાચિત કર્મના ઉદયે કયારેક જરૂર પડે તો તેને સહાય માંગવા જવું પડતું નથી. ઉપકાર કરનારા સામેથી મળી આવે છે.

ભવોભવ આ રીતે પરોપકાર કરતા રહીએ તો એ શક્તિના સદુપયોગથી પાત્રતાના કારણે અનેક શક્તિઓ સ્વતઃ સિદ્ધ થાય છે અને એને જ કારણે તીર્થંકર નામકર્મ, ગણઘર નામકર્મ વગેરે અદ્ધિતીય પુણ્ય પણ બંધાય છે જેના ઉદયે અનેક આત્માઓને ધર્મ પમાડી પોતે મોક્ષે જાય છે. આથી જ કરીને ફુતર્કમાં અભિનિવેશ - આગ્રહ ન કરતાં પરાર્થકરણમાંજ આગ્રહ રાખવો યુક્ત છે.

#### ભાવ પરોપકાર માટે શાસ્ત્રબોધ જરૂરી

પરાર્થકરણ એ શ્રેષ્ઠ હોવા છતાં તેમાં આત્માએ ઉતાવળ કરવા જેવી નથી પરંતુ આત્માએ જ્ઞાનાદિમાં નિષ્પશ્ન બનવું જરૂરી છે. જ્ઞાનાદિમાં નિષ્પન્ન બન્યા વિના ભાવપરોપકાર વાસ્તવિક રીતે કરી શકાતો નથી માટે સૌ પ્રથમ ગુરુકુલવાસમાં રહી શાસ્ત્રાર્થ નિષ્પશ્ન બની, ઉત્સર્ગ-અપવાદ, નિશ્ચય-વ્યવહારને બરાબર આત્મસાત્ કરી પછી જ પરોપકાર કરવો એ ઉચિત છે.

### કુતર્કની અસારતા

अविद्यासङ्गताः प्रायो विकल्पाः सर्व एव यत् । तद्योजनात्मकश्चेषः, कुतर्कः किमनेन तत् ॥९०॥

રાગ-દ્રેષાદિ કષાયો અને અજ્ઞાનથી સંશ્લિષ્ટ વિચારો તે વિકલ્પ છે. મુનિપણાના ઊંચા અધ્યવસાય સ્થાનમાં વિકલ્પો નહિવત્ હોય છે. સ્વરૂપમાં જ સ્થિરતા હોય છે તેથી મુનિપણામાં અશુભવિકલ્પો તો હોતા નથી પરંતુ શુભવિકલ્પોનું બળ પણ ઘટી ગયેલું હોય છે જયારે સમ્યગ્ દૃષ્ટિમાં વિકલ્પો હોય છે પણ તે અવિદ્યા પ્રયુક્ત નથી હોતા અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનમોહનીયના ઉદયરૂપ અવિદ્યાર્થી યુક્ત નથી હોતા. તાત્પર્ચથી તો મિચ્ચાત્વ મોહનીયના ઉદયરૂપ જ અવિદ્યા છે છતાં સમ્યગ્જ્ઞાનને આવરવામાં જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનમોહનીય બંનેનો ઉદય કામ કરે છે અને તેથી જ્ઞાનાવરણીયને પણ અવિદ્યાર્થી ગ્રહણ કર્યું છે અને તેથી દર્શનમોહનીયના ઉદયકાલમાં થતું જ્ઞાન આત્માને અહિત કરનારું હોવાથી અર્થાત્ અજ્ઞાનરૂપ હોવાથી ત્યાં અજ્ઞાનાવરણીયનો જ ક્ષયોપશમ માનેલો છે.

જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષયોપશમથી જ્ઞાન પેદા થાય તો પદાર્થ જેવો છે તેવો તે દેખાડનાર બને પણ તેવું જ્ઞાન તો દર્શનમોહનીયના ક્ષયોપશમ કાલમાં જ થાય છે.

વિકલ્પો એ શાંતજલથી પરિપૂર્ણ સરોવર સમાન આત્મામાં ચંચળતા-તરંગો ઉભા કરે છે અને આત્માની શાંત પ્રશાંત અવસ્થાને વિખેરી નાંખે છે માટે તે ત્થાજ્ય છે. આવા વિકલ્પો શબ્દ અને અર્થથી બે ભેદે છે.

**શબ્દ વિકલ્પ -** શબ્દજ્ઞાન અનુપાતી વસ્તુ શૂન્ય અધ્યવસાય વિકલ્પ એ શબ્દ વિકલ્પ છે (પાતંજલ યોગ સૂત્ર ૧/૯)

મતલબ કે જે અધ્યવસાયને વસ્તુની સાથે કોઈ લેવાદેવા નથી પરંતુ શબ્દ झानने એટલે કે પ્રકૃતિ અને પ્રત્યચંથી લભ્યજ્ઞાનને જ જે અનુસરે છે તે શબ્દ વિકલ્પ કહેવાય દા.ત. આ વન્ધ્યાપુત્ર જાય છે. આવા શબ્દશ્રવણથી ઉત્પન્ન થનારો અધ્યવસાય હકીકતમાં વંધ્યાપુત્ર જ નથી તો જવાનો પ્રશ્ન જ કયાંથી ઉભો થાય ? તે જ રીતે 'વંધ્યાપુત્રે ઝાંઝવાના નીરમાં ન્હાઈને આકાશકુસુમથી શિવજીની પૂજા કરી, તો અહિંયા વંધ્યાપુત્ર, ઝાંઝવાના નીર અને આકાશકુસુમથી શિવજીની પૂજા ત્યાં શિવજીની પૂજાને પ્રશ્ન જ કયાંથી ઉભો થાય ? છતાં ઉપરોક્ત વાક્ય શ્રવણથી અધ્યવસાય = બોદ તો વ્યાકરણશાસ્ત્રના નિયમ મુજબ થાય જ છે તેથી આ શબ્દ વિકલ્પ કહેવાય.

(૨) અર્થ વિકલ્પ: પદાર્થના સ્વરૂપને નહિ અનુસરતો વિકલ્પ = બોધ તે અર્થવિકલ્પ કહેવાય દા.ત. વંધ્યાપુત્ર જાય છે તો તે કેવો છે ? કાળો-ગોરો-ઠીંગણો-લાંબો ? ઇત્યાદિ વિકલ્પ તથા નીલરૂપ ઘડાથી ભિન્ન છે, અભિન્ન છે કે ભિન્નાભિન્ન ? કે અનુભય ? ઇત્યાદિ વિકલ્પ ઉભા કરીને નીલરૂપનો અપલાપ કરવો તે અર્થ વિકલ્પ કહેવાય.

गोमयपायसादि विकल्पेन - તેમાં આ પ્રમાણે કુતર્ક કરે કે છાણ અને ખીર બંને ગાયના જ અંશ છે તો પછી છાણ અભોજય અને ખીર ભોજય એવું શા માટે ? જો છાણ અભોજય છે તો ખીર પણ અભોજય હોવી જોઈએ એ જો ખીર ભોજય છે તો છાણ પણ ભોજય થવું જોઈએ.

આમ સઘળા વિકલ્પો બહુલતથા અવિદ્યાસંગત જ છે બહુલતથા એટલા માટે કે સમ્યગ્દૃષ્ટિ વગેરે ભાવયોગીને થતાં વિકલ્પો એ અવિદ્યાસંગત નથી. આવા ઉપર કહેલા વિકલ્પો જેમ તેમ સંબંધ વગર જોડવા તે કુતર્ક છે. આવા કુતર્કવડે કરીને શું ? અર્થાત્ કાંઈ નહિ. અર્થાત્ આવા કુતર્કવડે કરીને સર્યું.

# जातिप्रायश्च सर्वोऽयं प्रतीतिफलबाधितः ।

### हस्ती व्यापादयत्युक्तौ, प्राप्ताप्राप्तविकल्पवत् ॥९१॥

સદળા કુતર્કો વાસ્તવમાં પ્રતીતિ = અનુભવ અને ફ્લથી બાધિત જાતિ સમાન અર્થાત્ દુષણાભાસ છે. જીવ પોતે કુતર્કવડે જે વસ્તુને દૂષિત કરવા માંગે છે તે વસ્તુ દૂષિત થતી નથી અને તેથી કુતર્ક પોતે દૂષણાભાસ રૂપ બને છે. અર્થાત્ વસ્તુમાં દોષ ન હોવા છતાં દોષનો આભાસ પેદા કરે છે અને તેથી સ્વચં દોષાભાસરૂપ બને છે. કુતર્ક કરનાર બુદ્ધિનો દુરુપયોગ કરતાં હોવાથી જ્ઞાાનાવરણીયને બાંધે છે. બીજાને ઠગતો હોવાથી માયા મોહનીયને બાંધે છે. બીજાના હૃદયને ઠેસ પહોંચાડતો હોવાથી અશાતા વેદનીય બાંધે છે. કુતર્ક કરનારો હોવાથી વીર્યાત્તરાય બાંધે છે. કુતર્ક કરનારો બીજાની મૈત્રી વિશ્વસનીયતા વગેરે ગુમાવે છે, આમ કુતર્ક એ બળવાન અનિષ્ટને લાવનાર હોવાથી આ લોક અને પરલોક બંનેમાં નુકસાન કરે છે.

કુતર્ક એ અનુભવ અને ફ્લથી બાધિત થતો હોવાથી તે દૂષણાભાસ સ્વરૂપ છે તે જ વસ્તુને દૃષ્ટાંતથી કહે છે. જેમ કોઈ ન્થાયશાસ્ત્ર ભાગેલ વિદ્યાર્થી સામેથી આવી રહ્યો છે તે વખતે પોતાને અવશ એવા હાથી ઉપર બેઠેલા મહાવતવડે તે વિદ્યાર્થી કહેવાયો કે અરે ! અરે ! જલ્દીથી તું દૂર ખસ, નહિ તો આ હાથી તને મારી નાંખશે તે વખતે ન્થાય શાસ્ત્ર જેને પરિણામ નથી પામ્યું તેવો તે તર્ક કરે છે કે હે બઠર ! હે મહાવત ! તું આવું યુક્તિ વગરનું કેમ બોલે છે ? તે આ પ્રમાણે - શું તે હાથી પોતાની પાસે આવેલાને મારી નાંખે છે કે દૂર રહેલાને ? જો તે પોતાની પાસે રહેલાને મારી નાંખતો હોય તો સૌથી પહેલા તને જ મારી નાંખતો જોઈએ કારણ કે

તું એની સૌથી નજીકમાં રહેલો છે. અને દૂર રહેલાને મારી નાંખતો હોય તો આખા જગતને મારી નાંખતુ જોઈએ કારણકે તેનાથી દૂર તો આખું જગત છે આમ જયાં કુતર્ક કરી રહ્યો છે તેટલામાં જ હાથીએ તેને પકડ્યો અને મુશ્કેલીથી તે મહાવત વડે છોડાવાયો. તેજ રીતે ભિન્ન ભિન્ન ધર્મમાં રહેલ તેવા પ્રકારના કુવિકલ્પને કરનારો માણસ કુતર્કરૂપી હાથી દ્વારા પકડાઇને અનર્થમાં પડે છે છતાં જો તે સુગુરુને સમર્પિત હોય તો સદ્દગુરુરૂપી મહાવત દ્વારા માંડમાંડ કુતર્કરૂપી હાથીયી મુક્ત કરાય છે.

तात्पर्थ सेटलुं प छे डे अध्यात्मना मार्गमां भुरुसमर्पण सने शास्त्रश्रद्धा सा जे वस्तु मुण्य छे आने आगण डरीने यादनारो आत्मा इविडल्पोना वावाजोडामां इसातो नथी. इतर्ड द्वारा छुप आगृही जने छे पछी सत्य शोधड स्वलाय सने माध्यस्य दृष्टि रडता नथी. पेना डारधे तेने अध्यात्ममांथी नीये उतरवानुं थाय छे. अतीन्द्रिय पहार्थो डयारे पण शुष्डतर्डना विषय जनता नथी सने डेवण जुद्धिथी ते पाणी शडाता नथी. उपाध्यायशु महाराण ज्ञानसारमां वर्ण छे डे पो हेतुना अर्थात् तर्ड सने युडितथी सर्वज्ञ वगेरे अतीन्द्रिय पहार्थो पाणी शडाता होत तो सत्यार सुधीना हीर्घडाणमां थयेवा तार्डिङ पुरुषोसे ते स्वीन्द्रिय पहार्थो विशे निर्णय डरी वीधो होत. स्वतीन्द्रिय पहार्थ सागमनो प विषय जने छे डेमडे सागमथी प तेना सस्तित्वनो निर्णय थाय छे.

#### અતીન્દ્રિય પદાર્થનો નિર્ણય આગમથી

આપણા અનુભવનું સાધન પાંચ ઇન્દ્રિયો છે જે માત્ર સ્થૂલ પૌદ્ગલિક પદાર્થનોજ અનુભવ કરાવી શકે છે પરંતુ વિશ્વમાં આવા સ્થૂલ પદાર્થો કરતાં સૂસ્મ પુદ્ગલો પણ છે કે જે ગમે તેવા શક્તિશાળી દૂરબીન યા સૂસ્મદર્શકયંત્રની મદદથી પણ ઇન્દ્રિયો દ્વારા ગ્રહણ કરાતા નથી. આ સિવાય આકાશ, ધર્માસ્તિકાય આદિ અભોતિક પદાર્થો પણ આ વિશ્વમાં છે જેનો અનુભવ ઇન્દ્રિયો દ્વારા કદાપી થઇ શકતો નથી કારણકે તે પદાર્થોમાં ઇન્દ્રિય ગ્રાહ્ય વર્ણ, સ્પર્શ આદિ કોઇ જ ગુણધર્મો નથી. આપણા જ્ઞાનનું બીજું સાધન સ્મૃતિ, ચિંતન અને મનન છે, જેનો આધાર મન છે. જેની વૃત્તિઓ ન્યુનાધિક અંશે રાગ-દ્રેષના સંસ્કારોથી લિપ્ત હોવાથી તે તર્ક અને અનુમાનના સાધન બુદ્ધિને તરસ્થભાવે પ્રવર્તવા દેતું નથી. વૃત્તિ અનુસાર દોરવાતી બુદ્ધિદ્વારા તત્ત્વનિર્ણય વિશ્વસનીય બની શકે નહિં.

આ રીતે અપૂર્ણ અને પરિમિત શક્તિવાળી ઇન્દ્રિયો, રાગ-દ્વેષથી લિપ્તમન અને આવા વિકારી મનથી દોરવાતી બુદ્ધિ, આ ત્રણ ખોટા સાધનો થકી થતું જ્ઞાન અપૂર્ણ, પરિમિત અને પ્રાયઃ ભ્રાંત જ રહેવાનું, તેથી તેવું જ્ઞાન અવશ્ય પૂર્વાપર વિરોધી ન હોય તેવો વિશ્વાસ કેમ મૂકી શકાય ?

આથી વિપરીત આગમ એ અત્યંત વિશ્વસનીય છે કારણ કે તે અવિસંવાદી અને પૂર્વાપર અવિરોધી છે. અનાદિકાળથી ચૈતન્ય સ્વરૂપ આ જીવે પોતાથી અત્યંત ભિન્ન અને સદંતર વિલક્ષણ એવા જડ ઇન્દ્રિયોના વિષયો સાથે રાગ-દ્વેષ સ્વરૂપ એક વિચિત્ર સંબંધથી જોડાઈને પોતાની ચૈતન્ય શક્તિને કુંઠિત કરી નાંખી છે અને તેથી ઇન્દ્રિય, મન અને બુદ્ધિ આદિ કોઇપણ વિજાતીય સાધનોના અવલંબન વિના દેશકાળથી અમર્ચાદિત અર્થાત્ સર્વક્ષેત્રવર્તી સર્વપદાર્થોના ત્રણેકાળના સર્વભાવોને અક્રમથી જાણવાની પોતાની શક્તિને આ વિચિત્ર સંબંધથી જીવ ખોઈ બેઠો છે.

#### બોલ્પિક નિર્ણયો કદાપિ આખરી હોતા નથી

પરંતુ જીવ જ્યારે રાગદ્ધેષના સંસ્કાર સર્વથી નાશ કરી વીતરાગ બની જાય છે ત્યારે પોતાની ચૈતન્ય શક્તિ પર રહેલા જડના આવરણે - અંતરાયો દૂર થઈ જાય છે અને જીવનું શુદ્ધ સંપૂર્ણ અને અખંડ ચૈતન્ય કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન રૂપે પ્રગટ થાય છે. આવા વીતરાગ સર્વજ્ઞના વચનને આગમ કહેવાય છે. તેના ઉપર - વિશ્વાસ શ્રદ્ધા કરવામાં જરા પણ જોખમ નથી. બુદ્ધિની ફૂટપટ્ટીથી જ્ઞાનનો મહાસાગર માપી શકાતો નથી.

જન્મથી મરણપર્યંત મનુષ્ય સંશયના સાગરમાં ગોથાં ખાય છે. સત્ય-અસત્ય, સન્માર્ગ - ઉન્માર્ગ, હૈય-ઉપાદેય વિ.ની બાબતોનો નિર્ણય તેની બુદ્ધિમાં એક સરખો કદાપિ ટક્તો નથી. જેમ જેમ તેનો વિકાસ થાય છે તેમ તેમ તેની માન્યતાઓ પણ બદલાતી જાય છે. બૌદ્ધિક નિર્ણયો કદાપિ આખરી હોતા નથી. વિજ્ઞાનની દુનિયામાં પણ આ જ જોવા મળે છે.

આશરે ૩૫૦ વર્ષ પૂર્વે ગેલેલીઓએ આધુનિક વિજ્ઞાનનો પાયો નાંખ્યો ત્યારથી માંડી આજ સુધી પ્લેન્ક અને આઇન્સ્ટાઇન સુધી તીવ્ર બુદ્ધિના બળથી વસ્તુ સ્વરૂપને પામવાનો પ્રયત્ન થતો રહ્યો છે પરંતુ વસ્તુ સ્વરૂપ લાધ્યું છે તેવો સંતોષ તેમને આજે પણ થતો નથી. ઘણું જાણ્યું છતાં ઘણું નથી સમજાતું તેવો તેમનો અનુભવ બુદ્ધિની વસ્તુસ્વરૂપને પામવાની શક્તિની પરિમિતતા અને અપૂર્ણતાને સૂચવે છે.

### શ્રદ્ધા વિના બુદ્ધિમાન પણ ન જીવી શકે

બુદ્ધિ શક્તિની અપૂર્ણતાનું ભાન થયે છતે મનુષ્ય શ્રદ્ધાનો આશરો લે છે અને આ શ્રદ્ધા સર્વથા નિર્દોષ એવા વીતરાગ સર્વજ્ઞના વચનો પર અર્થાત્ આગમ પર થાય ત્યારે જ તેને સત્ય સાંપડે છે.

પરંતુ સર્વથા નિર્દોષ કોણ ? સર્વજ્ઞ કોણ ? આગમો ઘણાં છે જે પરસ્પર વિરોધી જણાય છે તો કયું આગમ પ્રામાણિક માનવું ? આ શોધવાનું કામ મુશ્કેલ જરૂર છે પરંતુ અશક્ય નથી. સાચો જિજ્ઞાસુ મત, પંથ અને સાંપ્રદાયિક દૃષ્ટિરાગથી મુક્ત થઇ માધ્યસ્થ બુદ્ધિથી તેની શોધ કરે તો આજે પણ તેને પરમ નિર્દોષ, યથાર્થ વક્તા, વીતરાગ સર્વજ્ઞના વચનોના દર્શન થઇ શકે છે અને આજ તો જ્ઞાનની સફળતા છે છદ્મસ્થનું જ્ઞાન એ સાધ્ય નથી પરંતુ ઇષ્ટ પ્રાપ્તિનું સાધન છે. જે જ્ઞાન મનુષ્યને ઈષ્ટ પ્રાપ્તિનું સાધન ન બને તે જ્ઞાન વાસ્તવિક જ્ઞાન નથી પરંતુ બુદ્ધિનો વિલાસ માત્ર છે. શ્રદ્ધા નિરપેક્ષ બુદ્ધિવાદનો પાયો કેટલો કાચો છે તેનો ખ્યાલ આવી શકે છે. જેને બુદ્ધિની વસ્તુસ્વરૂપને પામવાની શક્તિની મર્યાદા અને અપૂર્ણતાનું ભાન નથી તે બુદ્ધિની અપરિપક્વતા છે. નાદાનિયત છે અને મોટે ભાગે જીવને પોતાની બુદ્ધિનો અહમ્ જ સમ્યગ્ શ્રદ્ધાનનો આશરો લેતા અટકાવે છે જે સમ્યગ્જ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં બાધક છે.

શ્રદ્ધાનો સીધો સંબંધ આત્મા - પરમાત્મા સાથે છે જ્યારે બુદ્ધિનો સીધો સંબંધ મન સાથે છે. જે ચંચળ છે અને શુભાશુભ સંસ્કારોથી લિપ્ત છે આથી બુદ્ધિમાં સાધુની જેમ શેતાન પણ વસી શકે છે. આથી જ શ્રદ્ધાનિરપેક્ષ બુદ્ધિવાદ આંધળો કહ્યો છે. એક દેખતાની પાછળ ૧૦૦ આંધળા ઈષ્ટ સ્થાને પહોંચી શકે છે જ્યારે એક આંધળાની પાછળ લાખ દેખતાઓ અટવાઈ જાય છે.

આથી જ ભારતના સર્વ આસ્તિક દર્શનકારોએ શ્રદ્ધાન ગુણપર અત્યંત ભાર મૂક્યો છે કારણકે જીવને જે પરમ ઇષ્ટ છે તે શાશ્વત, સંપૂર્ણ અને સ્વાદીન સુખની પ્રાપ્તિના માર્ગ પર તેને શ્રદ્ધા સ્થાપિત કરે છે.

કુતર્ક એ અનુભવ અને ફ્લથી બાધિત થતો હોવાના કારણે જાતિપ્રાય સ્વરૂપ છે જાતિપ્રાયતા એ એક પ્રકારનો દોષ છે જેમાં વાસ્તવિક રીતે પરપક્ષી જે દોષ આપવા માંગે છે તે હોતો નથી પરંતુ દૂષણ પેદા કરવાનો આભાસ પેદા કરે છે કારણકે **एवं प्रायत्वात्** તેને આપેલો દોષ પ્રતીતિ અને ફ્લથી બાધિત થતો હોય છે.

जातिप्रायता सर्वत्र भिन्नार्थ... ज्ञान द्वारा पोतानाथी ભિન્न એવા ઘટપટાદિ અર્થનું સંવેદન થયે છતે અર્થાત્ ज्ञानद्वारा ઘટપટાદિ અર્થી મતિજ્ઞાનના ઉપયોગમાં જણાયે છતે કોઈક કુતર્કવાદી એવો કુતર્ક કરે કે એક બાજુ તમે કહો છો કે ज्ञानथी ઘટપટાદિ અર્થી ભિન્ન છે અને બીજી બાજુ જ્ઞાન ઘટાકાર, વગેરે આકારોને પકડે ત્યારે જ્ઞાન ઘટ, પટ વિ. પદાર્થનું સંવેદન અર્થાત્ બોધ કરાવે છે તો અમે અહિંયા પુછીએ છીએ કે તે ઘટાકાર વગેરે જ્ઞાનથી ઘટાકાર ભિન્ન થયો તો પછી તે પોતાનાથી ભિન્ન આકારનું જ્ઞાન કેવી રીતે કરાવી શકે ? અર્થાત્ ન જ કરાવી શકે.

હવે तमें કહો કે ज्ञानमां પડતો આકાર જ્ઞાનથી અભિન્ન છે તો પછી નક્કી થયું કે તે પોતાનાથી અભિન્ન એવા આકારનું સંવેદન કરાવે છે અને બીજી બાજુ સંવેદન માટે બાહ્ય પદાર્થ ઘટાદિ ભિન્ન જ હોવા જોઈએ અને જ્ઞાનમાં જે આકાર પડે છે તે બાહ્ય પદાર્થનો જ છે અર્થાત્ બાહ્યપદાર્થ જ જ્ઞાનમાં આકારરૂપે પરિણમે છે તેથી એકબાજુ અભિન્ન એવા આકારને કહેવો અને બીજી બાજુ તે પદાર્થને ભિન્ન કહેવો તે પરસ્પર વિરોધી છે માટે નિર્ણય એ આવ્યો કે જ્ઞાન બાહ્ય પદાર્થનું સંવેદન કરાવે છે તે ઉભય વિકલ્પથી બાધિત હોવાના કારણે ઘટી શકે નહિ આ દૂપણનું નામ જાતિ અર્થાત્ દૂષણાભાસ છે.

આ વસ્તુ પ્રતીતિ અને ફ્લથી બાધિત છે કારણકે દરેક જણ જાણે છે કે બાહ્યપદાર્થ જ જ્ઞાનમાં આકારરૂપે પડી ઘટનું જ્ઞાન કરાવે છે તેથી જ્ઞાનના આકારમાં વિકલ્પ ઉઠાવી જ્ઞાનના વિપય તરીકે બાહ્ય પદાર્થને બાધિત કરી શકાય નહિ.

વળી આબાલવૃદ્ધ બોલે છે કે, "મારૂં શરીર દુ ખે છે" તો આ વાક્ય પણ શરીરનો માલિક બીજો કોઈ આત્મા છે એવું પુરવાર કરી આપે છે. જેમ મારા ચશ્મા છે, મારું પુસ્તક છે, મારું ઘડિયાળ છે તે બધા વાક્યોમાં મારા તરીકે મનાતા શરીરથી ચશ્મા, પુસ્તક અને ઘડીયાળ જુદા છે તેવી પ્રતીતિ સોને છે પણ અજ્ઞાન અને અભિનિવેશના કારણે જીવ, શરીરથી જુદા આત્માને સ્વીકારવા તૈયાર થતો નથી. જો શરીર જ આત્મા હોત તો વાક્યપ્રયોગ બદલાઈ જાત કે "હું શરીર દુ:ખે છે." પણ આવું વાક્ય તો કોઈ બોલતું નથી. આમ બુદ્ધિની સપાટીએ સત્ય તરીકે પુરવાર થતી વાતને હૃદય સ્વીકારવા તૈયાર થતું નથી એ મહા મોહનું સામ્રાજય સમજવું.

#### બુદ્ધિથી પેદા થતા શબ્દ છલ પણ સત્યાર્થથી જીવને વેગળો લઈ જાય છે માટે તે પણ વિશ્વસનીય નથી.

જુનાગઢમાં જ્યારે નવાબી રાજ્ય હતું ત્યારે તેનો કારભારી દીવાન બહુ ઉસ્તાદ અને બાહોશ હતો તે વખતે વેરાવળ બંદર જુનાગઢના કબજામાં જોઈને બ્રિટીશ સરકારની દાઢ ગળી. તેને લેવા માટે બ્રિટીશ સરકારે ઘણા પેંતરા અજમાવ્યા પણ બુદ્ધિશાળી દીવાને તે બધાને નિષ્ફળ બનાવ્યા. તેથી અંગ્રેજ રેસિડન્ટે નવો દાવ અજમાવ્યો. તેણે જુનાગઢના નવાબને કહ્યું કે બ્રિટીશ સરકાર આપને જી.સી.આઈ.ઇ.ની પદવી એનાચત કરવા માંગે છે એના બદલામાં તમે શું આપશો ? નવાબ - આપકો કયા ચાહીએ ? અંગ્રેજ રેસિડન્ટ વેરાવળનું બંદર માંગે છે. રેસિડન્ટે કહેલી વાતને હીન્દીમાં દીવાને કહી કે બ્રિટીશ સરકારને કાઠિયાવાડનું વેરાવળ બંદર જોઈએ છે.

નવાબ : અચ્છા મિલ જાયેગા ! આ સાંભળીને અંગ્રેજ રેસિડન્ટ એટલો બધો ખુશ થયો કે અંતે પણ દાવ સીધો પડ્યાના હર્ષમાં લંડન તાર કરી દીધો. આ બાજુ દિવાને બુદ્ધિ કસી. સોના ચાંદીના તારથી રસેલા ચાર પીંજરા તૈયાર કરાવ્યા. દરેકમાં એક એક વાંદરો મૂક્યો. સાથે પત્ર બીડ્યો અને લખ્યું કે બ્રિટીશ સરકારે તો કાઠિયાવાડનું માત્ર એકજ બંદર માંગેલું પણ નવાબ સાઢેબે ખુશ થઈને એકને બદલે ચાર બંદર મોકલાવ્યા છે. આ જોઈને અંગ્રેજ રેસિડન્ટ બાઘો બની ગયો. ઇંગ્લેન્ડથી એને તાકીદનું તેડું આવ્યું કે તમને તમારી પોસ્ટ ઉપરથી બરતરફ કરવામાં આવે છે.

हुतर्ड वडे पहार्थनुं मिथ्याज्ञान थया पछीथी तेना विशेषधर्मनुं ज्ञान थतां पूर्वनुं ज्ञान मिथ्या छे अवो अनुसव थाय छे अथवा तो ने पहार्थनुं मिथ्याज्ञान थयुं छे अ न पहार्थमां डोई व्यक्ति सम्यग्ज्ञान इरावे अने तेथी पोताने पण पहार्थ तेवो नणाय त्यां त्यां सम्यग्ज्ञानथी हुतर्ड आधित थाय छे अथवा तो इयारेड नेवुं ज्ञान थयुं छे तेने अनुउप ते वस्तुने माटे प्रवृत्ति इरतां ते वस्तुनी प्राप्ति नथी त्यारे पण पोतानुं पूर्वनुं ज्ञान आधित थाय छे. नेम शरीरमां आत्मानुं मिथ्याज्ञान थयुं तो त्यां डोई 'शरीर ओ नडीत थाय छे. नेम शरीरमां आत्मानुं मिथ्याज्ञान थयुं तो त्यां डोई 'शरीर ओ नडी अने तेथी पोताने पण 'हुं येतन उप छुं माटे शरीरथी मिन्न छुं' अवो जोध थाय अने हथारेड प्रवृत्तिथी थाय नेम डे हुं पोते न शरीर छुं तो पछी शरीरने छोऽवुं डेम पडे ? पोतानी वस्तु साथे डेम न आवे ? हुं शरीर छुं तो शरीर मारी छख्ण मुन्न डेम न यादे ? रोगाहि डेम आवे ? छत्याहि प्रवृत्ति द्वारा पण शरीरमांथी आत्मानो सम निवृत्त थाय छे.

ગમે તે રીતે પોતાની વાતને સિદ્ધ કરવાનો આગ્રહ, પરસ્પરની સાથેનો વિરોધ, સ્પર્ધા તથા ચડસાચડસીમાં ઉતરનારા દરેકે દરેક રાષ્ટ્રના ધર્મો, પંથો કે સંપ્રદાયો તથા તેમના દ્વારા રજૂ કરાયેલા સિદ્ધાંતો અને ઢગલાબંધ પુસ્તકો ગમે તેટલી કુશળતાપૂર્વક રજૂ કરાયેલા હોય તો પણ એક અગત્યની હકીકત પ્રત્યે અંગુલિનિર્દેશ કરે છે કે એમનામાં એકતા નથી અને પારમાર્થિક સત્યથી તેઓ લાખો યોજન વેગળા છે.

કુતર્ક જીવમાં આગ્રહ પેદા કરાવે છે, બીજાની નિંદા ટીકા કરાવે છે અને આત્માને સાધના અને અનુભૂતિના માર્ગ ઉપર જવા દેતો નથી. કુતર્કનો આશ્રય લેનાર જિનાગમના મર્મને પામી શક્તો નથી. અનુભવજ્ઞાની બની શક્તો નથી માટે કુતર્ક એ સર્વથા ત્યાજ્ય છે એ વાત ઉપર હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ ભાર મૂકવા માંગે છે.

डुतर्डने प हुपु स्पष्ट डरे छे

स्वभावोत्तरपर्यन्तः, एषोऽसावपि तत्त्वतः ।

नार्वाग्दूग्गोचरो न्यायादन्यथाऽन्येन कल्पितः ॥९२॥

સઘળા કુતર્કોમાં જયારે પ્રશ્ન પૂછવામાં આવે ત્યારે અંતે તો કુતર્કવાદીને વસ્તુનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ હોવાથી જ વસ્તુ આમ છે એ પ્રમાણે જવાબ આપવો પડે છે. અર્થાત્ કુતર્ક દ્વારા જે વસ્તુને સિદ્ધ કરવા માંગે છે તે વસ્તુ જયારે અનુભવથી બાધિત થતી જણાય છે ત્યારે કુતર્કવાદી પોતાની વાતને સિદ્ધ કરવા સ્વભાવને જ આગળ કરે છે. જયારે સુતર્કમાં તો સ્વભાવ એ છેલ્લો ઉત્તર નથી પરંતુ અનુભવ એ જ છેલ્લો ઉત્તર છે અર્થાત્ સુતર્ક દ્વારા વસ્તુને સિદ્ધ કરવા વસ્તુનો તેવા

પ્રકારનો સ્વભાવ છે માટે પદાર્થ તેવો છે એમ કહે છતે પાછો કોઈ શંકા કરે કે પણ વસ્તુનો આવો સ્વભાવ કેમ છે ? તો ત્યાં કહેવાય કે તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ હોવામાં અનુભવ જ પ્રબળ કારણ છે અર્થાત્ અનુભવથી પણ વસ્તુ તેવી જણાય છે માટે તેનો તેવો સ્વભાવ કહીએ છીએ.

આ પ્રમાણે સ્વભાવ એ જ છેલ્લો જવાબ છે એવો કુતર્ક હોવાના કારણે અગ્નિ બાળે છે, અને પાણી ઠંડક કરે છે. ભીંજવે છે. તેમાં તેઓનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ છે એ પ્રમાણે કુતર્કવાદીને જવાબ આપવો પડે છે. અને જે પદાર્થનો જેવો સ્વભાવ છે તેનાથી યુક્તિ વડે અન્ય રીતે પ્રતિવાદી વડે કલ્પાયેલો સ્વભાવ પણ પરમાર્થથી વિચારતાં છદ્મસ્થજીવોને વિષયભૂત નથી થતો તેના માટે ઉદાહરણ કહે છે.

# सर्वत्रैव तथा तत्त्वसिद्धौ वस्तुस्वभावैरु त्तरं वाच्यमिति वक्तुं पार्यते ।

સઘળા પદાર્થીમાં સ્વભાવ એ જ કારણ છે એ વાત સિદ્ધ થાય તો જ વસ્તુ સ્વભાવ વડે ઉત્તર આપી શકાય. અર્થાત્ જગતમાં સઘળા પદાર્થો છે તેમાં જે જે કાર્યો થાય છે તેમાં તે તે કાર્યો થવામાં તેની અંદર રહેલો સ્વભાવ જ કારણ છે પણ બીજું કોઈ કારણ નથી એ વાત નક્કી થાય તો જ વસ્તુના સ્વભાવ વડે ઉત્તર આપી શકાય, પરંતુ અમુક કાર્યોમાં વસ્તુના સ્વભાવથી ભિન્ન કોઈ કારણ નક્કી થાય તો સર્વત્ર વસ્તુ સ્વભાવ વડે કરીને ઉત્તર ન આપી શકાય.

શંકા - આમ શા માટે કહો છો ?

જવાબ : જે કારણથી પદાર્થની અંદર તેવા પ્રકારની અર્થક્રિયા કરવાનો સ્વભાવ હોવાથી તે તેવા પ્રકારની અર્થક્રિયા કરે છે નહિ કે પદાર્થ ક્ષણિક હોવાથી. કારણકે ક્ષણિકતા તો બોદ્ધમતને આશ્રયિને સર્વપદાર્થમાં મનાચેલી છે અને જો ક્ષણિકતાને કારણે જ પદાર્થ અર્થક્રિયા કરતો હોય તો પછી ક્ષણિકતા તો ઘટની જેમ પટમાં પણ સમાન છે માટે પટ દ્વારા પણ ઘટની જલાહરણ ક્રિયા થવાનો પ્રસંગ આવે. પરંતુ જલાહરણાદિ અર્થક્રિયા ઘટમાંજ થાય છે અને શીતત્રાણાદિ અર્થક્રિયા પટમાંજ થાય છે માટે નક્કી થાય છે કે જલાહરણાદિ ક્રિયા કરવાનો સ્વભાવ છે માટે ઘટ જલાહરણાદિ ક્રિયા કરે છે અને તે સ્વભાવ પટમાં નથી માટે પટમાં જલાહરણાદિ અર્થક્રિયા થતી નથી.

આ પ્રમાણે સર્વમાન્ય ઘટપટાદિમાં તે તે અર્થક્રિયા કરણ સ્વભાવરૂપ સુતર્ક આપવા દ્વારા હવે કુતર્કવાદી કહે છે કે આ પ્રમાણે અગ્નિ એ પાણીના સાંનિધ્યમાં ભીંજવે છે કારણકે અગ્નિનો પાણીના સાંનિધ્યમાં ભીંજવવાનો સ્વભાવ છે. તેજ રીતે પાણી એ અગ્નિના સાંનિધ્યમાં બાળે છે કારણકે તેનો અગ્નિના સાંનિધ્યમાં બાળવાનો સ્વભાવ છે.

શંકા : જો આ પ્રમાણે પાણીનો અગ્નિના સાંનિધ્યમાં બાળવાનો સ્વભાવ છે તો પછી સ્વભાવતો અગ્નિ ચાલ્યો જાય ત્યારે પણ પાણીમાં રહેવો જોઈએ કારણકે અગ્નિના ચાલ્યા જવાથી પાણી સ્વભાવ વગરનું થઈ જતું નથી એમાં સ્વભાવ તો રહે છે જ માટે અગ્નિની ગેરહાજરીમાં પણ જો સ્વભાવ છે તો બાળવા રૂપ કાર્ચ પાણી દ્વારા થવું જોઈએ.

**કુતર્કવાદી** : સ્વભાવનું વૈચિશ્ચ છે. અર્થાત્ સ્વભાવનું અનેક્પણું છે કે જેથી અગ્નિની હાજરીમાં પાણીમાં દાહક સ્વભાવ છે અગ્નિની ગેરહાજરીમાં દાહક સ્વભાવ નથી પણ શીતલ સ્વભાવ છે, આમ સ્વભાવની વિચિત્રતાને કારણે કોઇ દોષ નથી.

વળી કુતર્કવાદી કહે છે કે અગ્નિની હાજરીમાં પાણીમાં દાહક સ્વભાવ માનવામાં લોકબાદ્યા સિવાય બીજો કોઈ બાદ્યક સ્વભાવ નથી અર્થાત્ લોકમાં પાણીમાં ઠંડક કરવાનો સ્વભાવ છે એ વાત રૂઢ હોવાથી લોક અગ્નિની હાજરીમાં પાણીમાં દાહક સ્વભાવ માનવા તૈયાર નથી બાકી અગ્નિની હાજરીમાં પાણીમાં દાહક સ્વભાવ નહિ માનવામાં બીજું કોઈ બાદ્યક પ્રમાણ નથી.

આ પ્રમાણે સર્વત્ર = સદ્યળા પદાર્થીમાં અર્થાત્ સાચો કે ખોટો પદાર્થ સિદ્ધ કરવામાં દૃષ્ટાન્તમાત્રનું સુલભપણું હોવાથી અર્થાત્ જગતમાં દૃષ્ટાંતોનો તોટો જ નથી. દરેક વ્યક્તિને પોતાની ખોટી વાત સિદ્ધ કરવા માટે પણ દૃષ્ટાંતો મળી રહેતા હોવાથી અસમંજસકારી કુતર્ક છે. અર્થાત્ કુતર્ક એ પ્રમાણભૂત નથી. દૃષ્ટાંત માત્રનું સુલભપણું કહ્યું તેનાથી વ્યાપ્તિ, અનુભવ આદિનું કુતર્કમાં સુલભપણું નથી એ જણાઇ આવે છે.

प्रतिवाही वडे अन्य प्र<del>डारे इ</del>त्यायेलो स्वलाव छन्नस्थना विषयलूत थतो नथी એજ वातने स्पष्ट <del>डरे</del> छे.

# अतोऽग्नि : क्लेदयत्यम्बु – सन्निधौ दहतीति च । अम्ब्वग्निसन्निधौ तत्स्वाभाव्यादित्युदिते तयो: ॥९३॥

જે કારણથી અધિકૃત કલ્પિત સ્વભાવ છદ્મસ્થના વિષયભૂત થતો નથી તે કારણથી અગ્નિ ભીંજવે છે. એમાં પ્રત્યક્ષનાં વિરોધનો પરિહાર કરવાને માટે પાણીના સાંનિધ્યમાં એ વિશેષણ મૂક્યું અને તેજ રીતે પાણી બાળે છે એમાં લોકપ્રતીતિની બાધા ન થાય તે માટે અગ્નિના સાંનિધ્યમાં એ વિશેષણ મૂક્યું કારણકે અગ્નિ અને પાણીનો તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ હોવાથી એ પ્રમાણે પરવાદી વડે કહેવાયે છતે શું ? તે કહે છે

कोशपानादृते ज्ञानोपायो नास्त्यत्र युक्तितः ।

विप्रकृष्टोऽप्ययस्कान्तः, स्वार्थकृद् दृश्यते यतः ॥९४॥

આ પ્રમાણે સ્વભાવને માનવામાં **युक्तितः** = શુष्કતર્ક યુક્તિથી સોગન આપી મનાવવા જેવું છે. પરંતુ સોગન આપ્યા સિવાય આવા પ્રકારના સ્વભાવનું જ્ઞાન કરવામાં બીજો કોઈ. ઉપાય નથી. **यत:** = જે કારણથી **कश्चिदपरो दृष्टान्तोऽपि** = કોઈ બીજું દૃષ્ટાંત પણ **अस्यार्थस्योपोद्धलको** = કુતર્ક રૂપ અર્થને પુષ્ટ કરનાર વિદ્યમાન છે. અર્થાત્ અગ્નિનો પાણીના સાંનિધ્યમાં ઠંડક કરવાનો સ્વભાવ રૂપ જે કુતર્ક છે તેને પુષ્ટ કરવા પહેલું દૃષ્ટાંત એ આપ્યું કે દરેક પદાર્થમાં તેવા તેવા પ્રકારની અર્થક્રિયા કરવાનો સ્વભાવ છે માટે કરે છે પણ ક્ષણિક હોવાથી નહિ.

હવે બીજું દૃષ્ટાંત પણ ઉક્ત કુતર્કને પુષ્ટ કરવા આપે છે તે આ પ્રમાણે - જે કારણથી દૂર રહેલું પણ લોહચુંબક પોતાની અર્થ ક્રિયાને કરતું દેખાય છે અર્થાત્ લોહચુંબકનો દૂર રહ્યે છતે જ આકર્ષવાનો સ્વભાવ છે વળી માત્ર લોઢાને જ ખેંચવાનો સ્વભાવ છે પણ તાંબુ, સોનું વિ.ને નહિ. વળી ખેંચવાનો જ સ્વભાવ છે પણ કાપવાનો સ્વભાવ નથી. ગ્રંથકાર કહે છે કે જેમ લોહચુંબકમાં આવા પ્રકારનો સ્વભાવ છે તેમ અગ્નિમાં પાણીના સાંનિધ્યમાં ઠંડક કરવાનો અને પાણીમાં અગ્નિના સાંનિધ્યમાં બાળવાના સ્વભાવની કલ્પના કરતા પરવાદીને કોણ રોકી શકે તેમ છે ? અર્થાત્ કોઈ રોકી શકે તેમ નથી.

તાત્તિક રીતે વિચારતા તો પાણીમાં ભીંજવવાનો જ સ્વભાવ છે અને અગ્નિમાં બાળવાનો જ સ્વભાવ છે. હવે આ પાણીને જ્યારે ગરમ કરવામાં આવે છે ત્યારે પાણીમાં અગ્નિના પુદ્દગલો પ્રવેશ પામે છે અને એ પુદ્દગલો જેમ જેમ પાણીમાં વધુ પ્રવેશ પામે છે, તેમ તેમ પાણીમાં રહેલ શીત સ્વભાવ અગ્નિના પુદ્દગલો પ્રવેશ પામવાના કારણે પ્રતિબંધિત થઈ જાય છે પરંતુ પાણીના પુદ્દગલો સ્વયં અગ્નિ રૂપે પરિણમી જતા નથી પરંતુ તેમાં અગ્નિના પુદ્દગલો પ્રવેશ પામે છે. પાણીના પુદ્દગલો પાણીના સ્થાને છે. અગ્નિના પુદ્દગલો અગ્નિના સ્થાને છે. અગ્નિના પુદ્દગલો અગ્નિના સ્થાને છે. અગ્નિના પુદ્દગલો અગ્નિના સ્થાને છે. અંનેનો એકબીજા સાથે માત્ર સંયોગ સંબંધ છે. અને તેથી લોકમાં જે પાણી બાળે છે એમ કહેવામાં આવે છે તે ઉપચરિત પ્રયોગ છે. અર્થાત્ વાસ્તિવિક રીતે તો પાણીની સાથે રહેલા અગ્નિના પુદ્દગલો જ બાળે છે પરંતુ બંનેનું અતિ નિકટવર્તીપણું હોવાના કારણે અગ્નિના પુદ્દગલોનો જે બાળવાનો સ્વભાવ છે તેનો ઉપચાર પાણીમાં કરી પાણી બાળે છે એમ કહેવાય છે. તે જ રીતે જયાં જયાં બે વસ્તુનું મિશ્રણ છે પરંતુ બંને વસ્ત્રે કોઈ રાસાયણિક પ્રક્રિયા નથી ત્યાં ત્યાં બંનેના સ્વભાવો સ્વતંત્ર માનવામાં આવ્યા છે. પરંતુ રાસાયણિક પ્રક્રિયા નથી ત્યાં ત્યાં તે પદાર્થનું અન્ય પદાર્થમાં રૂપાંતર માનવામાં આવ્યું છે જેમ દૂધમાંથી દહીં, તેમાંથી માખણ,તેમાંથી દ્યા વગેરે.

રાસાયણિક પ્રક્રિયા તે કહેવાય કે જેમાં ઠંડી કે ગરમીની આપ-લે થાય અર્થાત્ ગરમી કે ઠંડીનું શોષણ કે વૃદ્ધિ થાય. જેમ કોઇ પદાર્થને ૨૫ સે.ગ્રે. ગરમી આપવામાં આવે અને તેમાં ૫ સે.ગ્રે. ગરમી પદાર્થ પોતે શોષી લે તેના કારણે તેનું બીજા સ્વરૂપમાં રૂપાંતર થાય તો તે રાસાયણિક પ્રક્રિયા છે. જેમ બે પાટા દૂર દૂર દૃષ્ટિ કરતા એક બીજાને મળી જતા હોય તેમ લાગે છે, આકાશ તરફ દૂર દૂર દૃષ્ટિ કરતાં क्षितिજને મળી જતું હોય તેમ લાગે છે, પર્વત ઉપર રહેલાને નીચે ચાલતા માણસો વેંતિયા લાગે છે. આ બધું પ્રત્યક્ષ હોવા છતાં ત્યાં ભ્રમ છે, દૂરત્વાદિને કારણે વસ્તુ તેવી ન હોવા છતાં તેવા પ્રકારનો ભ્રમ થઈ જાય છે તેજ રીતે પાણીમાં પણ અગ્નિના સાંનિધ્યમાં બાળવાનો ભ્રમ થાય છે.

અહિંયા ગ્રંથકાર કહે છે કે આમ ઉક્ત પદાર્થીમાં ભ્રમાત્મક જ્ઞાન હોવા છતાં લોહચુંબકમાં દૂરથી જ ખેંચવાનો સ્વભાવ છે તેનું દૃષ્ટાંત લઇ કુતર્કવાદીને પણ તેવા પ્રકારના નવા નવા સ્વભાવની કલ્પના કરતાં કોણ રોકી શકે તેમ છે ? અર્થાત્ જેને કુતર્ક જ કરવા હોય, વિતંડાવાદ જ કરવો હોય અને એ દ્વારા પ્રતીતિ સિદ્ધ સાચી વસ્તુનું પણ ખંડન કરવું હોય તો તેને કોણ રોકી શકે તેમ છે ? અર્થાત્ કોઇ રોકી શકે તેમ નથી.

હવે ઉપસંહાર કરતા કહે છે -

## दृष्टान्तमात्रं सर्वत्र यदेवं सुलभं क्षितौ । एतत्प्रधानस्तत्केन स्वनीत्यापोद्यते ह्ययम् ॥९५॥

જે કારણથી ઉપર કહેલી (શ્લોક લ્ર, લ્ર, લ્ર માં) કહેલી નીતિ પ્રમાણે સાધ્ય વસ્તુમાં લોક પ્રતીતિથી બાધિત એવા દૃષ્ટાંતો સર્વત્ર = બધા જ સાધ્યપદાર્થમાં (મિથ્યા વસ્તુની સિધ્ધિમાં પણ) મળવા સુલભ છે. દુનિયા મોટી છે અને કાલ અનંત છે તેથી બધા દૃષ્ટાંતો સુલભ છે તે કારણથી જેમાં લોક પ્રતીતિની બાધા આવે છે એવા કુતર્કો કોના વડે કરીને બાધિત કરી શકાય છે ? અર્થાત્ કોઈનાથી નહિ. કારણકે તેમ કરવામાં સ્વનીતિનો વિરોધ આવે છે. કારણકે સજ્જન પુરુષોની એ નીતિ છે કે જયાં સુધી સામી વ્યક્તિના ખોટા વચનને ખોટારૂપે સિદ્ધ ન કરી આપે ત્યાં સુધી તેના વચનને ખોટા કહેવાય નહિ. આમ ખોટું સિદ્ધ કર્યા સિવાય તારું વચન ખોટું છે એમ કહેવું તે નીતિ વિરુદ્ધ છે અને આવું નીતિવિરુદ્ધ સજ્જન પુરુષો કયારે પણ આયરે નહિ અર્થાત્ સુતર્કદ્ધારા તેની વાત દોષિત સિદ્ધ કરી તેને નિરુત્તર કરવામાં આવે તો પણ તે પોતાને ફાવતા દૃષ્ટાંત લઈ કુતર્ક કર્યા જ કરે તેથી એનો કયારે પણ અંત આવે નહિ.

# द्विचन्द्रस्वप्नविज्ञाननिदर्शनबलोत्थितः ।

# निरालम्बनतां सर्वज्ञानानां साधयन्यथा ॥९६॥

કુતર્કવાદીને કુતર્ક કરતાં કોઈ રોકી શકતું નથી તેમાં દૃષ્ટાંત કહે છે. જેમ બે ચંદ્ર અને સ્વપ્ન વિજ્ઞાનના દૃષ્ટાંતના બળ ઉપર ઉભા થયેલ જ્ઞાનાઢેતવાદીને બધા જ્ઞાન નિર્વિષયક છે એમ સિદ્ધ કરતાં કોઈ અટકાવી શકતું નથી તેમ. ज्ञानाद्वैतवाहीना भते क्यातमां ज्ञान सिवाय घट पटाहि डोई वस्तु क नथी अने तेथी सघणा ज्ञान निर्विषयङ छे अभ ते डहे छे तेमां दृष्टांत आपे छे डे क्षेम भे चंद्रमां नथी छतां भे चंद्रमुं ज्ञान तैमिटिंड चेयावाणाने थाय छे तथा स्वप्नमां हाथी वगेरेनुं ज्ञान थाय छे पण स्वप्नमां हाथी आहि नथी तेम क्यातना सघणा ज्ञान से मृग्वृष्णाक्वने विषय डर्नाचा छे अर्थात् निर्विषयङ छे से प्रमाणे साधता ज्ञानाद्वैतवाहीने डोना वडे चोडी शहाय ?

आ प्रमाशे झुतर्डथी तत्त्वसिद्ध न थाय ते रुढे छे सर्वं सर्वत्र चाप्नोति, यदस्मादसमञ्जसम् । प्रतीतिबाधितं लोके तदनेन न किञ्चन ॥९७॥

અધ્યાત્મના માર્ગમાં કૂતર્ક એ વર્જ્ય છે.

જે કારણથી સઘળા પદાર્થોમાં આ પ્રમાણે ફુતર્કથી લોકમાં પ્રતીતિથી બાધિત અને અસમંજસ (પ્રત્યક્ષથી બાધિત) એવું બધું સાધ્ય आप્નોતિ = સિદ્ધ કરી શકાય છે તે કારણથી આ કુતર્કથી કાંઈ પ્રયોજન નથી. કુતર્ક દ્વારા પ્રત્યક્ષથી વિરૂદ્ધ (અર્થાત્ તેવા પ્રકારના કિપ્પિત દૃષ્ટાંત માત્રથી યુક્ત-)સિદ્ધ કરી શકાય છે પરંતુ તે કુતર્કમાં વ્યાપ્તિનું બળ કે અનુભવ વગેરે કાંઈ જ હોતું નથી. માટે આવા કુતર્કનું કોઈ પ્રયોજન નથી.

કુતર્ક આત્માની શક્તિને ખોટા રસ્તે લઇ જાય છે. જેનાથી આત્મા પોતાની શક્તિનો સદુપયોગ કરી શકતો નથી. કુતર્ક અધ્યાત્મના માર્ગમાં આગળ વધવામાં પ્રતિબંધક બને છે.

પ્રસ્તુતમાં મિચ્ચાત્વના જ કુતર્કો લેવાના છે. જેના કારણે શરીર, ધન, પરિવારાદિ તેમજ કષાયના પરિણામો જીવને પોતાના લાગે છે, આત્મા અને આત્માના ગુણો પોતાના લાગતા નથી. મિચ્ચાત્વને કારણે જીવને આત્માના વિષયમાં વિપરીત પરિણામો થાય છે અને તે જ વાસ્તવિક જીવનું અહિત કરે છે. કુતર્કો જીવને આગ્રહી બનાવે છે. નવતત્ત્વના વિષયમાં પણ જીવને મિચ્ચાત્વના કારણે કુતર્ક થાય છે. આ કુતર્કને કારણે જીવની યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ થઇ શકતી નથી. અતીન્દ્રિય પદાર્થમાં તર્કની જરૂર પડે છે. જીવને કુતર્કને કારણે વિપરીતગ્રહ થઇ ગયો હોય અને પોતે નિરાગ્રહી હોય તો તે જીવને નુકસાન કરનાર થતો નથી. જેમકે આત્મા વિભુ છે. ઇશ્વર જગત્કર્તા છે ઇત્યાદિ કુતર્કને કારણે થઇ ગયેલ બોધ નિરાગ્રહી જીવને તરત જ નિવર્તન કરાવી શકાય તેવો હોય છે.

इतश्चेतदेविमत्याह - આ બાજુ एतद् – કુતર્ક एवम् આવા સ્વરૂપવાળો છે અર્થાત્ શ્લોક ૯૮ માં કહેવાનારા અતીન્દ્રિય અર્થનો વિષય નથી એ ગ્રંથકાર કહે છે. તાત્પર્ય - એક બાજુ કુતર્ક બધી વસ્તુમાં બધું જ સિદ્ધ કરી આપે છે એમ કહ્યું હવે બીજીબાજુ તેનો વિષય અતીન્દ્રિય પદાર્થ નથી એ વાતને હવે સિદ્ધ કરે છે.

## अतीन्द्रियार्थसिद्धयर्थं यथाऽऽलोचितकारिणाम् ।

## प्रयासः शुष्कतर्कस्य, न चासौ गोचरः क्वचित् ॥९८॥

ઉચિત અને યથાર્થ વિચારણા કરનારા બુદ્ધિશાળીઓનો અતીન્દ્રિય અર્થની સિદ્ધિ માટે પ્રયત્ન હોય છે અને તે સિદ્ધિ કયારે પણ શુષ્કતર્કનો વિષય બનતી નથી તાત્પર્ય - યોગમાર્ગ એ જ આત્માનું કત્યાણ કરનાર છે તેથી યોગની વિચારણામાં અતીન્દ્રિય એવા આત્માની સિદ્ધિ આવશ્યક છે જ્યારે કુતર્કનો તો અતીન્દ્રિય અર્થ વિષય જ નથી તેથી યોગમાર્ગમાં પ્રયાણ કરવા માટે આવા કુતર્કથી સર્યું. કુતર્ક પ્રત્યક્ષથી પણ વિરૂદ્ધ પદાર્થને સિદ્ધ કરે છે. અર્થાત્ કુતર્ક પ્રત્યક્ષને પણ સમ્યગ્ બતાવી શકતો નથી તો પછી અતીન્દ્રિય એવા આત્મા, પુણ્ય, પાપ, પરલોક, મોક્ષ વગેરે નવતત્ત્વોને કેવી રીતે સમ્યગ્ બતાવી શકે ?

# કુતર્કના ઉપલક્ષણથી ખોટી ચર્ચા પણ વજર્ચ છે.

જેમ અધ્યાત્મના માર્ગમાં કુતર્ક એ વર્જ્ય છે તેમ કુતર્કના ઉપલક્ષણથી જેને તત્ત્વનો ખપ નથી તેની સાથે ખોટી ચર્ચા પણ કરવા જેવી નથી અન્યથા એનું ખૂબ અનિષ્ટ પરિણામ આવે છે.

જિતશત્રુરાજાના રાજ્યમાં સ્કંદક જ્યારે રાજ્યસભામાં કુમાર અવસ્થામાં હતા ત્યારે દંડાગ્નિ રાજાનો મંત્રી પાલક આવ્યો. તે વેદસ્મૃતિનો સારો જાણકાર હતો છતાં જેનધુર્મ ઉપર તેને દ્વેષ હતો. તેણે વાતવાતમાં જેનધર્મની સ્નાન નહિ કરવાની વગેરે વાતોની નિંદા કરી. સ્કંદક કુમારે તેને સામી દલીલો આપી નિરુત્તર કર્યો. જેના ફળ રૂપે પાલકે અવસરે બદલો લેવાની ગાંઠ વાળી અને તેથી સ્કંદક દીક્ષા લીધા પછી આચાર્ચ બની પોતાના ૫૦૦ શિષ્યો સાથે જ્યારે પોતાની બેનને પ્રતિબોધ કરવાના હેતુથી કુંભકારનગરમાં આવ્યા ત્યારે આ પાપી પાલક મંત્રીએ વૈરનો બદલો લેવા સ્કંદક મહાત્મા જે ઉદ્યાનમાં ઉતર્ચા હતા ત્યાં જમીનમાં જાસુસો દ્વારા શસ્ત્રભંડાર છુપાવ્યો અને પછી રાજાના કાન ભંભેર્યા અને જમીનમાં દરાવેલા શસ્ત્રોની ખાત્રી કરાવી, જેના કારણે ગુસ્સે થયેલા રાજાએ પાલકને કહ્યું કે તમને જે ઉચિત લાગે તે શિક્ષા કરી શકો છો અને પાલકે યંત્ર બનાવી ૫૦૦ સાધુઓને પીલી નાંખ્યા અને છેલ્લે સ્કંદક આચાર્ચને પણ પીલ્યા. પોતે પીલાયા તો ખરા પણ પોતાની પહેલા બાળમુનિને પીલાતા દેખીને તેમણે નિયાણું કર્યું હતું કે "ભલે હું મરું પણ મારા તપ અને સંયમનું ફળ હોય તો આ પુરોહિત, રાજા અને સર્વ નગરનો નાશ કર્યું" તેના પ્રભાવે વિરાધક બની અગ્નિકુમાર દેવ થયા.

સ્કંદકાચાર્યની બહેન પુરંદરયશાને ખબર પડતાં અત્યંત વલોપાત કરે છે શાસનદેવીએ તેને ઉપાડીને ભગવાન મુનિસુવ્રતસ્વામિ પાસે મુકી, તેણે ત્યાં સંચમ લીધું અને આત્મક્ત્યાણ કર્યું. અને આ બાજુ મરીને અગ્નિકુમાર થયેલા દેવે ત્યાં આવીને ચારે બાજુ અગ્નિની જવાળાઓ પ્રગટાવી આખા નગરનો નાશ કર્યો. કુંભકારનગર દંડકારણ્ય બન્યું.

આ બતાવે છે કે જેને આત્મકત્યાણની કોઈ ઇચ્છા જ નથી એવાઓની સાથે ખોટી ચર્ચામાં સમય વેડફવો એ આત્માનું અહિત કરવા માટે થાય છે. માનવભવની સફળતા સાધનાથી છે.

મનુષ્ય જન્મ અને પ્રભુશાસન નિર્દિષ્ટ મોક્ષમાર્ગ આપણને ઘણી ઘણી પુન્યાઘથી મળેલ છે. જીવન પાણીના રેલાની જેમ પસાર થઇ રહ્યું છે અને ખોટી ચર્ચા, નિંદા, ટીકા અને મત-મતાંતરમાં આપણે કિંમતી સમય વેડફાઇ રહ્યો છે. જ્ઞાની એક જ વાત કરે છે કે બીજાને ખોટા કહીને તું ક્યારે પણ મોક્ષે જઈ શકીશ નહિ. હું સાચો અને બીજા ખોટા, હું સારો અને બીજા ખરાબ, હું ન્યાચી અને બીજા અન્યાચી આ બધો બુદ્ધિતત્ત્વનો પ્રભાવ છે. મત-મતાંતર છોડી, પક્ષાપક્ષી છોડી, વાડાબંધી તોડી જ્યારે તું સેંટરમાં આવીશ, રાગ-દ્વેષની મધ્યમાં આવીશ, તું તારામાં ઊંડો ઉતરીશ ત્યારે તને તારી અભેદ ચેતના પ્રાપ્ત થશે. જેમ સૂર્ચ મધ્યાક્ષે આવે છે ત્યારે પડછાયો પોતાનામાં સમાઈ જાય છે તેમ જીવ રાગ-દ્વેષ મૂકી મધ્યમાં રહે છે ત્યારે કર્મબંધ અટકી જાય છે.

"આવ્યે બહુ સમદેશમાં, છાચા જાય સમાઈ,

આવ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ જાઈ;

ઉપજે મોહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર,

અંતર્મુખ અવલોક્તાં, વિલય થતાં નહિ વાર."

રાગ-દ્વેષથી બચવા, બની ગયેલા બનાવો માટે ભવિતવ્યતાનો ઉપયોગ કરવાનો છે જ્યારે વર્તમાનકાળ માટે તો જાગૃતિપૂર્વકનો, સ્વરૂપભાવમાં રહેવા પૂર્વકનો પુરુષાર્થ જ કરવાનો છે. ભવિતવ્યતાનો ઉપયોગ કરવાથી ભૂતકાળ આપણા મતિજ્ઞાનના ઉપયોગમાં આવી ડખલ કરતો નથી.

આ આત્મા શરીરમાં આવી પુરાયો તો આ શરીરની રયના પણ કોણ જાણે એવી થઈ છે કે એક જ જીભ દરેક ફળોના જુદા જુદા રસનો આસ્વાદ લઈ શકે છે. એનાથી એ સિદ્ધ થાય છે કે જીભમાં બધા જ પ્રકારના સ્વાદની યોગ્યતા છે. જીભમાં બધા જ પ્રકારના કેળા, ચીકુ વગેરે ગ્રહણને યોગ્ય રસ રહેલા છે, જો તેમ ન હોત તો તે તે રસને લેવા માટે શરીરમાં અનેક પ્રકારની ગોઠવણ કરવી પડત. તો જીવને પાછું શોધવું પડત કે કેળાના સ્વાદનું ખાનું કયું છે ? ચીકુના સ્વાદનું ખાનું કયું ? દુર્જન, દુષ્ટ કે સજ્જન હો બધાના જ શરીરની સ્થના એક સરખી છે.

#### भतिज्ञान हेपसज्ञाननुं अवशेष -

આમ જુવો તો આજે આપણું મતિજ્ઞાન કેવું થઈ ગયું છે ? પરમાત્મ સ્વરૂપ આપણો આત્મા, તેનું કેવલજ્ઞાન આજે મતિજ્ઞાન થઈ ગયું છે. સમુદ્ર બિંદુ થયો છે. કેવલજ્ઞાનનું અવશેષ, ભંગાર અને ખંડિયેર એ મતિજ્ઞાન છે. કેવી રીતે ? તે જોઈએ.

આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશ ગમે તેટલા અવરાયા તો પણ આઠ રુચક પ્રદેશો આજે ખુલ્લા છે તે અવશેષ.

આત્માનું કેવળજ્ઞાન ભાંગીને ભુક્કો થયું છે. મતિજ્ઞાન રૂપે થયું છે. અવિનાશી જ્ઞાન વિનાશીરૂપે થયું. સમુદ્ર બિંદુ બની ગયો એ ભંગાર.

ખંડિચેર હોય ત્યાં પક્ષીઓ માળા બાંધે, કરોળીયા જાળા રચે. મધમાખીઓ મધપૂડો કરે. કૂતરા સંડાસ કરીને બગાડે તેમ આપણા આત્મામાં - મતિજ્ઞાનમાં મોહના જાળા છે.

ઓદયિક ભાવના વિકારો છે.

ઉપરોક્ત વાત કાંઇ મતિજ્ઞાનની નિંદા કરવા માટે કરી નથી પણ જીવને ચોંકાવવા માટે છે કે જીવ મૂળમાં કેવો છે અને હાલમાં કેવો થઇ ગયો છે ?

બાકી તો "ભાંગ્યું ભાંગ્યું તોય ભરૂચ અને નાનો પણ રાઈનો દાણો " એ ન્થાયે મતિજ્ઞાન જ આખરે કેવળજ્ઞાન બનવાનું છે માટે તે તો પૂજ્ય જ છે. જીવ તો સ્વરૂપે પરમાત્મા છે પણ વર્તમાનમાં તેના આત્મા પર કર્મનો કાટ લાગેલો છે જે શોચનીય છે. પ્રશંસનીય નથી.

Every Cloud has a Silver lining દરેક કાળાદ્યાળા જેવા વાદળામાં પણ રૂપેરી રેખા હોય છે. લાખો નિરાશામાં પણ એક અમર આશા છુપાયેલી છે. તેમ ભાંગીને તૂટી ગયેલા આત્મામાં પણ આજે કેવલજ્ઞાન છુપાયેલું છે, જે એક દિવસ જરૂર પ્રગટ થવાનું છે, એ મોટો આશાવાદ છે.

#### આત્માને પરમાત્મા બનાવવાની જરૂર શા માટે ?

પુદ્દગલની સાથે અનંતકાળથી જોડાયેલો આત્મા અનંત કાળ વીતવા છતાં હજુ પુદ્દગલ નથી બન્યો અને બનવાનો પણ નથી માટે જ આત્માને પરમાત્મા બનાવવા માટેની મહેનત કરવાની છે. રામચંદ્રજી સીતાને લેવા માટે લંકા કેમ ગયા ? શા માટે રાવણ સાથે ભયંકર યુદ્ધ કર્યું ? આખા રાક્ષસકુળનો સંહાર કેમ કર્યો ? કહો કે ગમે તેવા રાવણના પ્રલોભનો હોવા છતાં, ગમે તેટલા કષ્ટ વેઠવા પડ્યા છતાં સીતા રાવણની થઈ નહોતી માટે. જો રામચંદ્રજીને ખબર પડી ગઈ હોત કે સીતા રાવણની થઈ ગઈ છે તો જાત ? યુદ્ધ કરત ? ના.

કુતર્ક ત્યાજય છે એ ઉપર ભાર મૂકતા હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજના શ્લોકો વાંચતા તેમનામાં એક માતૃહૃદયના દર્શન થાય છે. જેમ એક માતા પોતાનો પુત્ર કોઈ અનિષ્ટ સ્થાનમાં જતો હોય તો તેને બચાવવા લાગણીપૂર્વકના શબ્દોથી પાછો વાળે તેમ ગ્રંથકારશ્રીને કુતર્કનું ખુબ અનિષ્ટ દેખાયું છે. કુતર્કથી આત્માની દુર્ગતિમાં થનારી ખાનાખરાબી અને ભવભ્રમણ દેખાય છે તેથી એક માતૃહૃદયની જેમ આપણને તેનાથી બચવા ઉપદેશ આપી રહ્યા છે. આત્મભૂમિને સમતાંગણ બનાવવાની છે. સમરાંગણ બનાવવાની નથી. તે માટે બાહ્ય સંઘર્ષ સદાને માટે ટાળવાનો છે અને આંતર સંઘર્ષ પળેપળે કરવાનો છે. જો બાહ્ય સંઘર્ષ કરવા જઈશું તો આંતર સંઘર્ષ કરવાની અને એ દ્વારા કર્મશત્રુનો પરાભવ કરવાની અમુલ્ય તક હારી જઈશું. યુગલિકો મરીને દુર્ગતિમાં જતા નથી કારણ કે આખા જીવનમાં ક્યારેય બાહ્ય સંઘર્ષ કરતા નથી. તેમ યુગલિકો મરીને ક્યારે પણ મોક્ષે જતા નથી કારણ કે આંતર સંઘર્ષ કરી શકતા નથી.

બાહ્ય સંઘર્ષ નહિ કરનારો દુર્ગતિ અટકાવે છે.

આંતર સંઘર્ષ કરનારો મુક્તિ પામે છે.

જे भरिशियो जनीने मोहनी सामे अजुमे छे ते मोह उपर विषय मेजवे छे.

गौचरस्त्वागमस्यैव ततस्तदुपलब्धितः ।

## चन्द्रसूर्योपरागादि - संवाद्यागमदर्शनात् ॥ ९९ ॥

આ અતીન્દ્રિય અર્થ એ આગમનો જ વિષય બને છે કારણ કે આગમથી જ અતીન્દ્રિય અર્થનું સમ્યગ્જ્ઞાન થાય છે. લેકિક પ્રત્યક્ષ એવા ચંદ્ર અને સૂર્યનું ઉપરાગ અર્થાત્ ગ્રહણનું સંવાદીપણું એ આગમથી જ જણાય છે અર્થાત્ ભાવિમાં થનાર સૂર્યગ્રહણ વગેરેનો ચોક્ક્સ સમયનિર્ણય વગેરે લેકિક વસ્તુઓ આગમથી વર્ષો પૂર્વે નક્કી કરી શકાય છે. આમ સૂર્યગ્રહણ વગેરે લેકિક અતીન્દ્રિય પદાર્થોનો આગમ યથાર્થ બોધ કરાવતું હોવાથી લોકોત્તર આત્માદિ અતીન્દ્રિય પદાર્થો પણ આગમથી જ જણાય છે.

# "તાર્કિક બુદ્ધિને શ્રધ્ધાળુ બનાવવી" તે શાસ્ત્ર અધ્યયનનું ફળ -

શંકા અથવા તર્ક થવા એ અજ્ઞાન યા પૂર્વજન્મકૃત પાપોનું ફળ છે. તે મહાપુરુષને ધન્ય છે કે જેને ઈશ્વરના અસ્તિત્વમાં કોઈ પ્રકારની શંકા જ ઉઠતી નથી. તેઓ ઈશ્વરને સર્વશક્તિમાન માનીને અને ચરાચર વિશ્વના સાક્ષી બનીને તેમનું જ ચિંતન કરતા હોય છે. જે હંમેશા ભગવાનને સર્વત્ર સમજીને અને બધામાં ભગવદ્ બુદ્ધિ રાખીને વ્યવહાર કરે છે. તેનાથી કદી ખોટું કામ થતું નથી, ગ્રંથભાર તો અજ્ઞાનનું ચિહ્ન છે. જેને ભગવાનના સર્વાન્તર્યામીપણ ઉપર વિશ્વાસ નથી. જેના મનમાં જાતજાતની શંકાઓ ઉઠ્યા જ કરે છે તેમને માટે શાસ્ત્ર છે. કે તેઓ શાસ્ત્રો દ્વારા પોતાની તાર્કિકબુદ્ધિને શ્રદ્ધાળુ બનાવી લે. જો અંતપર્યંત બુદ્ધિ તર્કમાં ફ્સાઇ રહી તો શાસ્ત્રોનું અધ્યયન વ્યર્થ છે. શાસ્ત્રોના અધ્યયનનું ફળ તર્કાતીત થઈને શ્રદ્ધાળુ બનવાનું છે. અર્થાત્ તર્કને શ્રદ્ધાના સરાણે ચડાવી નિ:શંક બનવાનું છે.

ਰਤੀ ਅੀਆਰੇ ਰਿਣਾਹਣ ਯਗਾਹਰਸਾਂ ਵੱਲ છੇ જયાਵੇ શ્રद्धाने ਰਿ:શંકਰਸਾਂ ਵੱਲ છે.

બે પ્રકારના પુરુષો હોય છે. (૧) હૃદય પ્રધાન (૨) બુદ્ધિ પ્રધાન. તેમાં હૃદય પ્રધાન ઓછા અને બુદ્ધિપ્રધાન વધારે હોય છે. બુદ્ધિ પ્રધાન જાવો તર્ક કર્યા સિવાય કોઇ વાતને માનતા જ નથી જેમ ઝેરની દવા ઝેર જ છે. અગ્નિથી દાઝેલાને તેલ લગાવીને અગ્નિ વડે શેકવાથી જ ઠીક થાય છે તેમ તર્કવાળાઓની બુદ્ધિને તર્કથી જ હરાવવી જોઇએ કે ત્યાંથી પછી આગળ જવાની બુદ્ધિની શક્તિ જ રહે નહિં. તર્ક કરવાથી સ્થૂલબુદ્ધિ સૂસ્મ થઇ જાય છે અને સૂસ્મબુદ્ધિ જ પરમાર્થ તરફ આગળ વધી શકે છે. તારક પરમાત્માએ તર્ક અને યુક્તિઓ દ્વારા ભગવદ્ તત્ત્વને એવી ખૂબીપૂર્વક વર્ણવ્યું છે કે ભારેમાં ભારે વાર્કિક પણ ત્યાંથી આગળ વધી શકતો નથી. શાસ્ત્રશ્રવણ અને અધ્યયનનું એટલું જ પ્રયોજન છે કે જેમની બુદ્ધિ તાર્કિક છે તેઓ તેના દ્વારા તેને સૂસ્મ અને સ્વચ્છ બનાવીને તેને પરમાર્થગામિની બનાવે. હંમેશા તર્કોમાં જ ફસાઇ રહેવું અને ખંડન-મંડનના જ આટા-પાટામાં ગુંથાઇ રહેવું એ લસ્થ નથી કારણ કે પરમાર્થનો માર્ગ તર્કાતીત છે. અસલી પદાર્થ ક્યાંય શબ્દો દ્વારા વ્યક્ત કરી શકાતો નથી તે તો અનુભવગમ્ય છે.

અજ્ઞાનમાં અને શ્રદ્ધામાં આફાશ-પાતાળનું અંતર છે. અજ્ઞાનીને પણ તર્ક ઉઠતા નથી, પરંતુ તેને જ્યાં સુધી સાચી શ્રદ્ધા ન થાય ત્યાં સુધી તે પરમાર્થ તરફ આગળ વધી શકતો નથી. અને જેના હૃદયમાં સાચી શ્રદ્ધા છે. તે કદી અજ્ઞાની રહી શકતો નથી. કેમકે સાચી શ્રદ્ધા તો વિકલ્પોનો અંત આવ્યા પછી જ થાય છે. તર્ક અને શંકા ઉઠવી એ પૂર્વજન્મના કરેલાં પાપોનું ફળ છે. તર્ક ઉઠતા આળસુ અને અજ્ઞાનીઓની પેઠે તેને દળાવવા એ પણ પાપ છે. આવો આળસુ પરમાર્થી થઈ શકતો નથી.

વાસ્તવિક રીતે જોતાં તો ગુણપ્રાપ્તિમાં આગળ વધેલા સાધકો પાસે તાર્કિકોએ પોતાના તર્કનું યોગ્ય નિરસન, સમાધાન કે સંવર્ધન કરીને અનુભવના બળે આગળ વધવું જોઈએ. પરમાર્થ પામવાનો આ માર્ગ બુદ્ધિજીવી માટે હિતાવહ જણાય છે. બુદ્ધિના ઉન્મેષ રૂપ તર્ક એ કોઇ નકામી વસ્તુ નથી પણ તેને ચોગ્ય સમચે વળાંક આપવા માટે હૃદયને પ્રાદ્યાન્ય મળવું જરૂરી છે, તો જ અધ્યાત્મમાં આગળ વધી શકાય. દૈનિક જીવનમાં પણ બુદ્ધિનો દુરુપયોગ હૃદયની શુદ્ધિથી અટકાવી શકાય છે. બુદ્ધિજીવીઓ અહં તરફ ગતિ કરે છે. "મારું તે સાચું" માને છે અને શ્રધ્ધાજીવીઓ સત્ય તરફ ગતિ કરે છે. "સાચું તે મારું" એ સૂરથી તેઓ પૂર્વગ્રહથી પીડિત હોતા નથી અને પોતાની ફરજ માટે તત્પર હોય છે તેઓ પોતાના અધિકાર માટે ઝઘડતા બુદ્ધિજીવીઓને સમજાવી શકે છે.

હવે તર્કવિજ્ઞાનથી જ બુદ્ધિજીવીઓને સમજાવવાની કળા સહૃદથી પાસે કેવી રીતે હોય છે ? તે દૃષ્ટાંતથી જોઈએ. - આજે જગતમાં હકના ઝઘડા છે અને ફરજો પ્રત્યે ભારે ઉપેક્ષા સેવાતી જોવામાં આવે છે. હકીકતમાં આ હૃદય અને બુદ્ધિનો વિમર્શ છે.

બુદ્ધિજીવીઓએ પણ અંતે તો સ્વીકારવું જ પડે છે કે અધિકારની પ્રાપ્તિ (૧) આપણા પુણ્યને તથા (૨) સામી વ્યક્તિની પાત્રતાને આધીન છે. અને આ બંને વસ્તુ પરાધીન છે. પુણ્ય કરવું સ્વાધીન છે, પુણ્ય હોવું પરાધીન છે. (કારણ કે ગયા ભવમાં કર્યું હોય તો જ મળે છે. જગતની વિષમતા એ કર્મ, પૂર્વભવ વિ. ને સાબિત કરે છે.) હવે પરાધીન વસ્તુ માટે વ્યર્થ झંझ મારવા કરતાં - ફરજનું પાલન કરીને માનવભવની સફળતા કરવી જોઈએ. કર્તવ્યપાલન માટે વિવેક અને જાગૃતિ જોઈએ. આ બંને વસ્તુ પ્રયત્નસાધ્ય છે એટલે સ્વાધીન છે તો શા માટે કર્તવ્યપાલન કરીને ગુણનો આનંદ ન મેળવવો ? બલાત્કારે અધિકારની પ્રાપ્તિથી મળતી તુચ્છ વસ્તુઓ સુખની સામગ્રી આપી શકે છે પણ સુખ, શાંતિ, સમાધિ, આનંદ આપવાની તાકાત તેની નથી. આ રીતે બુદ્ધિજીવીઓના તર્કને સાચો વળાંક આપવાથી તેઓ બુદ્ધિશાળી બની શકે છે અને સાત્ત્વિક આનંદની અનુભૂતિ કરનાર બને છે.

જે હૃદયપ્રધાન, ભાવિક અને સરળ છે. તેના મનમાં શંકા ઉઠતી જ નથી. તે તો પોતાના પ્રિયતમના ગુણ ગાવા જ ઇચ્છે છે. બાહ્ય સિદ્ધિઓનું તેને મન કોઈ જ પ્રયોજન નથી. તેને માટે તો પરમાત્માના ચરણક્રમળ જ સત્ય છે. જગત સત્ય હો કે મિથ્યા હો તેની સાથે તેને કોઈ લેવાદેવા નથી.

સંસારથી ક્ષુબ્ધ થયેલી બુદ્ધિને ઠેકાણે લાવવા માટે શાસ્ત્રો છે. સાચી શાંતિ તો, હૃદયની વેદનાપૂર્વકની પ્રાર્થનાથી જ થાય છે. જ્યારે બધા તર્કો ભૂલી જઈને એકાંતમાં પરમાત્માની પાસે દીન થઈને પ્રાર્થના થાય છે ત્યારે સાચી શાંતિ મળે છે.

શાસ્ત્રોમાં જીવ અને બ્રહ્મની જે બધી વાતો કરી છે તે માત્ર હૃદયની વાત નથી. પ્રેમ એ જ બ્રહ્મનું સાચું સ્વરૂપ છે. પ્રેમની પ્રાપ્તિ થવી એ જ જીવનું અંતિમ લક્ષ્ય છે અને તે પ્રભુ કૃપાથી થાય છે. બુદ્ધિ પ્રધાન જીવોની બુદ્ધિને સૂક્ષ્મ કરવા માટે શાસ્ત્રની રચના છે. હૃદયમાં તો પ્રભુપ્રેમની જ મહત્તા છે. તેથી ગમે તેટલો જીવ જ્ઞાની બન્યો હોય પણ તેણે અરવિંદાક્ષ પ્રભુનો આશ્રય કદીપણ છોડવો જોઈએ નહિ. જે જ્ઞાનના અભિમાનમાં આવીને પરમાત્માનો ત્યાગ કરે છે તેનું અવશ્ય પતન થાય છે. સંસારમાં જીવમાત્રનો પુરુષાર્થ પરમાત્મપ્રેમની પ્રાપ્તિ કરવાનો છે. પ્રભુના ચરણ કમળમાં પ્રીતિ થાય એ જ સર્વસાદ્યનોનું અંતિમ ફ્ળ છે.

# एतत्प्रधानः सच्छ्रद्धः शीलवान् योगतत्परः । जानात्यतीन्द्रियानर्थां - स्तथा चाह महामतिः ॥ १०० ॥

આગમપ્રધાન, સમ્ચક્ શ્રદ્ધાળુ અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શન મોહનીયના ક્ષયોપશમથી પ્રાજ્ઞ બનેલ - વિચારક બનેલ (કારણ કે જે વિચારક હોય તે જ પોતાની બુદ્ધિથી પરીક્ષા કરી તત્ત્વાતત્ત્વનો નિર્ણય કરી તત્ત્વની શ્રદ્ધા કરી શકે છે) પરદ્રોહથી વિરામ પામેલો અને સદા યોગમાં તત્પર એવો જીવ ધર્મ, અધર્મ, પુણ્ય, પાપાદિ અથવા તો દાન શીલ અથવા તો ધર્માસ્તિકાયાદિ અતીન્દ્રિય અર્થોને જાણે છે અને આ જ વાત હવે પછીના શ્લોક ૧૦૧માં પતંજલિ કહેવાના છે....

બત્રીસી ૨૩/૧૩માં ઉપાધ્યાયજી - **અત્ર** - અતીન્દ્રિય અર્થમાં શાસ્ત્રનો જ અવકાશ છે તેથી **कुतर्काग्रहतः** કુતર્કમાં શ્રદ્ધા કરવાના બદલે શાસ્ત્રમાં જ શ્રદ્ધાળુ, શીલસંપશ્ન અને યોગયુક્ત જીવ અતીન્દ્રિય તત્ત્વનો જ્ઞાતા બને છે.

जुद्धिशाणी જીવોનો પ્રયત્ન અતીન્દ્રિય પદાર્થની સિદ્ધિ માટે જ હોય છે આના દ્વારા ગ્રંથકાર વ્યાપ્તિ બાંધવા માંગે છે કે જે જે બુદ્ધિશાળી છે તે તે અતીન્દ્રિય પદાર્થની પ્રાપ્તિમાં પુરુષાર્થવાળા છે. આ અન્વય વ્યાપ્તિ છે અને જે જે અતીન્દ્રિય પદાર્થની પ્રાપ્તિમાં પુરુષાર્થવાળા નથી તે તે બુદ્ધિશાળી નથી આ વ્યતિરેક વ્યાપ્તિ છે.

મનુષ્યના ભવમાં આવ્યા પછી વિચારે કે હું કોણ છું ? ક્યાંથી આવ્યો ? માર્ટું સ્વરૂપ શું ? આ બધો વળગાડ કોના યોગે છે ? આ બધું મેળવીને, ભેગું કરીને પછી ક્યાં જવાનું ? આ બધું વિચારે તો સમજાય કે હું શું કરી રહ્યો છું ? અને શું કરવાનું છે ? આમ મન, વચન, કાયાનો બધો જ પુરુષાર્થ અતીન્દ્રિયાર્થની સિદ્ધિ માટે થાય પછી તે સિદ્ધિ પ્રતીતિરૂપે અને પ્રાપ્તિરૂપે થાય છે.

> જ્ઞાનરૂપે સિદ્ધિ તે નિર્ણયરૂપ સિદ્ધિ છે. ' દર્શનરૂપે સિદ્ધિ તે પ્રતીતિરૂપ સિદ્ધિ છે. ચારિત્રરૂપે સિદ્ધિ તે પ્રાપ્તિરૂપ સિદ્ધિ છે.

અતીન્દ્રિય અર્થ આગમનો વિષય બને છે. <mark>કુતર્કનો વિષય</mark> કદાપી બનતો નથી

तत्त्वना सम्यण् ज्ञाता जनवा हिरिलद्रसूरिश महाराज એક विशेषण 'परद्रोहथी विराम पामेलो' मूडी रक्षा छे तो अहिंया प्रश्न थाय डे सम्यण् ज्ञातृत्व अने परद्रोहथी विरित એ जेने परस्पर शुं संजंध छे ? तेनुं समाधान એ છે કે શાસ્ત્રોમાં सम्यङ् અર્થ કાઢવાની प्रज्ञा यारित्रना पातनथी जन्मे छे, विषयोना लोगवटा साथे ते शड्य नथी. आगम એ, अगमतत्त्वने पामवा माटे छे तेने माटे मार्गानुसारी सूक्ष्म प्रज्ञा जोईએ, ते माटे त्याण, वैराण्य, णुरुङ्ग्पा वर्णरे जोईओ. ज्ञानावरणीयना क्षयोपशमनी साथे मोहनीयना क्षयोपशमथी प्राप्त गुरुङ्ग्पा अने यारित्र मोहनीयना क्षयोपशमथी प्राप्त त्याण, वैराण्य लाजे तो ज आगमग्रंथोना रहस्य हाथमां आवे अने तो ज ते ते पहार्थोमां सम्यङ् श्रद्धान प्राप्त थाय.

એટલા જ માટે આગમ ભણવાનો અને વાંચવાનો અધિકાર શ્રાવકને નથી પણ સર્વવિરતિધર સાધુને છે તેમાં પણ બધા સાધુને નથી પણ જેણે યોગોદ્વહન કર્યા હોય અને આગમ વાંચન માટેની યોગ્યતા - પાત્રતા કેળવી હોય, ગુર્વાજ્ઞા મળી હોય તે જ વાંચી શકે. સાધ્વીજી પોતે સર્વવિરતિધર હોવા છતાં સ્ત્રી સહજ સ્વાભાવિક દોષના કારણે તે આગમોના અર્થને - મર્મને પચાવી શકતા નથી માટે તેમના માટે વિશેષ આગમોનો નિષેધ કરેલો છે.

અધ્યાત્મના માર્ગમાં જીવ પોતે જ્યાં ઉભો છે તેને ત્યાંથી ઉઠાવીને ઉપર લઈ જવાનો છે. ન્યાય બેને તોડવાનું કામ કરે છે. પ્રેમ બેને જોડવાનું કામ કરે છે. અધ્યાત્મ એ પ્રેમ સ્વરૂપ છે. જે બીજાને તોડવાનો પ્રયત્ન કરે છે તે એક વખત સ્વયં તૂટી જાય છે જ્યારે બીજાને જોડનારો, આગળ વધારનારો પોતે સ્વયં સ્વરૂપ સાથે જોડાઈ જાય છે. સદા યોગમાં તત્પર રહેનાર મૈત્રી વગેરે ભાવોને વિકસાવી અધ્યાત્મના માર્ગે આગળ વધે છે અને અતીન્દ્રિય તત્ત્વને પામે છે.

મહામતિ પતંજલિ શું કહે છે ? તે હવે જણાવે છે.

आगमेनानुमानेन, योगाभ्यासरसेन च ।

त्रिधा प्रकल्पयन्प्रज्ञां, लभते तत्त्वमुत्तमम् ॥ १०१ ॥

आसपुरुषना वयन३५ आगमवडे, એ आगमने अनुसरनारा अनुमानज्ञान वडे अने शास्त्रविहित એवा समितिगुप्त्यादि अनुष्ठान वडे -आ त्रशे प्रडारे प्रज्ञाने प्रडत्पयन् - सम्यग् जनावतो - निर्मण जनावतो आत्मा पाप३पी संमोहनो नाश हरी श्रुतज्ञान, थिंताज्ञान अने ભावनाज्ञान द्वारा આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્કાર (કેવલજ્ઞાન) રૂપ ઉત્તમ તત્ત્વને પામે છે અન્થથા -આ ક્રમથી અન્થક્રમવડે કરીને યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિની અસિદ્ધિ હોવાથી ઉપર બતાવેલ ક્રમથી જ આત્મતત્ત્વનો સાક્ષાત્કાર થાય છે. આત્મતત્ત્વનો સાક્ષાત્કાર કરવા માટે આ રાજમાર્ગ છે. બીજા માર્ગે ચાલીને ક્યારેક કોઈ આત્મા ઉત્તમ તત્ત્વને પામે એવું બને પણ તે કેડી માર્ગ છે, રાજમાર્ગ નહિ.

અતીન્દ્રિય તત્ત્વની પ્રાપ્તિ યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્ત થવાથી જ થાય છે અને યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ શાસ્ત્ર વિના શક્ય નથી. આગમના બોધ સિવાય જીવ સ્વાભાવિક રીતે યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્ત થઈ શકતો નથી તેનું કારણ એ છે કે અનંતકાળથી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતાં જીવને પૌદ્ગલિક સુખનો અત્યંત રાગ અને દુઃખનો ગાઢ દ્વેષ બેઠેલો છે. તેથી આત્મા ઉપર તેને જ મેળવવાના સંસ્કાર પડેલા હોવાથી દરેક ભવમાં જીવ તેને માટે જ સ્વાભાવિક રીતે પ્રવૃત્ત થાય છે. આવા જીવને જ્યારે જ્ઞાનીએ કહેલા આગમ વચન સાંભળવા મળે, પોતે કોણ છે ? પોતાનું સ્વરૂપ શું છે ? જન્મ - મરણાદિ કેમ કરવા પડે છે ? એ બધું જાણવા મળે त्थारे आत्मिક પુરુષાર્થ તરફ તેનું લક્ષ્ય જાય છે અને तेथी त्थारબાદ આગમ વચનને વિશેષ વિશેષ રીતે જાણે છે અને તેના અનુસારે અનુમાન જ્ઞાનનો પણ બોદ્ય થાય છે કે અત્યાર સુધી સુખની ઇચ્છા હોવા છતાં મને સુખ કેમ ન મળ્યું ? જન્મ - મરણાદિ કેમ કરવા પડ્યા ? કારણ મારો પુરુષાર્થ સુખને અનુકૂલ ન હતો. હવે સાચું સુખ જોઈતું હોય તો એવી પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ કે જે પ્રવૃત્તિ કરવામાં કોઈપણ જીવને દુઃખ ન થાય. કોઈપણ જીવને પીડા આપી ક્યારે પણ સુખી બની શકાય નહિ અને કોઈપણ જીવને દુઃખ આપ્યા સિવાયની પ્રવૃત્તિ એ સંયમરૂપ ધર્મ વિના શક્ય નથી અને આમ અનુમાનાદિથી સુખને મેળવવાના વાસ્તવિક માર્ગનો બોદ્ય થવાથી જીવ શાસ્ત્રોમાં વિહિત કરેલા સમિતિ, ગુપ્તિ, ધ્યાન, નિર્દોષ ભિક્ષા, યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામાદિ અનુષ્ઠાનોને રચિપૂર્વક, શ્રદ્ધાપૂર્વક, ઉપયોગની એકાગ્રતાપૂર્વક આદર બહુમાનપૂર્વક જેમ જેમ કરતો જાય છે તેમ તેમ આત્મામાં રહેલ પાપરૂપી સંમોહ નાશ પામતો જાય છે અને તેથી આત્મામાં નિર્મળતા, કષાચોનો ઉપશમ વગેરે પેદા થાય છે અને આ રીતે શાસ્ત્રાદિનો અભ્યાસ એના द्धारा अनुमान ज्ञान तेमक शास्त्र विहित र्चिपूर्वङ्गा अनुष्ठानथी प्रज्ञा સમ્યગ્ બનતા શ્રુત, ચિંતા, ભાવના જ્ઞાન પેદા થવા દ્વારા ઉપર ઉપરના ગુણસ્થાનકોને સ્પર્શ કરી શ્રેણી દ્વારા આત્મતત્ત્વનો સાક્ષાત્કાર થાય છે.

પ્રસ્તુતમાં શ્રુત, ચિંતા અને ભાવના જ્ઞાનના કારણભૂત યથાક્રમે આગમ, અનુમાન અને યોગાભ્યાસ ૨સ છે. શરૂઆતમાં આગમવયનનો બોધ થાય ત્યારબાદ આગમની વાતો ઉપ૨ ઉહાપોહ કરતાં અનુમાન જ્ઞાન થાય. જેટલા જેટલા સદ્વિચાર છે તેની પાછળ સુચુક્તિઓનું અને મોહનીયના ક્ષયોપશમનું પીઠબળ હોવાથી તેને સુતર્કરૂપ કહી શકાય. આત્મહિતનો વિચાર, નવતત્ત્વની શ્રદ્ધા એ બધા પાછળ સુચુક્તિઓનું પીઠબળ છે. જેટલા અંશમાં આગમ, અનુમાન આવે તેટલા અંશમાં યોગાભ્યાસ રસ પણ આવતો જ જાય છે. આગમ પ્રધાનથી આગમ, સત્શ્રદ્ધાથી આગમાનુસારી અનુમાન, શીલવાન અને યોગતત્પરતાથી યોગાભ્યાસ રસનું ગ્રહણ થાય છે.

જે આત્માને જાણે છે તેને બીજું કાંઈ જાણવાની જરૂર રહેતી નથી. બીજું બધું જાણવું તે હેચરૂપ છે એટલે કે તેને છોડવાનું છે. સર્વવિકલ્પો છોડવાના છે માટે બીજા શાસ્ત્રો જાણવાની જરૂર રહેતી નથી. જેણે આત્મા જાણ્યો તેના માટેની આ વાત છે.

અધ્યાત્મ શાસ્ત્ર સિવાયના બધા શાસ્ત્રો અસત્ શાસ્ત્રો છે કારણ બીજા બધા શાસ્ત્રો જીવને આરંભ, સમારંભ, પરિગ્રહ, આસક્તિ કરાવવા દ્વારા પાપબંધ કરાવે છે. જ્યારે અધ્યાત્મશાસ્ત્ર જીવને નિષ્પાપ બનાવે છે. આરંભ, સમારંભ રહિત બનાવે છે. ન્થાયી, પ્રામાણિક, નીતિવાન બનાવે છે.

અધ્યાત્મશાસ્ત્રમાં મોક્ષ એ સત્ તત્ત્વ છે. અર્થ-કામ અસત્ તત્ત્વ છે જ્યારે ધર્મ એ સત્ - અસત્ તત્ત્વ છે. ધર્મ એ સત્ તત્ત્વને અપાવે છે માટે ઉપાદેય છે. સત્ એવા મોક્ષની પ્રાપ્તિનું કારણ હોવાથી વ્યવહારથી સત્ છે છતાં સાંત અર્થાત્ અંતવાળું હોવાથી પરમાર્થથી અસત્ છે.

જૈન ધર્મ પામીને જેણે શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયથી આત્માનું શોધન નથી કર્યું તે ભાવ જૈન નથી પછી ભલેને પંચમહાવ્રતધારી સાધુ કેમ ન હોય ? પરમાત્મા શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય સ્વરૂપ છે તેથી પરમાત્માના શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય સ્વરૂપનું ધ્યાન કરવાથી અનંતા સિદ્ધોનું ધ્યાન થાય છે.

મોક્ષમાર્ગમાં જ્ઞાન એ આપણો ખરો ભોમિયો છે કારણ કે જ્ઞાન, પ્રકાશ સ્વરૂપ છે. જ્ઞાન દીવો છે. જીવને શરીરમાં અશાતાવેદનીયનું દુઃખ છે તેમ જીવને અજ્ઞાનનું પણ દુઃખ છે જે માનસિક દુઃખ છે તેથી અજ્ઞાનીને શું થશે ? તે મુંઝવણ હંમેશા રહ્યા કરે છે જ્યારે જ્ઞાનીને જ્ઞાનમાંથી વિકારી ભાવો નીકળી ગયા હોવાથી જ્ઞાન નિઃશંક બન્યું છે માટે કોઈ દુઃખ નથી.

બત્રીસી ૧૯/૧૦ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ - આગમ, અનુમાન અને ધ્યાનાભ્યાસ રસ રૂપ ત્રણ ત્રજ્ઞા વડે કરીને શ્રેણીની પ્રજ્ઞાને પામતો આત્મા કેવલજ્ઞાનને પામે છે. તેમણે ધ્યાનાભ્યાસ રસમાં પ્રાતિભજ્ઞાન લીધું છે. જ્યારે યોગાભ્યાસ રસથી ૫-૬-૭ ગુણસ્થાનકના અનુષ્ઠાનોનું ગ્રહણ થાય છે, જે પ્રાતિભજ્ઞાનનું કારણ બને છે.

શ્લોકનો અન્યાર્થ - પાપ સંમોહની નિવૃત્તિ થવા દ્વારા આગમ, અનુમાન

અને યોગાભ્યાસ રસ રૂપ શ્રુત, ચિંતા અને ભાવના જ્ઞાન વડે પ્રાતિભજ્ઞાનની પ્રજ્ઞાને પામતો આત્મા કેવલજ્ઞાનને પામે છે.

આગમ અને અનુમાન લખવાથી શુષ્કતર્કને નકામા કહ્યા છે અને સુતર્કને પ્રધાનતા આપી છે. શુષ્કતર્ક કરનારો પોતાના આદેચનામકર્મનો નાશ કરે છે. તેનાથી અંદરમાં રહેલ આદેચ નામકર્મ અનાદેચ રૂપે સંક્રમિત થાય છે. સુભગ નામકર્મ દુર્ભગ નામકર્મરૂપે પરિણમે છે. નવા પાપ કર્મ બંધાય છે. લોકપ્રિયતા અને લોકચાહના તે ગુમાવે છે. સંસારના તર્કોને દૂર કરવા માટે ધર્મના તર્કો આવશ્યક છે અને તે બધા સુતર્ક છે. સુતર્ક અને કુતર્કનો ભેદ કરતા ન આવડે તો તે તર્કમાત્રને ખોટા કહી માર્ગનો લોપ કરે છે.

आगमथी शास्त्रोना वाड्योनुं परस्पर सापेक्ष योषन इप श्रुतज्ञाननुं ग्रहण थाय छे. अनुमान ज्ञानथी नय - प्रमाणना जोधइप चिंताज्ञान अने योगाल्यास रसथी लावना ज्ञाननुं ग्रहण थाय छे. आ त्रण तत्त्वोइपी प्रज्ञाथी प्रातिलज्ञान इप प्रज्ञाने कोडतो डेववज्ञानने पामे छे. श्रुत, चिंता अने लावनाज्ञानमां इमसर पापसंमोहनी निवृत्ति वधती आवे छे. आ त्रणे तत्त्वोइप प्रज्ञाथी प्रातिलज्ञान इप प्रज्ञाने कोडतो आत्मा डेववज्ञानने पामे छे. आगणना श्वोड व०७मां श्रुत, मेधा अने असंमोहज्ञान वीधा छे. ते श्रुत, चिंता अने लावना ज्ञान स्वइप ९ छे. प्रस्तुतमां योगाल्यासरसथी के लावनाज्ञान वीधुं छे ते औहासीन्यलाववाणा छवनुं विहित अनुष्ठान वीधुं छे. औहासीन्यलाव आव्या विना सर्वत्र सङ्वसत्त्विताशय परिणाम आवतो नथी. अमध्यस्थछवोमां सङ्वसत्त्विताशयइप यारित्रनो परिणाम आवतो नथी. मोहना घरमांथी छूटीने आत्मा पोताना घरमां आवे त्थारे लावनाज्ञान आवे छे.

ઓદાસીન્યભાવ શું છે ? અને તે કોને આવે ?

જગતના બધા ભાવો પ્રત્યે કોઈ રસ નહિ तेનું નામ ઉદાસીનભાવ. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો સંસારના ભાવોથી ઉપર ઉઠવું તેનું નામ ઉદાસીનભાવ. તે ઉદાસીનતા બે વિષયમાં આવે છે (૧) ઇચ્છાની અતૃપ્તિમાં (૨) આત્મભાવની અતૃપ્તિમાં. પહેલી સંસાર વર્ધક છે. દોષોની જન્મદાતા છે. મનને કલુષિત કરનાર છે. જીવો પ્રત્યે દ્વેષનો પ્રવાહ વિશાળ બનાવનાર છે. અને તેના પ્રવાહમાં ડૂબતા - ઊંડાણમાં પેસતા જીવને અકાર્ચ કરાવનાર છે. તેથી જીવ સદ્ગતિ તો નથી સાધતો પણ દુર્ગતિના ઉંડા ખાડામાં ધકેલાઈ જાય છે માટે તે સર્વથા ત્યાજ્ય છે.

બીજા પ્રકારની ઉદાસીનતા એ સુવર્ણ જેવા ઉજ્જવળભાવોને પેદા કરનારી છે. આ ઉદાસીનતામાં જડભાવોનું વિસ્મરણ હોય છે અને ચૈતન્થના શુદ્ધ સ્વરૂપ તરફ ઉપયોગ ઢળેલો હોય છે. સંક્લ્પ - વિકલ્પ શાંત થઈ ગયા હોય છે. આખા વિશ્વ પ્રત્યે ઔદાસીન્ય ભાવ હોય છે. મારું - પારકું કે હું -તુંના કોઈ વિભાગ એમાં હોતા નથી. સંકલ્પ - વિકલ્પ ઉત્પન્ન થાય તેવું કોઈ નિમિત્ત ઔદાસીન્ય ભાવમાં હોતું નથી. જગત અહિંયા શૂન્ય દૃષ્ટિએ જોવાય છે. મન ઘણું ઊંડાણમાં ચાલી ગયું હોવાથી વિકલ્પ - તરંગો શાંત થઈ ગયા હોય છે તે વખતે પોતાનું પણ અસ્તિત્વ તેને ભાસતું નથી. કેવળ ઉદાસ ભાવે રહેવામાં આનંદની અનુભૂતિ થાય છે.

આત્માના વિશુદ્ધ આનંદને લૂંટનારા જો કોઈ પણ હોય તો તે વિકલ્પો છે. વ્યવહારમાં પણ બાહ્યભાવના સંકલ્પ - વિકલ્પ જેને વધારે છે તેના જીવનમાં તેને આનંદ હોતો નથી. આ ઉદાસીનતામાં જગતનો કોઇ ભાવ તેના ચિત્તને સ્પર્શતો નથી. સુખ-દુ:ખ, માન-અપમાન, રાગ-દ્વેષ, રતિ-અરતિ, હાસ્ય-શોક વગેરે દ્વન્દ્વ ભાવો તેના ચિત્તમાંથી વિલય પામી ગયા હોય છે તેથી કેવળ શુદ્ધ આત્માનંદના સુખનો અનુભવ તેમાં થાય છે. મન તદ્દન નિસ્તેજ, નિર્બળ અને મરવાના વાંકે જીવતું હોય તેમ જીવે છે. તેને કારણે ઉદાસીનતા વધતી જાય છે. અને આત્મતેજ, આત્મબળ, આત્મપોરૂષ વધારેને વધારે ખીલે છે. જેમ જેમ આત્મવીર્ચ વઘતું જાય છે. તેમ તેમ મનોનાશ - મનોલય થવાથી આત્મા ઉન્મની ભાવને પામે છે. જગતમાં જે બાહ્ય દૃષ્ટિથી દેખાય છે તે સઘળું ઉદાસીનતામાં અસત્ - મિથ્યા લાગે છે. ચૈતન્ય સ્વરૂપ દેખાવાથી - અનુભવાવાથી દેહથી માંડીને તમામ બાહ્ય જગત મડદા તુવ્ય લાગે છે. કેવળ ચૈતન્યમય આ વિશ્વને નિહાળતાં ચિત્ત જગતના સર્વ જડભાવો પ્રત્યે ઉદાસીનભાવ ધારણ કરે છે અને તે ઉદાસીનતા થવાથી વિકલ્પો બંધ થાય છે તેથી મન શાંત થઈને લચ પામી જાય છે ત્યારે જ ચૈતન્થના અભેદને પામેલો આત્મા પોતાને જૂવે છે તેની અનુભૂતિ થતાં પરમાનંદનો રસ ચાખે છે. તેમાં લીન થતાં મુક્તિસુખને અનુભવે છે.

લયાવસ્થા - લય એટલે આત્મામાં સંતાઈ જવું. નિદ્રામાં પણ એક જાતનો લય થાય છે. દર્શનાવરણના જોરે મનનું કાર્ય બંધ થઈ જાય છે ત્યારે લય થાય છે પણ આ લય ઓદયિક ભાવનો છે. ઘાતીકર્મના ઉદયથી થનારો છે તે આત્માના આનંદને ઢાંકનાર છે તેથી તે લયથી આત્માને કોઈ લાભ નથી પરંતુ આત્માને કર્મનો જથ્થો બંધાવી મહાન નુકસાન કરે છે. તે લયમાં પણ આતમા સંતાઈ જાય છે પણ ઇન્દ્રિયો અને મનદ્ધારા થતું જ્ઞાન તે ત્યાં હોતું નથી. સભાનતા રહેતી નથી અને તેથી ત્યાં આત્મિક કોઈ લાભ અનુભવાતો નથી જયારે ઉદાસીનભાવને પામેલો આત્મા જગતના જડપદાર્થોથી ઉભગી ગયેલો, મનથી પર થઈને ઉન્મનીભાવને સ્પર્શે છે ત્યારે આત્મા પોતાના સ્વરૂપમાં ખોવાઈ જાય છે. અમૃતાનંદમાં ડૂબી જાય છે તેજ આત્માની લયાવસ્થા છે. અહીં

ચારિત્ર મોહનો ક્ષયોપશમ હોય છે. જે સાધનરૂપ બની ક્ષાયિકભાવના આનંદની પ્રાપ્તિ કરાવે છે.

भोक्षनुं કારણ प्रज्ञा - प्रज्ञा એટલે શુદ્ધાત્મ-सन्मुण गुड़ेલी ભગવતી ચેતના. જેટલા ક્ષેત્રમાં ચેતન વસ્તુ છે તેટલા જ ક્ષેત્રમાં રાગાદિ બંઘભાવો છે. છતાં બંને વચ્ચે ભાવભેદરૂપ - લક્ષણભેદરૂપ મોટી તિરાડ છે. રાગનો સ્વાદ આકુળતારૂપ - દુઃખરૂપ છે ને જ્ઞાનનો સ્વાદ તો શાંત - સુખરૂપ છે. એમ વિવેક દ્વારા બંજ્ઞેના સ્વાદની ભિજ્ઞતા જણાય છે. તીક્ષ્ણ પ્રજ્ઞારૂપી છીણી દ્વારા તે બંનેને અત્યંત ભિજ્ઞ જાણીને તે પ્રજ્ઞા શુદ્ધ સ્વરૂપમાં પેસીને પોતાને અનુભવમાં લે છે ને રાગાદિને જૂદા કરી નાંખે છે.

तीक्षा प्रज्ञा - ઉગ્રज्ञान-ચેતના એટલે રાગથી ઘેરાય નિ એવી ચેતના. તે અંતરના જ્ઞાન સ્વભાવમાં પ્રવેશી જાય છે. અત્યંત સાવધાનીપૂર્વક - જાગૃતિપૂર્વક અંદરથી સૂક્ષ્મ સાંધને ભેદીને એક બાજુ જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા ને બીજી બાજુ અજ્ઞાનસ્વરૂપ બંધભાવો તેમને સર્વથા જૂદા જૂદા કરી નાંખે છે. બંધભાવના કોઈ અંશને જ્ઞાનમાં રહેવા દેતી નથી અને જ્ઞાનના કોઈ અંશને બંધમાં ભેળવતી નથી. આવી ભગવતી જ્ઞાનચેતના તે મોક્ષનું સાધન છે અને તેને તૈયાર કરવા આત્માએ આગમ, અનુમાન અને યોગાભ્યાસનું અવલંબન લેવું પડે છે.

અંતરમાં જ્ઞાન અને રાગ વચ્ચેની સાંધ પકડવા માટે ઉપયોગમાં ઘણી સૂક્ષ્મતા - એકાગ્રતા જોઈએ. ઇન્દ્રિયો અને મન બંનેથી છૂટીને અતીન્દ્રિય ઉપયોગ વડે રાગથી જૂદો આત્મા અનુભવાય છે. આમાં ઉપયોગને અંતર્મુખ કરવા ઘણો પ્રયત્ન કરવો પડે છે.

સમિતિ - ગુપ્તિના યથાર્થ આચરણથી યોગાભ્યાસ રસ પ્રગટે છે.

## ભાષા સમિતિ ઉપર સંગત સાધુનું દૃષ્ટાંત

સંગત નામના સાધુ બોલવાની શુદ્ધિમાં પહેલેથી જ સમ્ચગ્ ઉપયોગવાળા હતા. કોઈ સમયે માંદા સાધુની વૈયાવચ્ચના કારણે નગરમાં પુષ્કળ નિર્દોષ ભિક્ષાની પ્રાપ્તિ હોવા છતાં મમત્વભાવનો ત્યાગ કરવા નગરને ઘેરો ઘાલેલા શત્રુ સૈન્યમાં બહાર ભિક્ષા લેવા માટે ગયા. તે વખતે સૈન્યના લોકો તે મહાત્માને પૂછે છે તમે અહિંયા ક્યાંથી આવ્યા?

મુનિ - નગરમાંથી.

સૈન્થ - નગરના રાજાનો શો અભિપ્રાય છે? શું રાજા અમારી સાથે લડાઈ કરશે?

મુનિ - કોનો શું અભિપ્રાય છે અને શું કરશે? તે હું જાણતો નથી. સૈન્ય - નગરમાં વસવા છતાં તેમના અભિપ્રાયનું તમને જ્ઞાન કેમ ન થયું? મુનિ - સાધુઓ લોકવ્યાપારથી રહિત હોય છે.

સૈન્ય - ભલે અભિપ્રાય ન જણાયો પરંતુ નગરના લોકો સંધિ અને લડાઈના વિપયમાં શું વાતો કરે છે?

મુનિ - આ વિષયમાં બોલવાના વ્યાપારથી હું રહિત છું.

સૈન્ય - નગરના રાજા પાસે હાથી, ઘોડા વગેરે કેટલા છે?

મુનિ - તેના જ્ઞાનમાં અમે વ્યાપાર વિનાના છીએ. અમે બે કાનથી સાંભળીએ, આંખોથી જોઈએ, પરંતુ તેનાથી પાપવાળું કાર્ચ કરતા નથી. કહેતા નથી. પરંતુ પાપ રહિતનો જ ઉપયોગ કરીએ છીએ. તમે જે પૂછો છો તે સઘળા પદાર્થી પાપવાળા છે. આ જ કારણે એમ કહેવાય છે કે કાન વડે ઘણું સંભળાય છે. આંખો વડે ઘણું દેખાય છે. પરંતુ સાધુઓએ તે સઘળું કથન કરવું યોગ્ય નથી.

સૈન્ય - જો તમે વ્યાપાર વિનાના છો તો અહિં નગરમાં કેમ વસો છો? મુનિ - અમારા એક સાધુ બિમાર છે.

રૌન્ય - તો અમારા સૈન્યમાં કેમ ફરો છો?

મુનિ - મમત્વ ભાવનો ત્યાગ કરવા માટે અમે રાગના સંગ વગરના હોવાથી કોઈ પણ નગર, ગામ, કુલ વગેરેમાં અમે ફરીએ છીએ.

रोन्य - तमे लसुर अने योर छो.

મૂનિ - જાસુસ નથી પણ સાધુ છીએ.

सैन्य - शुं साजिति?

મુનિ - અમારો આત્મા એજ આ વિષયમાં સાક્ષી છે. બીજા કોઈની સાક્ષીની અમારે જરૂર નથી.

સૈન્ય - આવી રીતે જવાબ આપવાથી છૂટી નહિ શકાય.

મુનિ - તો પછી તમને જે ઠીક લાગે તે કરી શકો છો.

રોન્ય - તમારામાં શિક્ષાને સહન કરવાની શક્તિ કયાંથી આવી છે?

મુનિ - ત્રણ લોકના સામર્થ્યથી પણ અધિક સામર્થ્યવાળા પુરુષ વિશેષના ઉપદેશથી.

सैन्थ - तेवी शક्तिवाणा पुरुष डोए।?

મુનિ - ત્રણે કાળને જાણનાર અરિહંત પરમાત્માઓ.

ત્યારપછી સંતોષ પામેલા સૈનિકોવડે મુનિ મુક્ત કરાયા. નગરના અભિપ્રાયને પ્રગટ કરવા વગેરે કાર્યો સાધુ માટે અનુચિત છે માટે ભાષા સમિતિવાળા સાધુ તેવા અનુચિત વચનો ન બોલે. પરંતુ સંગત સાધુની જેમ નિરવધ વચન બોલે.

#### વચન ગુપ્તિ વિષયક ઉદાહરણ

डोईड साधु पोताना सगा वहालाने धर्म पमाडवाना आशयथी मणवा पवा जीला गाम तरइ पवा नीडण्या. पतां पतां मार्गमां योरों साधुने पड़्या. तेनी पासे धनाहि न होवाथी तेने छोडी मूडता योरना सेनापित डेह्युं डे तारे अमे अहीं रहेला छीं अंचुं डोईने न इहेवुं. पेंटलामां थोडो मार्ग डाप्यो तेटलामां सामे पानेया मण्या. तेमां स्वपनो मजी गया. माता, पिता, जंधु वगेरे पण मजी गया. तेथी हवे साधु पाछा इर्या. साधु अने स्वपनो आगज यालवा मांड्या अंटले पेला योरो मज्या. तेमणे पानेयाओंने तथा साधुना मातापिताने लूंटी लीधा अने त्यारे योरो जोल्या हे आ तो पेलो साधु हे पेने आपणे पड़डीने छोडी हीधो हतो? आ वात मातापिताओं सांत्मजी अने योरोने पूछ्युं - शुं आ सत्य छे हे तमे अने पड़डीने छोडी हीधो हतो. योरों हा पाडी अंटले माताओं छरी लाववा इह्युं. अने मनमां विचारे छे हे, "पे स्तननुं हूध पाई मोटो ड्यॉ ते अपराधी नीडण्यों माटे आ स्तनोने प छेही नांपुं."

ચોરોએ પૂછ્યું કે આ સાધુ તમારો શું સંબંધી થાય છે? ત્થારે માતાએ કહ્યું કે આ દુષ્ટ પુત્રને મેં જન્મ આપ્યો છે કે જેણે તમને દેખવા છતાં અને જાણન કરી અને આ રીતે સંકટમાં મૂક્યા! ત્યારે વિસ્મય પામેલા સેનાધિપતિએ સાધુને પુછ્યું કે તમે કેમ તમારા માતા પિતાને ન જણાવ્યું?

त्यारे साधुओ धर्मेड्या डरी. अनंत संसारमां लटङ्ता आत्माने हरेङ्ड जुवो हरेङ संजंध ३५ थया छे माटे विवेडी आत्माओ डोई हिवस स्नेह इरता नथी तथा डपायविषनो निग्रह डरेलो होवाथी द्वेष पण डरता नथी. तथा डानथी सांलजवा छतां डे नेश्रथी जोवा छतां ते जधुं जोवता नथी वगेरे वयनो द्वारा हेशना डरवाथी अमृतनी वृष्टि समान उपहेश सांलजतां सेनाधिपितने सम्यङ्त्व प्राप्त थयुं. ते चोरीना परिणामथी अटडी गयो. उपशान्त थयो अने साधुनी माताने डह्युं डे तमे मारा पण माता छो त्यार पछी विवाहोशित के सामग्रीओ लूंटी दीधी हती ते पाछी आपी.

## અધ્યાત્મના માર્ગમાંથી આત્માનું પતન ક્યારે ન થાય ?

ભગવાન પતંજલિના શ્લોકની સાક્ષી આપી હરિભદ્રસૂરિજી મ.સાહેબ ઉત્તમ તત્ત્વને પ્રાપ્ત કરવાનો ઉપાય બતાવી રહ્યા છે. આત્મિક વિકાસના માર્ગે આગળ વધવા ઇચ્છતા આત્માને પણ અંદરમાં ભવોભવના કર્મો અને ફુસંસ્કારોનો કાફ્લો પડેલો હોવાથી તે ગમે ત્યારે ઉદયમાં આવી આત્માને પટકી ન નાંખે તે માટેના આ ઉપાય બતાવતા ગ્રંથકારના હૃદયમાં કેવો કરૂણાનો ધોધ ઉભરાતો હશે અને જગતના જીવોને તારવાની કેવી ઉમદા ભાવનાઓ હૃદયમાં ઉછળતી હશે તેનો થોડો પણ ખ્યાલ સહૃદયી મનુષ્યને આના દ્વારા આવી શકે છે. સંસારમાં ભટકતા, અથડાતા અને કૂટાતા એવા આત્માને બચાવવા માટેનો આવો ગંભીર અને મહાન ઉપદેશ આપનાર મહાપુરુષોના ઉપકારનો બદલો કેવી રીતે વાળવો એ સમજાતું નથી. નિષ્કારણ કરૂણાશીલ આવા મહાપુરુષોના અંતઃકરણને જાણ્યા પછી તેમના ઉપર ચિત્ત ઓવારી જાય છે અને સઘળું જે કાંઈ મળ્યું છે તે એમના ચરણે સમર્પિત કરી દેવાનું મન થઈ જાય છે. હરિભદ્રસૂરી મહારાજાએ જગતને જે આપ્યું છે તે કોણ આપવા સમર્થ છે? વર્તમાનકાળમાં અન્યક્ષેત્રે યોગસાધનામાં આગળ વધી રહેલા આત્માઓ પણ કહી રહ્યા છે કે તમારા હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજાએ જે ચોગમાર્ગનો ખજાનો ઉદાર હાથે ખોલીને આપ્યો છે તેની આગળ અમારી પાસે જે કાંઈ છે તે બિંદુ તુલ્ય છે. આ બધા શ્લોકોની રચના પાછળ હરિભદ્રસૂરિજી મ. સાહેબના માતૃવત્સલ હૃદયનું દર્શન થાય તો જ તેમની મહાનતા પીછાણી શકાય. નીતરતા અને પ્રયંડ સ્વાર્થથી ભરેલા આ સંસારના ગટરક્લાસ જેવા સંબંધોમાં આ બધું જોવા, જાણવા અને માણવા મળવું એ જીવનો કેટલો બધો આધ્યાત્મિક પુણ્યોદય કહેવાય? જો તેમણે આ બદ્યાં ગ્રંથોની રચના કરી આ અમુલ્ય ખજાનો જૈન શાસનને ભેટ ન આપ્યો હોત તો આજે આપણે કેવા દરિદ્રી અને કંગાળ હોત? આ બધી વાતો સહેજે માનસપટ પર ઉપસી આવતા તેમના ઉપકારરૂપી મેરૂના ભાર નીચે આત્મા દબાઈ ગયો હોય એમ લાગે છે. અનંતકાળમાં ભટકતા અનંતા માતાપિતાઓએ આપણા આત્માની જે હિતચિંતા નથી કરી તે હિતચિંતા એક એક મહાપુરુષોએ કરી છે - એ શાસ્ત્રવચન આ બધું વાંચતા ચથાર્થ અનુભવાય છે. જાણે હૃદય અંદરથી કહી રહ્યું છે કે આ બધાના ઉપકારના ભારથી ક્યારે અને કેવી રીતે આત્મા છૂટશે?

#### <del>ક્રિયામલ અને ભાવમલ</del>

અનંતકાળથી ભટકતા આત્માએ ભટકી ભટકીને ચોગ અને ઉપયોગ બંને બગાડ્યા છે. ચોગનો દુરુપયોગ કરી આત્માની અંદરમાં જબરજસ્ત ક્રિયામલ ઊભો કર્યો છે તો ઉપયોગને બગાડીને આત્માએ ભાવમલને ઉભો કર્યો છે. જે ક્રિયામલના કારણે આજે સર્વજ્ઞકથિત કલ્પવેલડી જેવી તારક ક્રિયાઓ મળવા છતાં જીવને એ ક્રિયા કરતા કરતા આદર અને બહુમાનની છોળો ઉછળતી નથી. એ ક્રિયાના બતાવનાર ગણઘર ભગવંતો પ્રત્યે મન અહોભાવથી ઝૂકી જતું નથી એટલું જ નહિ પણ કેટલાક જીવોને તો આ ક્રિયા પ્રત્યે અરૂચિ રહ્યા કરે છે. આ છે ક્રિયામલ ક્રિયામાં અનાદર તે કુવિયાર સ્વરૂપ બહિરંગયિત્ત છે - તે ક્રિયામલ સ્વરૂપ છે અથવા તો ક્રિયામલનો હેતુ છે. વિધિ, અંતરંગ યતના વગેરે

પૂર્વક સત્ક્રિયાનું સેવન કરતા કરતા ક્રિયામલની નિવૃત્તિ થાય છે, વિચારાત્મક બહિરંગ ચિત્તની શુદ્ધિ થાય છે.

જયારે જ્ઞાનીએ ખતાવેલ તત્ત્વજ્ઞાનનું વિધિ, બહુમાન, આદર ગર્ભિત સેવન કરવાથી ઉપયોગની શુદ્ધિ થાય છે. યોગદૃષ્ટિમાં ખતાવેલ ખેદ, ઉદ્ધેગ વગેરે દોપોનો ત્યાગ થવાથી કુસંસ્કાર સ્વરૂપ અંતરંગ મલિન ચિત્ત દૂર થાય છે અને તેનાથી ભાવશુદ્ધિ થાય છે. અર્થાત્ અંતરંગ ચિત્ત જે કુસંસ્કાર સ્વરૂપ છે તે શુદ્ધ થાય છે.

#### કિયા, યોગરૂપ ક્યારે બને ?

વ્યવહાર-આરાધના આચારની ચોક્સાઈ ઉપર છે જ્યારે નિશ્ચય-આરાધના પ્રણિધાનના બળ ઉપર છે. જ્ઞાનીનો એક જ આગ્રહ છે કે તમારી દરેકે દરેક આરાધના યોગરૂપ બનવી જોઈએ.

દરેકે દરેક આરાધના કરતા તે તે કિયા સારી રીતે - ઉપયોગ, આદર બહુમાનપૂર્વક કરવાનું દૃઢ પ્રણિધાન હોય. તે તે કિયા કાલમાં ચોક્સાઇ હોય, અને તેમાં એકચિત્ત બનીને કરાય તો તેનાથી અંદરમાં ચિત્તની પ્રસન્નતા વધે તો તે યોગ છે. જે આચાર પાલનમાં સમ્યક્ પ્રણિધાનની દૃઢતા ન હોય. આચારકાલમાં ઉપયોગ ન હોય. અંદરમાં ઠરવાપણું ન હોય, સ્વરૂપ જાગૃતિ ન હોય અને માત્ર બીજાને સારું દેખાડવા માટે હોય તે પ્રવૃત્તિ યોગ ન બને. તે પ્રવૃત્તિ તત્ત્વથી શુભ પ્રવૃત્તિ ન કહેવાય.

જેઓ એકલા વિચરે છે. ગુરુની આજ્ઞામાં નથી અથવા તો આજ્ઞામાં હોવા છતાં દરેકે દરેક વાત ગુરુને જણાવતા નથી, ગુરુને પુછીને કરતા નથી. વૃદ્ધાવસ્થામાં એકસ્થાને એકલા રહે છે તેઓના જીવનમાં બહુલતથા સુંદર આચારપાલનનું પ્રણિદ્યાન રહેતું નથી તેથી દીમે દીમે આચાર પાલનમાં શિથિલતા આવતી જાય છે. જેનાથી તે પ્રવૃત્તિઓ યોગરૂપ બનતી નથી તેથી જે પ્રવૃત્તિ કરવા છતાં અંદરમાં ચિત્તની પ્રસન્નતા ઊભી થતી નથી માટે તે મોક્ષમાર્ગ બનતો નથી.

ઓદ્યો દિવસમાં બે વખત બાંદવો, સાંજના સમયે દોરી છોડી નાંખવી, સ્થંડિલ-માત્રાની વસતિ જોવી, પ્રતિક્રમણ માંડલીમાં કરવું, રાત્રિના એક પ્રહર સ્વાદ્યાય કરવો, દરરોજ એકાસણાદિ સ્વરૂપ નિત્ય તપ ને પકડી રાખવું. વિશિષ્ટ દ્રવ્યોનો ત્યાગ કરવો, પાંચ તિથિ એકાસણું - આયંબિલ કરવું. ગોચરીના દોષો ન લાગવા દેવા, દર પંદર દિવસે નાના મોટા બધા જ દોષોની આલોચના લેવી, સમિતિપૂર્વક વર્તવું વગેરેનું પ્રણિધાન અને તે મુજબના આચાર પાલનથી સમ્યક્ત્વ અને સંયમની વૃદ્ધિ થતા તે યોગ બને છે.

#### <u>આચાર પરિમિત, થોગ અસંખ્ય</u>

આચાર પરિમિત છે, યોગ અસંખ્ય છે તેનો અર્થ એ છે કે એક એક આચારમાં અનેક યોગ સમાય છે. એક જ્ઞાનનો આચાર લઈએ તો તેમાં વાચના, પૃચ્છના, પરાવર્તના, અનુપ્રેક્ષાનો યોગ તેમ જ જ્ઞાન ભણવા દ્વારા ગુરુનો વિનય, બહુમાન, ભંક્તિ વગેરે અનેક્યોગ તેમાં સમાઈ જાય છે.

એક યોગની અરૂચિ પકડાય, દૃઢ બને એટલે બીજા યોગની રૂચિ તૂટતી આવે. એક યોગની રૂચિ ઉપયોગમાં પકડાય, દૃઢ બને તો બીજા યોગોની અરૂચિ તૂટતી આવે. ચંડકોશિકનો જીવ પૂર્વભવમાં ગોભદ્ર બ્રાહ્મણ હતો. ચારિત્ર લીધું. બાલમુનિની સાથે ભિક્ષાએ જતાં પોતાના પગ નીચે દેડકીની વિરાધના.... તેમાં સાધુની હિતશિક્ષા ન ગમી... સાધુ ઉપર અરૂચિ વધી.... તેનાથી અન્ય યોગની રૂચિ ઘટતા પતન... સાધુ ઉપર ક્રોધ... મારવાનો પ્રયત્ન... દયાનો પરિણામ ગયો, સત્યનો પક્ષપાત ગયો, સાધુ ઉપરનો પ્રેમ ગયો જેના પરિણામે ચારિત્ર, સમ્યક્ત્વ વગેરે બધું જ ગયું.

ચારિત્રમાં જેટલો જ્ઞાનચોગ ભળે, ચિંતન, મનન ભળે તેટલો તેટલો ભવાંતરમાં તેનો ગુણાકાર થાય. સાધુ અને સાધુતા ઉપર આદર ન આવે તો ધર્માનુષ્ઠાન કરવા છતાં ભાવધર્મનું બીજ વવાતું નથી. મૃત્યુ સમયે સત્કાર્ચને નિંદ કર્યાના પશ્ચાતાપ કરતા કર્તવ્યના પાલનનો આનંદ મહાન છે. કર્તવ્યના પાલનના આનંદ સાથે મરે છે તે અંદરથી સ્વસ્થ હોય છે. શાંત હોય છે. ચિત્તમાં સમાધિ હોય છે. પશ્ચાત્તાપવાળાને અંદરથી અસ્વસ્થતા હોય છે. માટું શું થશે? હું કયાં જઈશ? એ વિચાર મુંઝવે છે. ભાવિ ધૂંધળુ દેખાય છે. માટે જીવનભર કર્તવ્યના પાલનમાં સદા તત્વપર રહેવું જોઈએ.

સાસ્વિક જીવો કર્તવ્યના પાલનમાં ઉદાસીન નથી હોતા. કર્તવ્યના પાલનમાં પ્રમાદ એ તામસ ભાવ છે અને જ્યાં જરૂર નથી ત્યાં દેખીતી એવી શુભ પ્રવૃત્તિ કરવી એ રાજસ ભાવ છે.

### <u>सत्साधन शुं छे ?</u>

જયારે સાધક જીવ સત્ સાધનમાં એકચિત્ત થાય ત્યારે તેની દશા એવી થઈ જાય કે તેને બહારની દુનિયાનું યાવત્ પોતાના ખોળિયાનું પણ ભાન ભૂલાઈ જાય છે. આવી દશાવાળો જીવ સાચો સાધક થઈ સમાધિમરણનો અધિકારી ગણાય.

ખોળિયું છોડીને જતો જીવ જો પોતાની વૃત્તિ ખોળિયામાં જ રાખીને જાય તો તે અવગતિએ જાય. પોતે પીડાય અને બીજાને પણ પીડે. જેને અવગતિ અને પીડાના પ્રકારોથી બચવું હોય તેણે તો મૃત્યુ પહેલાં જ ખોળિયામાંથી વૃત્તિ અસંગ કરીને તેને આત્મામાં જોડી સ્થિતિસ્થાપકદશા સિદ્ધ કરી લેવી જોઈએ. કે જે દશામાં પોતાનું જ મૃત્યું નિહ પણ પોતાના સંસારનું ય મૃત્યુ થઈ જાય. परिणामे तेनी वृत्तिओ जये જ निह એटले डे निर्विडल्प ज्ञानमय थर्घने ते जवन अने मरणथी सहाने माटे मुड्त थाय. ઉपरोड्त स्थितिस्थापड हशा के साधनथी थाय ते साधन क सत् साधन डही शडाय. के सत् साधनना संगथी पोते पोताना रगेरगमां रमी क्षय ते संगने क सायो सत्संग डही शडाय.

જ્ઞાની એક જ કહે છે કે તું તારાથી અટક્યો છું. તારાપણું ગયું અને તરત જ તું તરી ગયો. તારાપણું રહ્યું અને ચારગતિમાં તું ૨૪ળી મર્યો ! તારાપણું એટલે સંસારની હોળી... તારાપણાનો નાશ ત્યાં જ્ઞાન-આનંદની દીવાળી.

#### અનાદિની અવળી ચાલ

અશુભ ફળ મળે ત્યારે નિમિત્ત ઉપર દોષારોપણ અને શુભમાં ઉપાદાનનો ગર્વ એ જીવનું અનાદિનું દૂષણ છે. તેનાથી બચવા અશુભમાં નિમિત્તની નિર્દોષતા અને સ્વદોષદર્શન તેમજ શુભમાં નિમિત્તની મહત્તા અને પોતાની અપૂર્ણતાનો સ્વીકાર એ આગળ વધવાની નિશાની છે.

વિવેકી કોઈના દુ:ખમાં વધારો ન કરે. સત્ય વસ્તુની રજૂઆત આક્રોશપૂર્વક ન કરે. મર્મઘાતક વચનો ન બોલે. મશ્કરીમાં પણ સામાને દુ:ખ થાય તેવું ન બોલે. બને ત્યાં સુધી શાંત અને મૌન રહેવાનું જ પસંદ કરે.

પોદ્ગલિક પદાર્થી, સંયોગો, પરિસ્થિતિઓ ઉપરની આસક્તિ, પકડ છૂટે છે ત્યારે આત્મા અંદરથી શાંત બને છે અને બહારથી મૌન થાય છે.

દરેક જગ્યાએ સમાધાનકારી વલણ કેળવવું. એ વિવેકનું કાર્ય છે. જે સમાધાનપ્રિય ન બને તે સંઘર્ષ પ્રિય બને. ગમે તેવા દોષિત દેખાતા આત્મા ઉપર પણ ભાવકરણાનો ધોધ વહે તો જ શાંતરસ ટકી રહે. વૃદ્ધિ પામે. જ્યાં ભાવકરણા ગઈ અને જ્યાં સામી વ્યક્તિ દોષિત દેખાઈ ત્યાં દ્વેષ, અરચિ, તિરસ્કાર, ક્રોધ, તાડન, તર્જન, નિંદા, વૈરભાવ આ બધા ભાવોનો આત્મા ભોગ બન્યો એટલે નીચે ઉતરવું ખૂબ સહેલું થઈ જાય છે. વિવેકનું કાર્ય સામા આત્માને ઠારવાનું છે. પ્રેમથી નવરાવી દેવાનું છે.

દાંત અને જીભ વચ્ચે જેવો સંબંધ છે તેવો સંબંધ જીવે અન્ય જીવની સાથે રાખવાનો છે. દાંત ટૂકડા કરી કરીને ભૂકો કરીને આપે છે માટે જીભ સ્વાદ કરી શકે છે, પચાવી શકે છે. તેથી જ દાંત ક્યારેક જીભને કચડી નાંખે તો જીભ, દાંતને ઠપકો આપતી નથી તેજ રીતે દાંતમાં તણખલું પેઠું હોય તો તે જયાં સુધી ન નીકળે ત્યાં સુધી તે જપીને બેસતી નથી.

ચોથી દૃષ્ટિમાં હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ મન મૂકીને વરસી રહ્યા છે. એક જ વાત કરે છે કે માનવભવ સાધનાનો સુવર્ણકાળ છે. જેમ ધાતુશાસ્ત્રમાં કહ્યા મુજબ તાંબાની ઉપર સુવર્ણરસ ચડાવવામાં આવે તો તે સે.નું બની જાય છે. પારસમણિના સ્પર્શે લોટું સુવર્ણને પામે છે તેમ યોગાભ્યાસરસ અને ध्यानाल्यासरस वडे मोहनीयना संगे लोढा જेवी जनेली आत्मानी ज्ञान, हर्शन, यारित्र अने तप ३पी धातु सुवर्ण જेवी जने છે. કुतर्ङ अने तेना ઉपलक्षणथी जीका जधा निष्मयोक्त वाणी, वियार, वर्तन, साधनना लेहोना संघर्ष, वाह, विवाह, विजवाहमां साधना माटे मजेला मानवलवने वेडड़ी निह. संसारी छवो पोतानी शक्ति अने समयने वेडड़ी रह्या छे. शास्त्रों आत्मामांथी नीड्ण्या छे अने आत्माने पामवा माटे छे. शास्त्रोमांथी आत्मानुं शुद्ध स्व३प डेवुं छे अने ते डेवी रीते मजे ते शोधवानुं छे. समक्वानुं छे पछी आत्मा ઉपर तेनो प्रयोग डरवानो छे. मानवलव अने परमात्मानुं शासन એड प्रयोगशाजा छे केमां साधड़े पोताना आत्मा ઉपर क प्रयोग डरवाना छे तेना माटे त्याग, तप, संयम, ज्ञान अने ध्यानने साधन जनाववाना छे. साधनना लेहोमां आग्रह राजीने अघडवुं ते योगमाया छे सेम उपाध्यायन्त्र महाराक अरनाथ लगवानना स्तवनमां इही रह्या छे.

"જે ઉપાય બહુવિધની રચના યોગમાયા તે જાણેરે,

શુદ્ધ દ્રવ્ય ગુણ પર્ચય ધ્યાને શિવ દીએ સપરાણેરે" અરનાથ સ્તવન. શુદ્ધ દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયથી પરમાત્માને જે ભજે છે તે પરમાત્માને પામે છે.

#### <u>થોગની વાતો સાકર જેવી -</u>

જેમ સાકરને ગમે ત્યાંથી ખાવ તો તે મીઠી જ લાગે છે અને ગમે ત્યારે ખાવ ત્યારે મીઠી લાગે છે. એવું નથી કે ૧૨ થી ૪ વાગે ખાઈએ તો સાકર મીઠી લાગે અને તે પહેલા કે પછી ખાઈએ તો મીઠી ન લાગે. તેમ યોગની વાતો પછી પહેલી દૃષ્ટિની હોય, છેલ્લી દૃષ્ટિની હોય કે વચ્ચેની દૃષ્ટિની હોય છેવ એને ગમે ત્યાંથી વાગોળે કે ગમે ત્યારે વાગોળે તો તે આનંદ જ આપે છે કારણ કે તે પોતાના ઘરની વાતો છે. જે પોતાની ચીજ હોય, જીવ જેને પોતાનું માનતો હોય તેની વાત કરવામાં, સાંભળવામાં આનંદ આવે છે. આતમાર્થી જીવને આતમાની વાતો સાંભળવામાં ક્યારે પણ કંટાળો ન આવે.

અધ્યાત્મમાં જ્ઞાન એ દૃષ્ટિ છે. જે તત્ત્વનિર્ણયમાં ઉપયોગી છે. દર્શન એ પણ દૃષ્ટિ છે જે પ્રેમ સ્વરૂપ છે જયારે સંચમ અને તપ એ ટેક છે. નિયમ છે. સંકલ્પ છે. મનોયોગોમાં દૃષ્ટિ પણ છે અને સંકલ્પ પણ છે માટે જ્ઞાનદૃષ્ટિ અને સંકલ્પથી અહમ્ - મમત્વનો નાશ થઈ શકે છે.

જો ચોગની વાતો સાંભળવામાં પણ જીવને આનંદ આવતો હોય તો તેના દ્વારા આત્માનુભૂતિ થાય ત્યારે કેટલો આનંદ આવતો હશે? તે કલ્પના કરી શકાય છે.

## <u>સંસાર એ પારકું ઘર છે -</u>

જ્यां सुधी भोक्षे न **જ**ઈએ त्यां सुधी संसारमां ६रेड छवने अवश्य

સમય પસાર કરવો જ પડે છે તો તેમાં પારકું ઘર સમજીને જો જીવ રહે તો જલ્દીથી છૂટકારો થાય. જેમ પારકા ઘરે ગયેલો જીવ ત્યાં ગમે તેટલી પ્રતિકૂળતા હોય તો ત્યાં કોઈપણ જાતની ફરિયાદ કરતો નથી. નભાવી લે છે. ક્યાંય કોઈની સાથે સંઘર્ષ કરતો નથી. બધાની સાથે પ્રેમથી રહે છે ત્યાં બીજાના કામ કરી છૂટે છે તો ત્યાં શાંતિથી સમય પસાર કરી શકે છે. તે જ રીતે આત્મા માટે સંસાર પારકું ઘર છે ત્યાં સહન કરીને, જતું કરીને, સહાય કરીને, મૈત્રી, પ્રેમ, વાત્સત્ય કેળવીને રહે તો જ તે જલ્દીથી મોક્ષે જઈ શકે.

## <u>મુળ ગર્ભશ્રીમંત પણ હાલ ચીંથરેહાલ -</u>

ਪੁੰਦਬੰਗ ਉੱह ਕੇ ਤਵਾਬ સંસાર સોહામણો પણ કોઈને દેખાતો હોય તો પણ તે શું કામનો? સોનાની લંકા સારી હોય, સોહામણી હોય પણ તે આપણી ન હોયતો શું કામની? તે જ રીતે શરીર, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, મન અને બુદ્ધિ ગમે તેટલા સારા ને સોહામણા હોય તો પણ શું કામના? તે જ રીતે પર એવી ભોગ્ય સામગ્રી પણ આત્માને શું કામની?

हेहपिंक्टमां पुरायेत आत्मा को तन अने मननुं हु:फ टाणी न शड्यो अगर के तन अने मन द्वारा आत्माना अतीन्द्रिय सुफने न पामी शड्यो तो शास्त्रनुं अध्ययन अने पंचायार पातन पण डेटतुं डामनुं ?

સત્ની પ્રાપ્તિ સત્ વડે હોય. અસત્ વડે ન હોય. અવસ્થા એ ગુણપર્યાય છે ને કોઇ પણ દ્રત્ય ગુણ-પર્યાય વગર ન હોય. સંસારી જીવની દશા અસત્ છે અને દશાપતિ આત્મા પોતે સત્ છે. મૂળ ગર્ભશ્રીમંત પણ હાલ ચીંથરેહાલ, મૂળ રાજકુંવરી પણ ઢેડને પરણેલી, જાત સત્ની પણ ભાત અસત્ની. દરેક અવસ્થાઓ આત્માના આધારે ઉત્પન્ન થાય છે. સત્ની સમજણ નથી, અને સત્ની દૃષ્ટિ નથી તેથી આત્મામાંથી અસત્ અવસ્થાઓ નીકળ્યા કરે છે. સત્ની સમજણ લઈ સત્ની દૃષ્ટિ કરશું અને દશાપતિને તેના વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં સમજાશું તો વર્તમાન અનિત્ય પર્યાય ને દૂર કરીને નિત્ય પર્યાયને, સત્-અવિનાશી અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરીશું.

## <u>અમુમેવાર્થમાહ -</u>

हवे आજ आगम, अनुमान अने योगाल्यास रसइप प्रज्ञा डेवा प्रडारनी होय छे. अर्थात् आवी प्रज्ञावाणा छवनुं मानस डेवुं होय छे? आवा भानसमां भाध्यस्थ परिएति सहितनो जोध डेवा प्रडारनो होय छे तेने पतंक्षि इही रह्या छे. के श्लोड १०६ नी टीडामां श्रुत, मेधा अने असंमोह प्रधान प्रज्ञावडे सर्वज्ञतत्त्वने लाववुं अम इह्युं ओनो अर्थ क से छे डे आगम, अनुमान अने योगाल्यासरसइप प्रज्ञाडालमां सर्वज्ञतत्त्वविषयङ जोध डेवा प्रडारनो होय छे तेनो विचार डरवो. श्लोड १०२ थी १०९ सुधी ग्रंथिलेह नहि इरेलो होवा छतां योथी दृष्टिमां वर्तता अनालिग्रहिङ मिथ्यादृष्टि अने માધ્યસ્થ પરિણતિવાળા જુવોનો બોધ કેવા પ્રકારનો હોય છે. તે બતાવે છે. માધ્યસ્થપરિણતિ વિના તાત્તિક રીતે આગમ, અનુમાન કે યોગાભ્યાસરસ આવતા નથી. માટે ગુણઠાણાનો વિકાસ કહો કે દૃષ્ટિઓનો વિકાસ કહો કે માધ્યસ્થ પરિણતિનો વિકાસ કહો તે બધું તાત્પર્યથી એક જ છે અર્થાત્ તે બધામાં ૧૯ ભેદ હોવા છતાં અર્થ ભેદ નથી. હવે પછીના ઘણા બધા શ્લોકો પતંજિલ કહી રહ્યા છે તે વાત ગ્રંથકારને ઇષ્ટ છે માટે પોતાની માન્યતામાં તેના શ્લોકની સાક્ષી આપી રહ્યા છે. ટૂંકમાં હવે પછીના શ્લોકો દ્વારા ચોથી દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોનું માનસ કેવું હોય છે? અજ્ઞાન હજુ ટળ્યું ન હોવા છતાં ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ અને માધ્યસ્થ પરિણતિ હોવાના કારણે કેવા પ્રકારનું ઉમદામાનસ અને વિચારસરણી હોય છે તે પતંજિલએ કહેલા શ્લોક દ્વારા બતાવી રહ્યા છે.

न तत्त्वतो भिन्नमताः सर्वज्ञा बहवो यतः । मोहस्तद्धिमुक्तीनाम् तद् भेदाश्रयणं ततः ॥ १०२ ॥ थोथी दृष्टियाणा अयोजी <u>विचारणा -</u>

જે કારણથી પરમાર્થદૃષ્ટિથી વિચારતાં ઘણા સર્વજ્ઞો ભિશ્ન ભિશ્ન અભિપ્રાયવાળા નથી હોતા તે કારણથી सर्नातिशय श्राद्धानां=सर्वथी अतिशय ३५े श्रद्धा કરનારા અથવા તો સાર્વાતિશયશ્રद्धानां सर्वज्ञने विषे अतिशय श्रद्धावाणा એવા સાર્વज्ञભક્તોને સર્વज्ञमां ભેદનો આશ્રય કરવો તે એક જાતિનો મોઢ છે. ઘેલછા છે.

ભેકે ભિન્ન ભિન્ન મતવાળા રામ, કૃષ્ણ, મહાવીરાદિને સર્વજ્ઞ માને છે. આમ સર્વજ્ઞ જગતમાં અનેક જણાતા હોવા છતાં પરમાર્થથી એક જ અભિપ્રાયવાળા છે. અર્થાત્ આપાતદૃષ્ટિથી સ્થૂલબુદ્ધિવાળા જીવોને તેમના કથનમાં પરસ્પર વિરોદ્યાભાસ દેખાતો હોવા છતાં આગમ, અનુમાન અને યોગાભ્યાસરસરૂપ માદ્યસ્થ પરિણતિવાળા જીવને તેમાં વિસંવાદિતા દેખાતી નથી. અર્થાત્ બદ્યા વચનો ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાએ કહેલા હોવાથી અપેક્ષા ન સમજી શકનારને વિરોદ્ય દેખાતા સર્વજ્ઞમાં મતભેદ દેખાય પરંતુ યોગમાર્ગમાં માદ્યસ્થપરિણતિને કારણે સતત ઔદાસીન્યભાવમાં ઝીલતા, ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિવાળા જીવોને સર્વજ્ઞવત્ત્વમાં ભેદ દેખાતો નથી. તેથી સર્વજ્ઞપણામાં શ્રદ્ધાવાળાઓએ સર્વજ્ઞના અભિપ્રાયમાં ભેદ કલ્પવો અર્થત્ મારા સર્વજ્ઞે જે કહ્યું તે જ શ્રેષ્ઠ છે. તારા સર્વજ્ઞે કહ્યું તે બરાબર નથી એમ વિચારવું એ સર્વજ્ઞના ભક્તોનું અવિચારીપણું છે. અજ્ઞાન છે, મોહ છે.

અહિંચા એકવાત સ્પષ્ટ સમજી લેવા જેવી છે કે અન્ય દર્શનમાં પણ રહેલા ઔદાસીન્ય ભાવમાં ઝીલતા અને માધ્યસ્થ પરિણતિવાળા જીવો પોતપોતાના ઉપાસ્થને સર્વज्ञ માને છે. તેઓ પણ તેમના દર્શનમાં કહેલી અઘટિત અને યોગરૂપ ન જણાતી એવી યજ્ઞ - યાગાદિ હિંસા, ગંગારનાન તેમજ બીજા તેવા પ્રકારની સમિતિ - ગુપ્તિથી રહિત ક્રિયાઓ, એ સર્વજ્ઞે કહેલી છે એમ માનતા નથી પરંતુ પછીના કાલમાં સંસારના રાગી જીવો વડે પ્રક્ષેપ કરાયેલી છે એમ માને છે અને તેથી તેઓ સર્વજ્ઞ એક છે. એમ માને છે. જે વાત બુદ્ધિથી કોઈપણ રીતે સંગત થાય નહિ. અને જે માર્ગે ચાલતા યોગમાર્ગમાં સ્પષ્ટ વિરોધ દેખાય તેવી કોઈપણ વાતને તેઓ સર્વજ્ઞ કથિત માનતા નથી કારણકે યોગની ચોથી દૃષ્ટિમાં રહેલા જવોને એટલો દૃઢવિશ્વાસ હોય છે કે જે સર્વજ્ઞ પરમાત્મા छे ते इही पए। रागद्वेषनी वृद्धि थाय तेमक योगमार्गमां प्रतिजंधङ जने तेवी ક્રિયા કે ઉપદેશ કરમાવે નહિ. જે માર્ગે ચાલવાથી જીવની માધ્યસ્થ પરિણતિ ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામે, ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ વિકસિત થાય અને ઉપશમભાવ અધિક अधिक जने तेवी वात प सर्वज कहे. अने तेथी अन्यध्र्शनमां क्हेंसी पए। भिन्न ભિશ્ન વાતો કે જે તે તે અપેક્ષાએ વિચારતાં જવને ચોગમાર્ગમાં આગળ વધારનારી होय છે ते सर्वज्ञ इथित \Upsilon भाने छे. आभ डोईपण दर्शनमां रहेदा आ योथी દૃષ્ટિ સુધી પહોંચેલા સર્વજ્ઞના સાચા ભક્તો છે તેઓ જે ક્રિયાઓમાં સમિતિ -ગુમિ આદિના પરિણામ રહેલા હોય, જે આત્મામાં યોગ રૂપે પરિણમનાર હોય, र् भेनो भोक्ष साथे डांर्डड संजंध घटी शक्तो होय तेवी सघणी क्रियाओने સર્વજ્ઞકથિત માને છે. સમિતિ - ગુપ્તિથી રહિત ગતાનુગતિકપણે ચાલી આવેલી અન્ય ક્રિયાઓને તેઓ સર્વજ્ઞકથિત માનતા નથી પણ પ્રક્ષિપ્ત માને છે. અને આ અપેક્ષાને ધ્યાનમાં રાખીને જ ગ્રંથકાર કહી રહ્યા છે કે સર્વડાના ભક્તોને સર્વજ્ઞતત્ત્વમાં ભેદ કરવો એ ઉચિત નથી.

#### <u>બત્રીસી ૨૩/૧૪ માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ -</u>

આ વિષયમાં કહે છે કે તત્ત્વથી ધર્મ અંગે વિતંડાવાદ કરવાને બદલે પરમાર્થ ગ્રહણ કરવાની ઇચ્છાવાળાને માટે શાસ્ત્રોમાં વિરોધીપણું નથી કારણ કે ધર્મના કહેનારાઓમાં અભેદ હોવાથી. અર્થાત્ શાસ્ત્રાઓની એક જ માન્યતા હોવાથી કારણ કે જે સર્વજ્ઞ છે તે નિર્વાણતત્ત્વને અનુસરનાર છે અને તેથી નિર્વાણમાર્ગને અનુસરીને જ તે તે નચની અપેક્ષાથી તેઓ બોલતા હોવાથી તેઓની દેશનામાં માત્ર શાબ્દિક ભેદ છે પણ તાત્ત્વિક ભેદ નથી અને તેથી સ્થૂલબુદ્ધિવાળાને જ તે તે મતમાં જૂદાપણું જણાય છે. તતઃ = જે કારણે શાસ્ત્રોમાં ભેદ નથી તે કારણે જ તદ્દ = સર્વજ્ઞમાં અધિમુक્તીનામ્ શ્રદ્ધા ઘરાવનારાઓએ શાસ્તાઓમાં જૂદાપણું છે એમ માનવું એ મોહ છે કારણ કે બધા શાસ્તાઓમાં - ધર્મના પ્રણેતાઓમાં એકપણું જ રહેલું છે.

જ्यारे मोह अने अज्ञान घटे छे, अंहरमां छव ठरे छे, गुणोमां ते सुजने अनुलवे छे त्यारे ते आत्माओ हुल अज्ञान पडेलुं होवा छवां डेवी सुंहर विचारणा डरे छे. मिश्ल भिश्ल क्याती वार्तामां ते आत्माओ डेवो समन्वय साधे छे ते अहिंया आपणने कोवा मणे छे. मोह अने अज्ञान घटवाथी छुवमां मार्गानुसारी क्षयोपशम जीववा मांडे छे केना डारणे ते डिषायोनी वास्तविङ अर्थात् अनुजंध्यी मंहता डरवा गुणो अने गुणदृष्टिने पामे छे. आवा क छुवो परिणामनी वृद्धि डरी, विशिष्ट पुण्य उपार्वन डरी, निमित्तानी जजवत्ताओ वैराग्यनी वृद्धि डरी ग्रांथिलेहकनित पारमार्थिङ सम्यडहर्शन पामे छे.

# सर्वज्ञो नाम यः कश्चित्पारमार्थिक एव हि । स एक एव सर्वत्र व्यक्तिभेदेऽपि तत्त्वतः ॥ १०३ ॥

જે કોઈ સાચા સર્વજ્ઞ હોય તે બધા વ્યક્તિથી - નામથી ભિન્ન ભિન્ન હોવા છતાં પણ આખા લોકમાં સર્વજ્ઞપણાથી - તત્ત્વથી એક જ છે. અર્થાત્ ભિન્ન ભિન્ન દર્શનવાળા મહાવીર, કૃષ્ણ, બ્રહ્મા વગેરે નામથી કે વ્યક્તિથી જૂદા હોવા છતાં સર્વજ્ઞરૂપ જાતિથી તો એક જ છે અર્થાત્ વ્યક્તિરૂપે અનેક સર્વજ્ઞ હોવા છતાં તે બધાનું સ્વરૂપ - ગુણો તો એક જ સરખા છે.

### <u>પ્રજ્ઞાપનીયતા અને ગુણગ્રાહીદૃષ્ટિ -</u>

અહિંચા પણ એ વાત ધ્યાનમાં રહે કે અન્ય દર્શનમાં યોગમાર્ગમાં રહેલા માધ્યસ્થ પરિણતિવાળા જુવો જે કૃષ્ણાદિને સર્વજ્ઞ માનીને પૂજે છે તેમાં સર્વજ્ઞમાં જેવા પ્રકારના ગુણો હોય તેવા પ્રકારના ગુણો તેમનામાં છે એમ માનીને પૂજે છે તેથી ખરેખર કૃષ્ણાદિ સર્વજ્ઞ ન હોવા છતાં તે સર્વજ્ઞ છે એમ માનીને પૂજે છે માટે તેની ઉપાસના એ સર્વજ્ઞની ઉપાસના છે. તેમનામાં રહેલી લીલાદિ કે જગતને પેદા કરવું, ટકાવવું, સંહાર કરવો ઇત્યાદિ વાતોનો તેને ખ્યાલ ન હોવાથી અથવા તો આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિથી તેની ઘટમાનતા કરીને સર્વજ્ઞના જે ગુણો પોતાની બુદ્ધિમાં ઉપસ્થિત છે તેનો તે વ્યક્તિમાં સદ્ભાવ છે એમ માનીને શ્રદ્ધાને કારણે પૂજે છે.

માટે વસ્તુંત:તો તેઓ સર્વજ્ઞમાં રહેલા ગુણોના જ પૂજક છે. તેમને પ્રામાણિકપણે કોઈ પ્રામાણિક પુરુષ સમજાવે કે તું જેને માને છે તે ખરેખર સર્વજ્ઞ નથી કારણ કે સર્વજ્ઞ હોય તે લીલાદિ કે જગત સંહારાદિ કરે નહિ તો તે પ્રજ્ઞાપનીયતા ગુણ હોવાના કારણે તરત જ છોડી દે તેમ છે તેથી તેને કોઈ વ્યક્તિનો રાગ નથી પણ વ્યક્તિમાં રહેલ ગુણોનો રાગ છે. પોતે જ વ્યક્તિને ગુણસંપશ્ન માનીને સ્વીકાર કર્યો હતો તે વ્યક્તિમાં જયારે ગુણને બદલે ગુણાભાસ દેખાય ત્યારે તેને છોડતા તેઓ જરા પણ અચકાતા નથી.

આમ ચોથી દૃષ્ટિવાળા સર્વજ્ઞના જે ગુણો હોવા જોઈએ તે ગુણો પોતાના કુળને અનુસારે પ્રાપ્ત થયેલ કૃષ્ણ, રામ વગેરેમાં છે એમ માનીને તેને પૂજે છે. માટે વ્યવહારથી પોતાના માનેલ દેવ એ સર્વજ્ઞ ન હોવા છતાં તેઓ સર્વજ્ઞના જ ઉપાસક છે જ્યારે જૈનકુળમાં જન્મેલાને પણ આ મહાવીરાદિ સર્વજ્ઞ છે એમ ખ્યાલ નથી અને તેને કારણે આવા આવા ગુણસંપશ્ન વ્યક્તિની હું ઉપાસના કરું છું કારણ કે મારે આવા ગુણવાળા થવું છે એવો જેને ખ્યાલ નથી એવી જેને ભાવના નથી અને માત્ર કુલાદિના મમત્વને કારણે જ પોતાને મળેલા દેવને પૂજે છે તે વ્યવહારથી સર્વજ્ઞના ઉપાસક હોવા છતાં પરમાર્થથી તે સર્વજ્ઞના ઉપાસક નથી. કારણ કે સર્વજ્ઞની ઉપાસના તો સર્વજ્ઞ થવા માટે હોય.

# ઈશ્વર જગત્કર્તા નથી

અન્યદર્શનકારો પરમાત્મા જગતને બનાવનાર છે એમ માને છે. ઈશ્વરને જગત્કર્તા માને છે જ્યારે જૈનદર્શન પરમાત્મા જગતને બતાવનાર છે એમ માને છે. પરમાત્માને કેવલજ્ઞાન થયું હોવાના કારણે તેમના સર્વપ્રયોજન સિદ્ધ થઈ ગયા છે પ્રભુ કૃતકૃત્ય થઈ ગયા. દુ:ખ મુક્તિનો પ્રશ્ન તેમને સોલ્વ થઈ ગયો. અનંત આનંદ વેદન પ્રગટ થઈ ગયું. માત્ર પોતાના જ્ઞાનમાં જેવું જગત જૂવે છે તેવું હિતબુદ્ધિથી જગતને જણાવે છે.

આ વિષયમાં અધ્યાત્મના જાણકાર લખે છે કે મારી પાસે ફોરેનના સાયંટિસ્ટો ભૈગા થયા અને કહેવા લાગ્યા કે આ જગતનો ક્રિયેટર છે એમ અમારા કાઈસ્ટ કહે છે. તમારા હિંદુ ધર્મમાં પણ જગતનો ક્રિયેટર માન્યો છે તો અબબે માણસો કહે તે ખોટું અને તમે કહો કે આ જગતનો કોઈ ક્રિયેટર નથી તો તે સાચું તે કેવી રીતે માનવું ? તો તે કહે છે કે તમારા કાઈસ્ટ જે જાણે છે એ બધું તમારી દૃષ્ટિએ સાચું હોવા છતાં એમને આગળ ઘણું જાણવાનું બાકી છે. હજુ એમને એમના જ્ઞાનની આગળ પુનર્જન્મ વિ. ઘણું જાણવાનું બાકી છે. જો ભગવાને બધું બનાવ્યું છે એમ કહો તો તમારે ભગવાનને કુંભાર માનવો પડશે. સુથાર માનવો પડશે. તો તે લોકો કહે કે તો પછી હકીકત શું છે? તો તે કહે છે કે,

God is Creator by Christan View Points, not by fact.

God is Creator by indian View Points, not by fact. By fact only Scientific Circumstencial evidance, Nothing else.

આ Scientific Circumstential Evidence બન્યા કેવી રીતે? એ વાત બુદ્ધિ દ્વારા સમજી શકાતી નથી. પણ અંતઃકરણ જ્યારે સ્વચ્છ બને છે અને જ્યારે બુદ્ધિનું સ્થાન પ્રજ્ઞા લે છે ત્યારે તેના દ્વારા સમજાય છે. વળી તમે એવી શંકા કરો કે ભગવાન છે તો પછી દેખાતા કેમ નથી? તો તે વિષયમાં પણ સાંભળી લો કે

God is in every creature whether visible or invisible not in creation.

જગતમાં જે કુદરતી તત્ત્વો છે ત્યાં બધે જ આત્મા છે - જે સ્વરૂપે પરમાત્મા છે. તેમજ મારી અને તમારી વચ્ચે જે શૂન્યાવકાશ છે ત્યાં પણ આંખથી ન દેખાય, સૂક્ષ્મદર્શક દૂરબીનથી પણ ન દેખાય એવા પણ ઘણા જીવો છે. કુદરતી તત્ત્વો નદી, નાળા, તળાવ, સરોવર, સમુદ્ર, વૃક્ષ, થડ, શાખા, પ્રશાખા, ફુલ, ફળ વગેરે બધામાં જીવો છે જ્યારે જે કૃષ્નિમ તત્ત્વો છે જેવા કે ગ્રામોફોન, રેડિયો, ફોટોગ્રાફી વગેરેમાં જીવો ન હોય.

અને જો તમે કહો છો કે ગોડ ક્રિચેટર છે તો તેણે કઈ સાલમાં જગત ક્રિચેટ કર્યું. તે કહો? એની શરૂઆત થઈ છે કે નહિ? તે કહો? તો તે ફોરેનના સાચંટિસ્ટો કહે છે કે તે અમને ખબર નથી.

तो હવે तमे જરા સમજો કે જેનું બિગિનિંગ થાય તેનો એન્ડ હંમેશા આવે. આતો એન્ડલેસ જગત છે. શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં અનાદિ અનંત જગત છે. જેનું બિગિનિંગ ના થયેલું હોય તેનો બનાવનાર જગતમાં કોઈ હોઈ શકે નહિ. માટે તમારા ક્રાઇસ્ટને અને હિન્દુઓને કે જે ઇશ્વરને કર્તા માને છે તેને હજુ આ બધું જાણવાની જરૂર છે.

#### વિશ્વવ્યવસ્થા અને અધ્યાત્મ બંનેમાં ફેર છે-

आम द्रव्यानुयोगनी दृष्टिએ हे विश्वव्यवस्थानी दृष्टिએ ईश्वरने पगत्हर्ता मानवामां घणी अधी आपत्तिओ आवे छे पेनुं समाधान होई हरी शहे तेम नथी तेथी ते दृष्टिએ परमात्मा हृतहृत्य अनेला होवाना हारणे तेने पगत्हर्ता मानी शहाय निह.

છતાં અધ્યાત્મની દૃષ્ટિએ સાધક પોતાના સત્કાર્યદ્વારા થતા અહંથી બચવા પરમાત્મા ઉપર કર્તાપણાનો આરોપ કરી પોતે પોતાના અહંનો નાશ કરી પરમાત્મા બની શકે છે. એટલે જ ભક્તિયોગની પરિભાષામાં ભક્તિયોગાચાર્યોવડે કરીને પ્રભુ તું જ આ બધું કરે છે. તારા વિના મારું નાવ ચાલે તેમ નથી, તારી ઇચ્છા વિના પાંદડું હાલતું નથી વગેરે પ્રયોગો કરાયા છે તે યથાર્થ છે.

દ્રવ્યાનુચોગમાં પદાર્થનું સ્વરૂપ વિચારાય છે. તેના યથાર્થ સ્વરૂપનો નિર્ણય કરાય છે જ્યારે અધ્યાત્મમાં વસ્તુને કેવી રીતે જોવાથી અંદરમાંથી મોહના ભાવો નીકળે અને આત્મા વિશુદ્ધ બને એ દૃષ્ટિકોણ હોય છે અને તેથી જ દ્રવ્યાનુચોગની અપેક્ષાએ જે પૃથ્વીકાય છે. જે પત્થરની મૂર્તિ છે તેને અદ્યાત્મમાં આપણે પરમાત્મા કહીએ છીએ. કારણ કે મૂર્તિમાં પ્રાણપ્રતિષ્ઠા કરવા દ્વારા પરમાત્મવત્ત્વ ઉતારવામાં આવ્યું છે એટલે પછી ત્યાં દ્રવ્યાનુયોગનો દૃષ્ટિકોણ લાગુ પાડી શકાય નહિ. તેજ રીતે ૧૦૦ રા. ની કરન્સી નોટ એ દ્રવ્યાનુયોગની દૃષ્ટિએ એક કાગળનો ટૂકડો છે છતાં તેમાં ૧૦૦ રા.ની સ્થાપના કરેલી હોવાથી અને વ્યવહારમાં - ચલણમાં તેના દ્વારા ૧૦૦ રા. નો માલ મળતો હોવાથી પછી તે કાગળિયું રહેતું નથી.

પ્રસ્તુત શ્લોક દ્વારા ગ્રંથકાર એક જ વાત સમજાવવા માંગે છે કે જગતમાં બે જ માર્ગ છે (૧) યોગમાર્ગ (૨) ભોગમાર્ગ અથવા તો ધર્મમાર્ગ અને સંસાર માર્ગ.

#### ચોગમાર્ગ અને ભોગમાર્ગ -

જે જુવો ચોગમાર્ગમાં રહેલા છે. માધ્યસ્થ પરિણતિવાળા છે. ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિવાળા છે અને ઉપશમભાવમાં ઝીલનારા છે તે કોઈપણ દર્શનમાં રહેલા હોય અને કોઈ પણ દેવના ઉપાસક હોય તો પણ તે સર્વજ્ઞ તત્ત્વના જ ઉપાસક છે. અને જેઓ સંસારમાર્ગમાં રહેલા છે. જેમનું માનસ રાગ-દ્રેષાદિથી, કષાચોની વાસનાથી વાસિત છે. બદ્ધાગ્રહી છે. ખોટી પકડવાળા છે. કલેશ અને સંઘર્ષ પ્રદાન જેમનું જીવન છે. એવા જીવો ગમે ત્યાં રહ્યા હોય, ગમે તેના ઉપાસક હોય (ભલે પછી તે મહાવીરાદિ કે જે ખરેખર સર્વજ્ઞ છે તેના પણ ઉપાસક હોય.) તો પણ તેઓ પરમાર્થથી અસર્વજ્ઞના જ ઉપાસક છે.

એનાથી એકવાત સમજી લેવા જેવી છે કે ગ્રંથકાર કાંઇ આ શ્લોક લખવા દ્વારા અન્યદર્શનના દેવને સર્વજ્ઞ તરીકે કહેવા માગતા નથી પણ તેના ઉપાસકનું માનસ શુદ્ધ હોવાના કારણે તે સુદેવની ઉપાસના કરે છે એમ કહે છે. આવા શ્લોકોને ધ્યાનમાં રાખીને એનો ભાવાર્થ, એદંપર્યાર્થ હાથમાં નહિ આવવાને કારણે હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ જેવા પણ અન્યદર્શનના દેવને સર્વજ્ઞ માને છે એવી ગેરસમજ ઊભી થાય છે તે દૂર થવી જરૂરી છે. હકીકતમાં આ કાંઇ હરિભદ્દસૂરિજી મહારાજની માન્યતા નથી પણ ચોથી દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવો કે જેમનામાં સૂક્ષ્મ બોદાનો અભાવ છે અને ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ છે, માધ્યસ્થતા છે, તેના વિચારો છે. જો પોતાને પણ માન્ય હોત તો

## पक्षपातो न मे वीरे न द्वेयः कपिलादिषु युक्तिमद् वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः -

આ દ્વારા વીર વચનને જ કેમ સ્વીકાર્યું ? એક જ કારણ કે બીજા વચનોની સામે તુલના કરતા તેમને વીરનું જ વચન યુક્તિસંગત લાગ્યું.

માટે વ્યવહાર દૃષ્ટિથી તો જે વીતરાગ સર્વજ્ઞ હોય તેને જ સર્વજ્ઞ કહેવાય અને આત્મકત્યાણ કરવા માટે દેવ તરીકે તેનું જ ગ્રહણ કરાય અને બીજા તેવા ન હોય તો તેને સર્વજ્ઞ ન કહેવાય. અને આત્મકલ્યાણ કરવા તેનો દેવ તરીકે સ્વીકાર ન કરાય. કારણ કે જો તેમ ન કરવામાં આવે તો જીવોનું અન્ય દેવો પાસે જવા દ્વારા જે હિત થવું જોઈએ તે ન થાય.

બત્રીસી ૨૩/૧૫ માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ લખે છે કે -

મુખ્ય અર્થાત્ પારમાર્થિક આરાધનાના વિપયભૂત સર્વજ્ઞ એક જ છે કારણ કે વ્યક્તિથી તે ભિશ્ન હોવા છતાં તે બધામાં સર્વજ્ઞત્વરૂપ જાતિ એક જ છે અર્થાત્ સર્વજ્ઞો અનેક હોવા છતાં બધાનું સ્વરૂપ એક જ છે અને આરાધનાના વિષયભૂત તો સર્વજ્ઞપણું જ છે, ગુણો જ છે પણ વ્યક્તિ નથી અને તે સ્વરૂપ - તે ગુણો બધામાં સમાન હોવાથી સર્વજ્ઞ એક કહેવાય.

## બુદ્ધિતત્ત્વની ઉપયોગિતા

આ શ્લોક દ્વારા ગ્રંથકારશ્રી દૃષ્ટિને સ્વચ્છ અને વિશાળ બનાવવાની વાત કરી રહ્યા છે. જીવ દૃષ્ટિ પામે તો જ લાભ છે. નહિ તો દૃષ્ટિ વિના અથડાવાનું છે. વ્યવહારમાં પણ માણસને ચસુ નથી હોતા, જોવાનું સાધન નથી હોતું તો કેટલી મુશ્કેલી પામે છે? તો અધ્યાત્મમાં આત્માને વિવેકને પ્રગટાવનાર યોગની દૃષ્ટિ ન હોય તો શું થાય? સંસારમાં માણસ ગમે તેટલો તન્મય થાય તો પણ તેનાથી પર થઇ શકાતું નથી જયારે આત્મામાં તન્મય થઇ જઇએ તો સંસારથી પર - અતીત થઇ જવાય છે.

સાધન અને સાધનાની તરતમતાના ભેદમાં રહેવા કરતાં સાધ્યને મુખ્ય ભાવે વિચારવામાં આવે તો બધા સાધનો એક સરખા ફળરૂપે દેખાશે.

કોઇપણ પદાર્થ જૂવો અને તેમાં ભેદ પાડે તેનું નામ બુદ્ધિ. વિકલ્પ છોડી દેવો એટલે બુદ્ધિ છોડી દેવી, કોઇ પણ પદાર્થમાં ગુણદોષ છે નહિ પરંતુ આપણા ભોક્તાભાવ પ્રમાણે તે ભાસે છે. પદાર્થમાં રાગ-હેષના ભાવો નથી પરંતુ આપણા ભોક્તાભાવની અપેક્ષાએ ઇષ્ટ, અનિષ્ટ લાગે છે. પદાર્થમાં રાગહેષવાળા ભાવો જોવા માટે બુદ્ધિની જરૂર છે. પણ વીતરાગભાવમાં સ્થિર રહેવા માટે બુદ્ધિની જરૂર પડતી નથી. બુદ્ધિ તો માત્ર હેય, ઉપાદેય તત્ત્વને જાણવા પુરતી જ ઉપયોગી છે. પછી તેની જરૂર રહેતી નથી. બુદ્ધિથી પરમાત્મતત્ત્વના વિકલ્પો કરીને પરમાત્મામાં લીન થવાનું છે પછી બુદ્ધિ કે વિકલ્પની જરૂર રહેતી નથી.

## <u>સંપ્રદાય શબ્દનો અર્થ -</u>

ઉપકરણ, સામાચારી અને સંપ્રદાયના ગાઢરાગથી સંઘર્ષ વધે છે. સમ્ચક્ત્વની સાધના બાજૂ પર રહી જાય છે. સાધ્ય વીતરાગતા અને કેવલજ્ઞાન છે જે પરમ આનંદવેદન સ્વરૂપ છે તેનું લક્ષ્ય ભૂલાઈ જાય છે. મુહપત્તિના બોલમાં 'સમક્તિ મોહનીય પરિહરું'નો અર્થ એ છે કે હે જીવ! તું હવે ક્ષયોપશમભાવમાં અટક નહિ પણ તેમાંથી આગળ વધીને હવે ક્ષાયિકભાવ તરફ જા, અર્થાત્ ક્ષપકશ્રેણી માંડ. સમ્યક્ત્વ મોહનીયનો ઉદય એ અંતઃકરણની વિકાસ પામેલી નિર્મળ અવસ્થા છે એને પણ જ્યાં પરિહરવાની વાત છે ત્યાં સંપ્રદાયવાદ અને ઉપકરણનો મોહ ક્યાં રાખવાનો હોય? આ જ સંપ્રદાયમાં કે અમુક ગચ્છની માન્યતામાં જ સમક્તિ મળે એમ કહે તો તે બરાબર નથી. પૂર્વના કાળમાં ૮૪ ગચ્છ હતા અને દરેક ગચ્છ મોટે ભાગે પોતાની સામાચારી અને પોતાની માન્યતામાં સમક્તિ માનતા હતા અને બીજાને મનાવતા હતા. તેમ જ બીજાને માન્ય પ્રણાલિકા - સામાચારી વગેરેનો નિષેદા કરતા હતા. આજે તેમાંના ઘણા બધા ગચ્છો નાશ પામ્યા. તેની સાથે તેમની માન્યતા પણ નાશ પામી. એની સાથે એમનું સમક્તિ પણ ગયું.

સમ્ ઉપસર્ગ + પ્ર ઉપસર્ગ + દા દાતુ તેને વ્યાકરણનો घન્ પ્રત્યથ લાગીને સંપ્રદાય શબ્દ બન્યો છે તેનો નેશ્વચિક અર્થ આ છે કે અનાદિકાળથી સંસારમાં ભટકતો જીવ અજ્ઞાન અને મોહના પ્રભાવે પોતાનું વાસ્તવિક સત્ય સ્વરૂપ અને સમ્યક્સ્વરૂપ ભૂલી ગયો છે તેને વારંવાર બીજા બીજા શબ્દોથી, બીજા બીજા પર્યાયોથી ફેરવી ફેરવીને તેની બુદ્ધિમાં ઘુંટવું, ઉતારવું અને એ હારા એના અજ્ઞાન અને મોહનો નાશ કરવો એ સંપ્રદાયનો નેશ્વચિક અર્થ છે અને આવું સ્વરૂપ જયાં જેવા, જાણવા મળે છે, જયાં રહી આ સ્વરૂપ પામી શકાય છે, તેને અનુરૂપ વિધિ-નિષેધનો ચર્ચાર્થ માર્ગ જયાં આચરવા મળે છે તેવા સદ્યુરુની છાયામાં રહેવું તે વ્યવહારથી સંપ્રદાય છે. સંપ્રદાય એ કોડિયું છે. જેમ દીવો સળગાવવો હોય તો હથેળીમાં ન સળગાવાય તેને માટે કોડીયું, દિવેટ, તેલ વગેરે જોઈએ તો જ પ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય. તેમ આત્મજ્ઞાનનો સમ્યક્ પ્રકાશ લાદાવો હોય તો તે ઘરમાં રહી, અર્થકામની ગુલામી કરી કે પત્ની પરિવારાદિના ઝમેલામાં રહેવાથી ન મળે તે માટે તો જ્ઞાની, ગીતાર્થ, સંવિગ્ન ગુરુના ચરણકમળની ઉપાસના જોઈએ. અને તે જયાં મળે છે એવું વાતાવરણ વ્યવહારથી સંપ્રદાય છે.

સાધુ ભગવંતને જે શાંત, દાંત, મહંત, ભદંત આદિ વિશેષણો આપવામાં આવે છે તે અનંતાનુબંધી, અપ્રત્થાખ્યાનીય અને પ્રત્થાખ્યાનીય કષાય તેમનામાં નથી તે અપેક્ષાએ છે અને આ ત્રણ ચોક્ડીનો અભાવ જેનામાં વર્તે છે તેનામાં સંપ્રદાય, સામાચારી અને ઉપકરણોનું મમત્વ હોય નહિ. વાસ્તવિક રીતે પોતે જે ગચ્છ કે જે સંપ્રદાયમાં છે તેના વડીલોની આજ્ઞા અનુસાર દેશકાલ સાપેક્ષ જે વ્યક્તિ જે સાધન અપનાવે તેના પ્રત્યે ટીકા કે નિંદા નહિ કરતા ઉદાર દૃષ્ટિ રાખવી જોઈએ અને એ સાધનથી પણ એ સાધના કરી આગળ વધતા હોય તો તેને ગૌરવની દૃષ્ટિથી જોવું જોઈએ. દેવચંદ્રજી મહારાજ ખરતર ગચ્છના હતા છતાં સમક્તિી હતા. દ્રવ્યાનુયોગના મહાજ્ઞાતા હતા. પરમાત્મતત્ત્વના પરમ ઉપાસક હતા. તેમની ચોવીસીમાં દ્રવ્યાનુયોગના માધ્યમે

પરમાત્મભક્તિ ઉપર જબરજસ્ત પ્રકાશ પાયરેલ છે તેમજ તેઓ ઉપાધ્યાય ચશોવિજયજી મહારાજ પ્રત્યે અતિશય આદર અને બહુમાન ધરાવતા હતા. ઉપાધ્યાયજી મત્સા.ના જ્ઞાનસાર ગ્રંથ ઉપર તેમણે ખૂબ જ તાત્ત્વિક જ્ઞાનમંજરી ટીકા લખી છે.

અध्यात्मना मार्गमां डेवलज्ञानना लक्षे साधना डरवानी छे. साध्य, साधना, साधड अने साधन आ यारनो परस्पर संजंध छे. धर्मना साधनो पृह्गलना जनेला छे. पृह्गल द्वेत तत्त्व छे. षे अनंत भेहे छे. तेनी रमत विश्वित्र छे. लगवान पण तेने पहाँच्या नथी पण तेनाथी छूटी गया छे. धर्मने यलाववा अने धर्मने डरवा माटे ते ते डाजना महापुरुषों द्वय, क्षेत्र, डाजने अनुरूप साधन जतलाव्या छे. षे डाजभेहे थोडो घणो ईरहार पामे छे अर्थात् तेना मूजलूत स्वरूपमां पायानो इरहार न होवा छतां तेमां डांर्डड ईरहार द्रव्य, क्षेत्र, डाजने डारणे थाय छे. पण तेना द्वारा साध्यने पामवानुं छे. पण साधनने माटे अध्यानुं नथी. प्रभु डेवलज्ञान द्वारा पुह्गलद्रव्यनुं द्वेतपणुं डे षे अनंतलेहे छे ते काणे छे छतां डही शहता नथी. अवी आ द्वेतनी विश्वित्रता छे.

#### સાધનના ઝઘડા કરીને સાધ્યનો ભોગ કદાપિ લેવાય નહિ.

એક કરોડ રા. ના ખર્ચે પણ દેહને तो બચાવવાનો જ હોય. દેહના ભોગે એક કરોડ રા. ના બચાવાય કારણ કે જો દેહ નથી તો પછી એક કરોડનો ભોગવટો કોણ કરશે? તે જ રીતે ઇન્દ્રિયના ભોગે પણ શરીરને તો બચાવવાનું જ હોય પણ ઇન્દ્રિયને બચાવવા કાંઈ શરીરનો ભોગ ન લેવાય.

કેવલજ્ઞાન આપણા બધા પાસે વિધમાન છે પણ અનુભવ નથી. જ્યારે ચક્રવર્તીપણું છે નહિ પણ તેવા ભાવ કરો તો અંદરમાં કર્મરૂપે બંધાય. ચક્રવર્તીપણું નથી - છે - નથી. જે વસ્તુ વિનાશી છે તે હોય તો પણ નથી કહેવાય. કારણ કે રહેવાની નથી જ્યારે જે વસ્તુ અવિનાશી છે તે ન હોય તો પણ છે એમ કહેવાય. કારણ કે સાચા અર્થમાં છે.

સંસારમાં ઘણું દુ:ખ છે પરંતુ થોડું સુખ પણ છે જ્યારે મોક્ષનું સુખ તો જોયું નથી, જાણ્યું નથી તો પ્રત્યક્ષ સુખ છોડી પરોક્ષ સુખને શા માટે પકડવાનું ? આવી શંકાના સમાધાનમાં જ્ઞાનીપુરુષો જણાવે છે કે આત્મા જ્ઞાયક અને વેદક છે. સુખ, દુ:ખ અને આનંદ આ ત્રણ ભેદ વેદનના છે. કોઈ પણ જીવ ક્યારે પણ આ ત્રણ વેદનમાંથી એક વેદનવાળો હોય જ. જો મૂળમાં આનંદવેદન નહિ હોય તો સંસારી જીવમાં સુખવેદન ક્યાંથી આવશે?

સંસાર ત્રણ ભેદે છે (૧) દેહ સંસાર (૨) મોહ સંસાર (૩) મોહને રમવા માટેના સાધન ઘર-બાર-પૈસા વગેરે - તે પરિગ્રહ સંસાર.

(૧) સીમંઘર સ્વામી પણ સંસારી. કારણ દેહ છે માટે - તેમને દેહરૂપ

સંસાર છે (૨) સાધુને દેહ સંસાર અને મોહસંસાર છે તેઓ મોહનો નાશ કરવા માટે ત્યાગી બન્યા છે, સાધક છે, હજુ મોહનો નાશ કર્યો નથી (૩) જ્યારે ગૃહસ્થ બધી રીતે સંસારી છે.

आत्महर्शी पुरुष सणे छे हे हर्भजंध छे होधाहिथी, हशे क्षमाहिह तेह;
प्रत्यक्ष अनुलव सर्वने, येमां शो संहेह ?
छोडी मत हर्शनताो, आग्रह तेम विहत्प;
हह्यो मार्ग आ साधशे, जन्म तेहना अत्प.
गर्छमतनी हत्पना, ते निह सह्व्यवहार
लान नहीं निजरुपनुं, ते निश्चय निह सार.
मुजयी ज्ञान हथे अने, अंतर छूट्यो न मोह,
ते पामर प्राणी हरे, मात्र ज्ञानीनो द्रोह.
प्रतिपत्तिस्ततस्तस्य सामान्येनैव यावतां।

## प्रतिपत्तिस्ततस्तस्य सामान्येनैव यावतां । ते सर्वेऽपि तमापन्ना इति न्यायगति परा ॥ १०४ ॥

ततः = अधा सर्वज्ञो लितथी એક જ होवाथी तस्य - ते सर्वज्ञनी सामान्थर्भे केटला सर्वज्ञलक्ट्योनी प्रतिपत्तिः - लिक्ट्यि छे ते अधा अनुयाथीओ मुण्य सर्वज्ञने क प्राप्त थयेला छे. એ प्रधान न्यायनी रीति छे अर्थात् ओ श्रेष्ठ न्थाय मार्ग छे.

तमन्तरेण तत्प्रतिपत्तेरसिद्धेः डा२७ डे भुण्य सर्वज्ञत्व विना सर्वज्ञनी (भक्ति घटी शक्ती नथी.

સર્વજ્ઞપણું જગતમાં એક જ છે અને સર્વજ્ઞપણાના કારણે ભક્તિ કરનારા સર્વજ્ઞભક્તો છે પણ આ શિવ છે, આ બ્રહ્મા છે માટે ભક્તિ કરતા નથી અર્થાત્ સર્વજ્ઞભક્તોની શિવત્વ, મહાવીરત્વાદિ રુપેણ ભક્તિ નથી પરંતુ સર્વજ્ઞત્વેન ભક્તિ છે.

सामान्यथी એટલા માટે કહ્યું કે વિશેષથી સંપૂર્ણપણે સર્વજ્ઞપણાનું જ્ञान કોઈપણ છદ્દમસ્થ સર્વજ્ઞભક્તને સંભવિત જ નથી. સંપૂર્ણપણે સર્વજ્ઞપણાનું જ્ञान થઈ જાય તો તો પોતે જ સર્વજ્ઞ બની જાય તેથી તેના અનુયાયીઓને यावतां तन्त्रांतरीयाणामि = डे જે જૈનદર્શન કે ઇતરદર્શન કોઈમાં પણ રહેલા હોય તે સદ્યળીઓને સર્વજ્ઞની સામાન્યથી જ ભક્તિ સંભવે છે.

આના દ્વારા જેઓ ફુલાચારથી કે મમત્વાદિના કારણે પોતપોતાના દેવ કૃષ્ણ, મહાવીરાદિને માને છે તેઓ સર્વજ્ઞના ઉપાસક નથી તેથી **યાવતાં** પદથી તેઓનું ગ્રહણ થતું નથી. યોગની ચોથી દૃષ્ટિમાં વર્તતા જીવો પોતે જ્યાં રહ્યા હોય ત્યાં પણ તેઓને મોક્ષનું લક્ષ્ય બંધાઇ ગયેલું હોવાના કારણે પોતે પોતાના ઇષ્ટ દેવને સર્વજ્ઞ માનીને જ ભક્તિ કરે છે. તેઓનું અંતઃકરણ વિશુદ્ધ અને નિર્મળ બનેલું હોવાને કારણે સર્વત્ર આ આત્માઓ ગુણને જ જોવાના સ્વભાવવાળા છે અને જે રીતે ગુણની પ્રાપ્તિ અને આત્મવિકાસ થાય તે રીતે કરવાનું તેઓનું લક્ષ્ય હોય છે.

જેમ કે ૧૫૦૦ તાપસો પહેલે ગુણઠાણે રહેલા હોવા છતાં સ્વરૂપને, મોક્ષને પામવાનું લક્ષ્ય દઢ થઈ ગયું હતું તો તેમણે કેવો પુરુષાર્થ કર્યો ? જ્યારે તેમણે સાંભળ્યું કે જેઓ પોતાની શક્તિના બળે અષ્ટાપદના આઠ પગથિયા ચડી ઉપર કૈલાસનાથના દર્શન કરે છે તે આત્માઓ તે જ ભવમાં મોક્ષ પામે છે. તો તેઓએ તે પગથિયા ચઢવા જાલિમ પુરુષાર્થ કર્યો.

ਪ੦੦-ਪ੦੦ तापसोनी ત्रश टूड़्डीओ छे. केमां એક टूड़्डी अहमना पार्थ अहम डरे छे. पार्थ सूड़ाईने अधित थयेती सेवाण अने सूर्यनी गरमीथी अधित थयेतुं पाणी पीએ छे. ते त्रीका पगथिया सुधी छे. जीकु टूड़्डी छहुना पार्थ छह डरी यदे छे तो ते जीका पगथिया सुधी आवी छे अने त्रीकु टूड़्डी उपवासना पार्थ उपवास डरी आगण वधे छे ते पढेला पगथिया सुधी आवी छे.

આ પંદરસો તાપસો પહેલા ગુણઠાણે હોવા છતાં યોગની યોથી દૃષ્ટિને પામેલા છે. તેઓનો મનોયોગ અત્યંત વિશુદ્ધ થયેલો છે. એક માત્ર કૈલાસનાથને ભેટવાની, તેના દર્શન કરીને આત્માને પાવન કરવાની સમ્યક્ ઇચ્છાનું જોર એટલું બધું તીવ્ર બન્યું છે કે જેના કારણે મતિજ્ઞાનના ઉપયોગમાંથી કચરા જેવી બધી અસત્ ઇચ્છાઓ કે જે સંસારવર્ધક છે તેને કચડી નાંખી છે અને આ ઇચ્છાના બળ ઉપર મનોયોગને વિશુદ્ધ, બળવાન અને સાત્ત્વિક બનાવી રહ્યા છે. મતિજ્ઞાનના ઉપયોગમાં આ ઇચ્છાના બળ ઉપર વીતરાગતાને ઘૂંટી રહ્યા છે.

અધ્યાત્મના માર્ગમાં જ્ઞાન સમ્ચગ્ ઇચ્છાને પેદા કરવા માટે છે અને અસત્ ઇચ્છાને કચડવા માટે છે. જ્ઞાન દ્વારા અસત્ ઇચ્છાઓ ન નીકળે અને સમ્ચક્ ઇચ્છા ન પ્રગટે તો જ્ઞાન સમ્ચગ્ બનતું નથી. અભવ્યને વારિત્રકાળમાં નવપૂર્વનું જ્ઞાન થવા છતાં પણ તેનું જ્ઞાન તેને મોક્ષની ઇચ્છા પ્રગટાવી શક્તું નથી માટે તેનું જ્ઞાન સમ્ચગ્ બનતું નથી. જ્યારે અષ્ટપ્રવચન માતાનો જાણકાર પણ પોતાના જ્ઞાન દ્વાર્શ સંસારની અસારતા જાણે છે અને મોક્ષને ઝંખે છે તો તે જ્ઞાની છે. તેનું જ્ઞાન સમ્ચગ્ છે.

એકલા જ્ઞાનથી સંસાર ચાલતો નથી પણ જ્ઞાન દ્વારા વસ્તુનો બોદ થયા પછી જીવ વિષયોને ઇચ્છે છે અને તેના માટે પુરુષાર્થ કરે છે માટે સંસાર ચાલે છે. જ્ઞાન તો વસ્તુનું પ્રકાશન કરે છે. તે વસ્તુને જાણ્યા પછી તેણે કઈ દિશા પકડવી તે તેના ઉપર આદારિત છે. ઔદચિકભાવે સંસારની ઇચ્છા થાય છે જ્યારે ક્ષયોપશમભાવે જીવ મોક્ષને ઇચ્છે છે.

આમ પંદરસો તાપસોને કૈલાસનાથના દર્શન કરવાની ઇચ્છાની તીવ્રતા ઉપર વિશુદ્ધિ વધતા અને પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય પ્રબળ બનતા એવા નિમિત્તોનું નિર્માણ થયું કે પંદરસો થોડા જ કાળમાં કેવલજ્ઞાન પામ્યા.

આ કેવી રીતે બન્યું?

ज्ञानी કહે છે કે જેને દેહના જ દર્શન થાય છે તેને અંદરમાં રહેલ દેવના દર્શન કેવી રીતે થશે? માટે હે જવ! હવે તું એવું કર કે જે કર્યા પછી કશું કરવાનું બાકી ન રહે.

મતિજ્ઞાનના ઉપયોગમાં આશય, ઉપયોગ અને લક્ષ્યની તીવ્રંતાથી કોઇ પણ યોગથી કોઇ પણ ગુણમાં રસની પરાકાષ્ઠા થતાં ક્ષપકશ્રેણી મંડાય છે. વિનય, વૈયાવચ્ય, ત્યાગ, તપ, સંયમ, પશ્ચાતાપ, આલોચન વગેરે એક એક વિકલ્પમાં રસ રેડતાં શીખવાનું છે. અને તે રસ કેવી રીતે તીવ્રતાને પામે તેનો જ સતત વિચાર કરવાનો છે. અત્યાર સુધીમાં જે જે આત્માઓએ ક્ષપકશ્રેણી માંડી છે તે કેવી રીતે માંડી હશે? શું વિચાર્યું હશે? કેવા ભાવો કર્યા હશે? તેની વારંવાર તપાસ કરવાથી લાભ થાય છે.

ਮੁਣਰੂਰਸਾਂ ચોથી દૃષ્ટિને પામેલા જીવો અંતર્મુખતાને વરેલા હોય છે તેથી તેઓ એક માત્ર પોતાના સાધ્યને જ સાધવામાં તત્પર હોય છે. બીજા શું કરે છે? અથવા તો તેમણે શું કરવું જોઈએ? આવી વિચારધારાથી તેઓ રહિત હોય છે.

અંતર્મુખ દૃષ્ટિ, શાંત સ્વભાવ, કષાયોનો ઉપશમ, ગુણગ્રાહિતા, ગુણાનુરાગ, માદગસ્થતા, પ્રજ્ઞાપનીયતા, સ્વરૂપનું લક્ષ્ય, તેને અનુરૂપ જાગૃતિ, પુરુષાર્થ -આ બધું મોથી દૃષ્ટિમાં હોય છે. આ હોવા છતાં ગ્રંથિભેદ નહિ થયેલો હોવાના કારણે સૂક્ષ્મબોધનો અહિંયા અભાવ વર્તે છે.

આ દૃષ્ટિમાં વર્તતા સાધકો બધા સર્વજ્ઞના જ ઉપાસક છે કારણ હૃદય પરમાત્માને અર્પણ થયેલું છે. કોઈ પણ કાળે બુદ્ધિથી મોક્ષ મળતો નથી. હૃદયથી મળે છે. અભેદતત્ત્વ કેવલજ્ઞાન સાથે હૃદય અભેદ થાય છે બુદ્ધિ નહિ. હૃદયને મોહનીય કર્મ સાથે સંબંધ છે. બુદ્ધિને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ સાથે સંબંધ છે. બુદ્ધિ કરતાં હૃદય ઘણું ચઢી જાય છે. બુદ્ધિથી અનર્થ પણ કરી શકાય છે પરંતુ હૃદય તો કોમળ છે તે અનર્થ કરી શકતું નથી. જ્ઞાન વિશેષ ન હોવા છતાં ૧૫૦૦ તાપસોએ જે મોક્ષ મેળવ્યો છે તે હૃદયની કેળવણીથી મેળવ્યો છે. જીવ માત્ર પાસે સત્તામાં કેવળજ્ઞાન પડેલું છે તો જીવ માત્ર પાસે ક્ષયોપશમભાવ ન હોય? સમક્તિ એ માત્ર જૈન સંપ્રદાય કે ગચ્છની મોનોપોલી નથી જેને તત્ત્વની જિજ્ઞાસા તીવ્ર થાય તેને જ્ઞાનનો ક્ષયોપશમ થઈ શકે છે.

### विशेषस्तु पुनस्तस्य कात्स्न्येनासर्वदर्शिभिः । सर्वेर्न ज्ञायते तेन तमापन्नो न कश्चन ॥ १०५ ॥

े डारशयी जद्या छद्मस्थो वडे ते सर्वज्ञनो संपूर्णलेह प्रशातो नथी डारश डे तददर्शनात् = सर्वज्ञ हेजाता नथी. अने श्रेशिङादिने सर्वज्ञ हेजाता होवा छतां पश तज्ज्ञानाऽगते: - तेओना - जेनाराओना ज्ञाननो ते विषय जनतो न होवाथी छद्मस्थो वडे सर्वज्ञनी संपूर्ण विशेषता जाशी शङाती नथी.

મોટે ભાગે તો જીવો સર્વજ્ઞને પ્રત્યક્ષ સાક્ષાત્ રૂપે જોઈ શક્તા નથી. તેથી તેમને તેમના સંપૂર્ણ ગુણો કેવા હોય તેનો યથાર્થ બોધ થતો નથી અને જે જીવો પ્રત્યક્ષરૂપે જૂવે છે તે પણ પોતે અસર્વજ્ઞ હોવાથી સર્વજ્ઞની જે સંપૂર્ણ વિશેષતા છે તેને જાણી શક્તા નથી અને તેથી વિશેષરૂપે તો કોઇપણ જીવ સર્વજ્ઞનો આશ્રય કરતા નથી. અર્થાત્ સર્વજ્ઞના ભક્તો- છદ્મસ્થ જીવો સર્વજ્ઞપણાના સંપૂર્ણસ્વરૂપના બોધવાળા હોતા નથી.

ેબત્રીસી ૨૩/૧૬ માં ઉપાધ્યાયજી મ. સાહેબ -

छह्मस्थ लड़तोथी सर्वज्ञनी सर्व प्रडारे = जही विशेषता क्याती नथी तेथी पृथ्वी पर = क्यतमां डोई पए छह्मस्थ लड़त ते सर्वज्ञनो विशेषपछे आश्रय डरीने रहेवो नथी. सर्वज्ञमां रहेव स्वनंतज्ञान, अनंतहर्शन, अनंतयारित्र, पूर्ण आनंह वर्गरे सर्व विशेषताओ छह्मस्थना ज्ञानमां क्याती नथी डारएडे ते छह्मस्थना ज्ञानना विषयनी जहार छे.

छद्दमस्थनुं ज्ञान मोहनीयडर्मना उद्दये विडारी जनेतुं छे अने ज्ञानावरणीय डर्मना उद्दये विनाशी जनेतुं छे. विडारी अने विनाशी એ जनेमां इंट छे.

કપડું મેલું છે, તે વિકારીભાવ છે,

કપડું ફાટ્યું છે, તે વિનાશીભાવ છે. જ્યાં સુધી છાદ્મસ્થિક જ્ઞાન છે અર્થાત્ મતિજ્ઞાન છે ત્યાં સુધી તે અપૂર્ણ

છે પછી ભલે ગમે તેટલું શ્રેષ્ઠ હોય તો પણ તે મતિજ્ઞાન અનંતમાં ભાગનું જ જ્ઞાન કરાવે છે અને તેથી સર્વજ્ઞની ઉપાસના કરવાવાળા સર્વજ્ઞના ભક્તોનું જ્ઞાન પણ મર્ચાદિત જ હોવાથી તે અલ્પજ્ઞાનથી સર્વજ્ઞતત્ત્વની બધી જ વિશેષતાઓ કેવી રીતે જાણી શકે ? અર્થાત્ ન જ જાણી શકે અને તેથી અહિંયા ગ્રંથકાર કહી રહ્યા છે કે સર્વજ્ઞના ભક્તોથી સર્વજ્ઞની બધી વિશેષતાઓ જણાતી નથી. અને તેથી કોઈ પણ સર્વજ્ઞભક્ત સર્વજ્ઞને વિશેષપણે આશ્રિત નથી પણ બધા જ સર્વજ્ઞને સામાન્થથી જ આશ્રય કરીને રહેલા છે.

### तस्मात्सामान्यतोऽप्येनमभ्युपैति य एव हि । निर्व्याजं तुल्य एवासौ तेनांशेनैव धीमताम् ॥ १०६ ॥

સર્વજ્ઞનો વિશેષપણે કોઇ જ ભક્ત ન હોવાથી અર્થાત્ બધાગુણોના જ્ઞાનપૂર્વક સર્વજ્ઞનો આરાધક કોઇ ન હોવાથી જે કોઇ છદ્દમસ્થભક્ત સામાન્થપણે પણ આ સર્વજ્ઞને સ્વીકારે છે અર્થાત્ સામાન્થથી પણ સર્વજ્ઞની ભક્તિ કરે છે તે વિચારકોની દૃષ્ટિએ તે અંશથી અર્થાત્ સર્વજ્ઞની સામાન્થની ભક્તિની અપેક્ષાએ निर्व्यांजं = વાસ્તવમાં તુલ્ય છે = સમાન છે.

સર્વજ્ઞત્વ જાતિથી - સર્વજ્ઞના ગુણોથી જેમ બધા સર્વજ્ઞો એક છે તેમ સર્વજ્ઞની ભક્તિની અપેક્ષાએ બધા ભક્તોમાં એકત્વ છે. બધા જ સર્વજ્ઞભક્તો પોતપોતાના સ્થાન અને ક્ષયોપશમના ઉચિતપણાવડે કરીને સર્વજ્ઞની આજ્ઞાના પાલનમાં તત્પરપણે વર્તે છે.

અર્થાત્ કહેવાનું તાત્પર્ય એટલું જ છે કે બધાની શક્તિ, સંચોગો, પ્ણ્ય, અવસ્થાઓ જુંદી જુંદી છે. બધા આત્માઓ ગુણોના ઉપાસક અને ગુણોના પૂજક હોવા છતાં બંધા એક સરખું દાન, શીલ, તપં, પરમાત્મભક્તિ વગેરે કરી શકતા નથી. વળી બધા જ આત્માઓ બધા જ યોગો સાધી શકે તેવું પણ હોતું નથી. ગૂરોની ઉપાસના અને ગુણોની ઝંખના હોવા છતાં સંસારની ઉપાધિમાં પડેલા આત્માઓમાં આ બધી ભિશ્નતા તો રહેવાની જ. તેમજ એક જ ભક્તિયોગ વગેરે આરાધતા જીવોમાં પણ મોહનીય કર્મ અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષચોપશમની વિચિત્રતા - ચઢ ઉતરપણું પણ ૨હે છે. બાહ્ય પુણ્ચના ઉદયથી મળેલ સામગ્રીઓ અને શક્તિમાં પણ ઓછાવત્તાપણું જોવા મળે છે તેથી બધા જ સર્વજ્ઞભક્તોમાં ભક્તિ વગેરેમાં દેશકાલાદિ સંચોગોને કારણે ફેરફાર તો દેખાવાનો જ. પરંતુ તે બધા જ એક જ સર્વજ્ઞના ઉપાસક છે તેનું કારણ એ છે કે બદાનું લક્ષ્ય વીતરાગતા, મોક્ષ અને ગુણોની પ્રાપ્તિ છે અને આ લક્ષ્ય સાથે જ તેઓ પોતપોતાના ઇષ્ટ દેવોને સર્વડા માનીને ભજ રહ્યા છે અને વળી આમ હોવા છતાં બધા જ ભક્તો સર્વજ્ઞના સામાન્યથી જ ઉપાસક છે કારણ કે વિશેષ રીતે એટલે કે સંપૂર્ણરીતે તૈના સ્વરૂપને તેઓ ગ્રહણ કરવા માટે અસમર્થ છે. તેને જાણવા માટે શક્તિમાન નથી. સંપૂર્ણ રીતે તેને જાણનાર તો ते तेमना पेवो प थर्ग भय छे पछी ते सर्वज्ञलक्त रहेतो नथी.

यथैवैकस्य नृपतेर्बहवोऽपि समाश्रिताः । दूरासन्नादिभेदेऽपि तद्भृत्याः सर्व एव ते ॥ १०७ ॥

## सर्वज्ञतत्त्वाऽभेदेन तथा सर्वज्ञवादिनः । सर्वे तत्तत्त्वगा ज्ञेया भिन्नाचारस्थिता अपि ॥ १०८ ॥ जाह्यक्रियाना लेह हेशझाव सापेक्ष छे -

लेभ એક रालने आश्रित એवा घणा पण पुरुषो होद्दा वगेरेना लेह्यी हूर - नलु आहि लेहवाणा होवा छतां पण ते जधा ल रालना सेवडो छहेवाय छे. अर्थात् जधा सेवडोमां नाना मोटा होद्दायी लेह होवा छतां जधाने सेववा योग्य राल એક ल छे ते ल रीते पोताना अधिडारलेह्यी लिश्ल लिश्ल आयारनुं पालन इरनारा सधणा सर्वज्ञलक्तो लिनाहि मतने अवलंजन इरीने रहेवा सर्वज्ञतत्त्वने ल अनुसरनारा लाखा. अर्थात् पहेवा गुण्ठाणायी मांडीने जारमा गुण्ठाणा सुधी जधा ल पोतपोतानी इक्षानुसारे आयारनुं पालन इरे छे. लेम आहिधार्मिङ होय तो सधणा हेवोनी लिक्ति इरे. लेमां यारियरङ संज्ञवनी अयरङ नीतिथी वीतराग हेवनी लिक्ति पण आवी लय. समित्रति होय तो वीतराग हेवनी लिक्ति पण आवी लय. समित्रति होय तो वीतराग हेवनी लिक्ति पण आवी लय समित्रति होय तो वीतराग हेवनी लिक्ति इरे तेम ल द्रव्य अने लाव अनुसंपा इरे लयारे साधुने परमात्मनी आज्ञाना पालनउप लावपूल ल होय अने लगतना ज्ञवोनी लावानुइंपा इरे ते जधा आम पोतपोतानी इक्षा अनुसारे लिश्लिलिश्ल स्थानमां रहेवा अने लिश्ल लिश्ल आयारनुं पालन इरता होवा छतां सर्वज्ञ तत्त्वने अनुसरनारा छे.

ક્ષયોપશમ ભેદે બદામાં ભેદ હોવા છતાં તેમજ આચરણામાં ભેદ હોવા છતાં હૃદયમાં ભેદ નથી. હૃદયમાં તો ઝેક માત્ર સર્વજ્ઞની જ ઉપાસના બેઠેલી છે. અને પોતાને સર્વજ્ઞ થવાનું લક્ષ્ય છે. આમ બાહ્ય ક્રિયાનો ભેદ હોવા છતાં આશય, ઉપયોગ અને લક્ષ્યથી ભેદ નથી. અધ્યાત્મ મુખ્યતયા હૃદયને અનુસરે છે. બાહ્ય ક્રિયાના ભેદ તો દેશકાલ સાપેક્ષ છે. તે તો રહેવાના પણ આ બધું હોતે છતે પણ હૃદયમાં નિર્વાશતત્ત્વ ગમી ગયું છે અને તેથી નિર્વાશતત્ત્વની ઉપાસના નિર્વાશતત્ત્વને પામવાના લક્ષ્યથી કરાય છે એ આ દૃષ્ટિમાં મુખ્ય છે.

ચોંગની આ ચોથી દૃષ્ટિની વિશેષતા એ છે કે તેઓ સ્વચ્છ અંત: કરણવાળા છે અને આત્મસાક્ષીએ પ્રામાણિક છે. જગતમાં પ્રામાણિકતા અને વફાદારીનું મૂલ્ય ઘણું છે તો પછી અધ્યાત્મમાં તેનું મૂલ્ય કેમ ન હોય ? હજુ ગ્રંથિ ભેદાઈ નથી. સૂક્ષ્મ બોધ આવ્યો નથી છતાં અંદરથી પ્રામાણિકતા અને વફાદારી તો જૂવો કે તેમને આ ભવમાં નિર્વાણથી ઓછું કાંઈ જ ખપતું નથી. સંસાર ગમે તેટલો સોહામણો દેખાતો હોય તો પણ તેમને એ આકર્ષી શકતો નથી એમને સંસારની ઇચ્છા થતી નથી.

#### <u>પ્રામાણિકતાનું ઇનામ બહુ મોટું છે.</u>

મોક્ષમાર્ગમાં આગળ આગળ પ્રચાણ કરવા માટે વિશુદ્ધ પુણ્ય જોઇએ. વિશદ્ધપુણ્ય વિશુદ્ધિથી બંધાય છે. અને તે માટે આશય, ઉપયોગ અને લક્ષ્યની વિશુદ્ધિપૂર્વકનું પંચાચાર પાલન જોઈએ છે. આશય, ઉપયોગ અને લક્ષ્યની વિશુદ્ધિ આત્મિક ક્ષેત્રે પ્રામાણિક બનવાથી આવે છે માટે જ પહેલા ગુણસ્થાનકની વાસ્તવિકતા માટે વૈરાગ્ય જેમ મુક્યો તેમ તે વૈરાગ્યને જ્ઞાનગર્ભિત બનાવનાર પ્રામાણિકતા, પ્રજ્ઞાપનીયતા પણ આવશ્યક છે. સંસારમાં કે અધ્યાત્મમાં પોતાના સ્થાનને વફાદાર રહેવામાં બહુ મોટું ઇનામ મળે છે અને અપ્રમાણિક બનનારને નુકશાન પણ તેટલું જ છે. અધ્યાત્મના ક્ષેત્રમાં આવ્યા પછીથી જેને અંદરમાંથી તમામ સંસારની ઇચ્છાઓ, આકાંક્ષાઓ, વૃષ્ણાઓ, નામના, કીર્તિ, પદ, પ્રતિષ્ઠાની લાલસાઓ ઊંડે ઊંડે પણ રહેતી નથી ત્યારે અધ્યાત્મની વિશુદ્ધિ થાય છે અને ત્યારે સાધકને જે પુણ્ય બંધાય છે તે વિશુદ્ધ કક્ષાનું હોય છે જે સાધકની સતત રક્ષા કરે છે. ચારિત્ર જેવા ઉચ્ચ સ્થાનને પામ્યા પછી પણ અંદરની પ્રામાણિકતા યાલી ગઈ તો તે આત્માઓ કઈ સ્થિતિને પામ્યા તે માટે શાસ્ત્રમાં મંગુ આચાર્ચ, સુમંગલ આચાર્ચ, જમાલી વગેરેના દૃષ્ટાંતો સુપ્રસિદ્ધ છે.

મંગુ આચાર્ચ રસનેન્દ્રિયની આસક્તિમાં ભૂલા પડ્યા અને ખોટો બચાવ કરવા ગયા તો કર્મસત્તાએ તેમને વ્યંતરનિકાયમાં, યક્ષની યોનિમાં દેવ બનાવ્યા. સુમંગલ આચાર્ચને એક કમરપષ્ટા ઉપર મમત્વ રહી ગયું અને અંતિમ સમયે પણ આલોચના કરવાની શિષ્યોની હિતશિક્ષાને અવગણી તો કર્મસત્તાએ તેમને સુરા અને સુંદરીઓથી ભરપુર અનાર્ચ દેશમાં રાજકુમાર બનાવ્યા અને જમાલીએ પરમાત્માના એક વચનમાં પ્રામાણિકતા ગુમાવી તો કિલ્ભિષિક દેવપણું પામ્યા અને નીચે સ્થાને રહેલા આત્માઓ પણ પોતાના સ્થાનને વફાદાર રહ્યા તો ઉપર ચડી ગયા. આ જ સંદર્ભમાં ભગવતી સૂત્રમાં લખે છે કે જૈન શાસનના મહાવ્રતોને લીધા પછી તેને વફાદાર ન રહેનાર વધુમાં વધુ પહેલા દેવલોકથી ઉપર જઈ શકતો નથી જ્યારે અન્ય દર્શનની સંન્યાસ દીક્ષા ગ્રહણ કરીને તેને વફાદાર રહેનાર ઉપર ઉપરના દેવલોકમાં જઈ શકે છે.

#### કર્મચોગનું ભયસ્થાન

કર્મચોગનું ભચસ્થાન કલિકાલમાં એક દેખાઈ રહ્યું છે કે આત્મા તેમાં એટલો બધો ઓતપ્રોત થઈ જાય છે કે જેમાં તે પોતાની જાતને- સ્વરૂપને ભૂલી જાય છે એટલે સદ્પ્રવૃત્તિઓનો પણ એક સંસાર ઊભો થઈ જાય છે. જ્ઞાનીઓનું એક જ ફરમાન છે કે જે કાંઈ કરો તેમાં તમારી જાતને ભૂલો નહિ. તમારા નામ અને રૂપને કેન્દ્રમાં રાખીને કાંઈ કરો નહિ. તમારી દરેક પ્રવૃત્તિઓમાં સ્વરૂપનો ખ્યાલ રાખો કોઇપણ પ્રવૃત્તિની પાછળ આધ્યાત્મિકતાનો સ્પર્શ રહેવો જોઈએ.

ચતુર્વિદ સંઘનું સ્વાસ્થ્ય આજે બગડી રહ્યું છે. પદ, પ્રતિષ્ઠા, પરિગ્રહ, નામના, કીર્તિનું આકર્પણ એ આંતરિક શૂન્યાવકાશનું ચિક્ષ છે. આંતરિક તૃપ્તિના અભાવમાં જ બાહ્ય સામગ્રી તરફ લક્ષ્ય જાય છે.

ઉપાદાન અનુકૂળ ન થાય ત્યાં સુધી શુભ નિમિત્તોનો સરળ ભાવે સ્વીકાર થતો નથી. શુભ નિમિત્તોમાં દોપ જોનાર જીવનો અનાદિકાલીન વક પરિણામ છે. જેનું ભવભ્રમણ અધિક છે તેવા આત્માઓનું પોતાના ઉપાદાનને તૈયાર કરવા પાછળ દૂર્વક્ષ્ય હોય છે તેમાં જો કે તે આત્માઓનો દોષ દેખાય છે તો પણ તત્ત્વરૃષ્ટિથી વિચારતાં તો તે ભવિતવ્યતાના હાથનું એક રમકડું જ બની રહેલ છે એટલા માટે વિવેકી અને સમજદાર આત્માએ તેનો અફ્સોસ કરવો યોગ્ય નથી. માધ્યસ્થરૃષ્ટિવાળા જીવોનું આ સમાધાન છે.

### न भेद एव तत्त्वेन सर्वज्ञानां महात्मनाम् । तथा नामादि भेदेऽपि भाव्यमेतन्महात्मभिः ॥ १०९ ॥

તે તે પ્રકારે ઇષ્ટાનિષ્ટ નામાદિનો ભેદ હોવા છતાં ભાવસર્વજ્ઞમાં પરમાર્થથી ભેદ નથી એ વાત શ્રુત, મેધા અને અસંમોહ સહિત પ્રજ્ઞાથી મહાત્માઓએ વિચારવી.

जुद्धना ભક્તને जुद्धमां सर्वज्ञतानुं ज्ञान છે तेथी तेने सर्वज्ञ तरीडें जुद्धनुं नाम ઇष्ट છે અને મહાવીરના ભક્તને મહાવીરમાં સર્વज्ञतानुं ज्ञान छे तेथी ते महावीरने सर्वज्ञ तरीडे स्वीडारे છે. परंतु वास्तवमां तेमां डोई लेह नथी. આ वात श्रुत, मेधा અને અસંમોહ सिंहत प्रज्ञाथी विચारवी અर्थात् श्रुत, थिंता अने ભावनाज्ञानपूर्वड विचारवा योग्य છે.

ચોથી દૃષ્ટિને પામેલા આત્માઓ અંદરથી ઉજ્ભ્વળ અંત:કરણવાળા બનેલા હોવાથી, તેમજ સ્વરૂપને પામવાનું લક્ષ્ય અને ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિના કારણે અતીન્દ્રિય તત્ત્વના માર્ગમાં કેવો વિદોચાત્મક માર્ગ અપનાવે છે અને પોતાની બુદ્ધિને અનુસારે વસ્તુનું કેવું સમાધાન શોદ્યે છે. એ વાત ગ્રંથકાર બતાવી રહ્યા છે.

तेओ કહી રહ્યા છે કે જીવ જયાં સુધી અધ્યાત્મમાં સ્થૂલ દૃષ્ટિવાળો છે ત્યાં સુધી જ એને સર્વજ્ઞમાં ભેદ દેખાય છે કે મારા સર્વજ્ઞ એ સર્વજ્ઞ છે. તારા સર્વજ્ઞ એ સર્વજ્ઞ નથી પરંતુ જયારે શ્રુતની સાથે મેધા અને અસંમોહ પ્રજ્ઞા ભળે છે ત્યારે તેને ખ્યાલ આવે છે કે આ રીતે સર્વજ્ઞમાં ભેદ જોવો એ તો બરાબર નથી. જીવ પોતે જે વાતાવરણમાં રહીને આગળ વધ્યો હોય અને જેનાથી ભાવિત થયો હોય તેને અનુરુપ તેનામાં સર્વજ્ઞત્વનો નિર્ણય હોય અને તેથી તે તેનામાં સર્વજ્ઞત્વ માને તે સ્વાભાવિક છે અને બીજા સર્વજ્ઞ છે એવું ન સાંભળ્યું હોય અથવા તેમના ઉપદેશનો વિશેષ બોધ ન હોય તેમના વિષયમાં

પોતાની મતિ ભાવિત ન બની હોય તો તેથી તેને અન્યમાં સર્વજ્ઞત્વની શ્રદ્ધા ન હોય તે બની શકે છે. પરંતુ તેટલા માત્રથી તેમનામાં સર્વજ્ઞત્વનો અભાવ સિદ્ધ થતો નથી કારણ કે દરેક સર્વજ્ઞો પોતપોતાના અનુયાયીઓને સંસારની અસારતા, હિંસાદિ દોષોની ભયાનકતા, તેનાથી બચવા તેના ત્યાગનો ઉપદેશ, મોक्षनी સ્ંદરતા, વૈરાગ્ય વગેરેની વાતો કરી રહ્યા છે તેથી દરેક સર્વજ્ઞનો ઉપદેશ નિર્વાણતત્ત્વને અનુસરનારો છે માટે તેમાં ભેદ જોવો એ મંદ બુદ્ધિવાળા જુવોનું કાર્ય છે પરંતુ મેંઘા અને અસંમોહ સહિત પ્રજ્ઞાથી વિચાર કરતા વિચારવંત આત્માઓને તેમાં ભેદ દેખાતો નથી. આવું ચોથી દૃષ્ટિવાળા જોવોનું સમાધાન છે. તે ગ્રંથકાર આ શ્લોક દ્વારા જણાવી રહ્યા છે. સૂક્ષ્મબોધને પામેલા પાંચમી દૃષ્ટિવાળા જ્ઞાનીઓની અપેક્ષાએ આ સમાધાન સાચું ન હોવા છતાં પોતાની કક્ષાને અનુસરીને કરાયેલું તેઓનું આ સમાધાન ગ્રંથકાર માન્ય કરે છે તેનું કારણ એ છે કે આ માન્યતામાં આગળ જઈને સૂક્ષ્મ બોધ પ્રાપ્ત કરાવે, ગ્રંથિને ભેદાવે તેવી સુંદર ચીજો પડેલી છે અને તે એ કે પોતાની વિચારણામાં - માન્યતામાં આગ્રહ હોવા છતાં કદાગ્રહ નથી. પ્રજ્ઞાપનીયતા પડેલી છે. એટલે કે પ્રાજ્ઞ અને પ્રામાણિક પુરુષો દ્ધારા સત્ય વાત સમજાવાતા તેઓ તેનો સહેજે સ્વીકાર કરે તેવી યોગ્યતા ધરાવે છે તેઓ એક માત્ર સત્યના, સમાધિના અને ગૂણોના ચાહક છે.

જ્યારે અંતઃકરણ નિખાલસ, સ્વચ્છ અને મોક્ષમાર્ગને અનુસરનારું બને છે ત્યારે તેની યોગસંબંધી ભૂલો કે અંતઃકરણ સંબંધી ભૂલો એ સંતવ્ય બની જાય છે અને તેના ઉપયોગમાં પડેલી સારી ચીજો જેવી કે ઉપશમભાવ, વૈરાગ્ય, અંતઃકરણની નિર્મળતા, નિખાલસતા, સરળતા, ગુણાનુરાગ, ગુણગ્રાહિતા - વગેરેનું મૂલ્ય વધી જાય છે કારણ કે આ મૂલ્યવાન કિંમતી - અતિકિંમતી ચીજોના બળ ઉપર જ પેલી ક્ષતિ દૂર થઇ જવાની છે અને આત્મા સમકિત રત્ન પામી જવાનો છે.

જેમ એક બાળક કે જેનું અંતઃકરણ નિખાલસ છે તે પોતાની કાલી-કાલી ભાષામાં પોતાની સમજથી પોતાને જે સાચું લાગે છે (તે આપણી દૃષ્ટિમાં ખોટું હોવા છતાં) તે બોલે છે ત્યારે આપણને તે અનિષ્ટ લાગતું નથી કારણ કે આપણે સમજીએ છીએ કે તે નિર્દોષ છે, અજ્ઞાન છે, તો ત્યાં અજ્ઞાન હોવા છતાં દુષ્ટતા નથી, અંતઃકરણ મલિન નથી તો આપણા માટે તે સંતવ્ય બની જાય છે તેમ આ આત્માઓનું અજ્ઞાન પણ ઉપરોક્ત ગુણોને કારણે સંતવ્ય બની જાય છે.

અધ્યાત્મના માર્ગમાં આગળ વધવામાં સૌથી વધુ ખરાબ અને પ્રતિબંધક ચીજ અંતઃકરણની મલિનતા, અપ્રજ્ઞાનીયતા, અપ્રમાણિકતા છે. એ હોતે છતે ગમે તેવો શાસ્ત્રનો ઊંચી કોટિનો બોધ કે ઉંચી કોટિની ક્રિયા કે બહારના દેખાતા ભવ્ય ત્યાગાદિ કાર્યો એ આદરણીય બનતા નથી.

જેમ કે એક માણસ પોતાની પત્નીને ટી.બી. કે કેન્સર થયેલ હોય તે વખતે તેનો એોષધ ઉપચાર ન કરે. સેવા ન કરે અને કરોડોના ઝવેરાતથી તેને શણગારે તો તે જગતમાં પ્રશંસનીય બનતો નથી કારણ કે આંતરિક તત્ત્વ જ્યારે બગડેલું છે ત્યારે તેનો જ ઉપચાર સો પ્રથમ કર્તવ્ય છે તેના અભાવમાં બાહ્ય શણગાર કરવો એ બાલિશતા છે, અધમતા છે. સજ્જનતા અને સાધુતા નથી.

હવે પતંજલિ પોતાના કથનમાં શાસ્ત્રગર્ભિત યુક્તિને કહે છે.

### चित्राचित्रविभागेन यच्च देवेषु वर्णिता । भक्तिः सद्योगशास्त्रेषु ततोऽप्येविमदं स्थितम् ॥ ११० ॥

સમ્ચક્ અધ્યાત્મસંબંધી શાસ્ત્રની વિચારણા કરનાર શાસ્ત્રમાં ચિત્ર અને અચિત્ર એમ બે ભેદથી દેવ વિષચક ભક્તિ વર્ણવી છે તે કારણથી પણ ભિન્ન ભિન્ન દર્શનમાન્ય સર્વજ્ઞો એક જ છે એમ સિદ્ધ થાય છે. શાસ્ત્રોમાં લોકોત્તર એવા સર્વજ્ઞ દેવોની ભક્તિ અનેક ભેદવાળી કહી હોત તો બધા સર્વજ્ઞો તત્ત્વથી એક જ છે એમ ન કહી શકાય પરંતુ શાસ્ત્રોમાં બધા સર્વજ્ઞોની કરાયેલી ભક્તિ અચિત્ર અર્થાત્ એક જ પ્રકારની કહી છે તેથી બધા સર્વજ્ઞ એક જ છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

सुष्टु अध्यात्म इति स्वध्यात्म, तस्य इदम् એ અર્થમાં તિદ્ધિતનો अण् પ્રત્યય લાગતા **सौवाध्यात्म** થયેલ છે.

आ थ वात ने स्पष्ट इस्ता इहे छे. संसारिषु हि देवेषु भक्तिस्तत्कायगामिनाम् । तदतीते पुनस्तत्त्वे तदतीतार्थयायिनाम् ॥ १११॥ चित्रा चाद्येषु तद्रागतदन्यद्वेषसङ्गता

अचित्रा चरमे त्वेषा शमसाराखिलैवहि ॥ ११२ ॥

संसारवर्ती हेवयोनिमां रहेल लोडपाल, डामहेव वर्गरे हेवनी गतिमां रहेला हेवोनी लिंड्ति ते लोडो डरे छे डे જेमने मरीने तेवी हेवगतिमां लवुं छे. परंतु षेओने संसारथी अतीत એवा मोक्षने विषे लवुं छे तेवा योगीओनी लिंड्ति तो तहतीत = संसारथी अतीत એवा सर्वज्ञने विषे होय छे.

સંસારી દેવો વિષેની ભક્તિ એ રાગ-દ્વેષથી સંશ્લિષ્ટ જ હોય છે. સંસારી દેવો પોતાના ભક્તોની ભક્તિથી રીઝે એવા હોય છે. બીજા કરતા તેને વધારે માનો, અધિક ગુણગાન કરો ત્યારે તે રીઝે છે અને જો તે રીતે તેમની ભક્તિ ન કરો તો પોતાનો પરચો-પ્રભાવ પણ બતાવે છે. જેમ કુમારપાળે કંટકેશ્વરીના

કહેવાથી બોકડાનો વધ ન કર્યો તો કંટકેશ્વરીએ માથામાં ત્રિશુળ મારી કોઢ રોગ પેદા કર્યો. આમ સંસારી દેવો કે જે રાજસ-તામસ પ્રકૃતિવાળા છે તે આ રીતે જ કાર્ચ કરતા હોય છે. અહિંયા એક ખાસ ખ્યાલમાં રહે કે દેવયોનિમાં રહેલા બધા જ દેવો આવા રાજસ-તામસ ભાવવાળા હોય છે એવું નથી. બીજા घणा सात्त्विङ प्रझृतिवाणा पण हेवो छे ९ पोताने माननारने सात्त्विङलाव કરવાનું અને રાજસ-તામસ ભાવથી બચવાનું શીખવે છે. જેઓ પોતે કદાચ સમ્ચક્ત્વને ન પામ્યા હોય તેવું બને પણ છતાં રાજસ તામસ ભાવથી તે દૂર છે અને આ સાત્ત્વિકભાવ જ પરાકાષ્ઠાએ પહોંચતા તેઓને સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિનું કારણ બને છે. પરમાત્માના સમવસરણમાં જઘન્થથી ક્રોડ દેવો હોય છે તેમાં સમ્યગૃદૃષ્ટિ કરતા મિથ્યાદૃષ્ટિ દેવો વધારે હોય છે કારણકે સમ્યગ્દૃષ્ટિ દેવો તો કુલ દેવચોનિના દેવોના એક અસંખ્યાતમાં ભાગ જેટલા જ છે. છતાં પરમાત્મા ਮत्ये (ਮिडित કरी કरीने पोताना सात्त्विङलावने पुष्ट કरी रह्या छे अने <u> પોતાના આશ્રિતોને - પોતાને દેવ તરીકે માનતા પોતાના ભક્તોને સાસ્વિકભાવ</u> કરવાનું શીખવી રહ્યા છે એ વાત ખાસ ચાદમાં રાખવા જેવી છે. સાદ્વિકભાવ એ પરમાત્માના ઘરનો ભાવ છે. પરમાત્માની દેન છે એ જ્યાં પણ કરાતો હોય કે એનો ઉપદેશ કોઈ પણ આપતા હોય તેની ભૂલે ચૂકે પણ આપણાથી અવહેલના - તિરસ્કાર ન થઈ જાય તેની ખાસ કાળજી રાખવા જેવી છે.

આમ સંસાર-ચોનિમાં રહેલા રાજસ-તામસ પ્રકૃતિવાળા દેવો રાગ, દ્વેષથી સંશ્લિષ્ટ હોય છે અને સંસારી જીવો પણ જ્યારે સંસારના જ આશયથી તેમની ભક્તિ કરે છે ત્યારે પોતે પણ રાગ-દ્વેષ સહિત હોય છે એટલે પોતાને જે ઇષ્ટ છે તેને મેળવવા તેમની પ્રશંસા, બીજાની ટીકા વગેરે કરતા હોવાથી તેઓની ભક્તિમાં ચિત્રતા હોય છે.

જયારે સર્વज्ञतत्त्वमां तो ભક્તિનું પ્રયોજક ઉપશમભાવ છે. તેવા પ્રકારના સંમોહનો નાશ થવાથી વીતરાગતા જ તેમને ગમે છે. પોતાના સામાન્ય પણ રાગ - द्वेष ખટકે છે અને તેથી ત્યાં એક જ સ્વરૂપવાળી શમપ્રધાન જ ભક્તિ હોય છે. સમતાને પ્રાપ્ત કરવાની તમજ્ઞા એ જ ભક્તિમાં કારણ છે.

સંસારનું વૈચિત્ર્ય અનેક ભેદે છે અને સંસારવર્તી જુવોના પ્રયોજનો પણ ભિન્ન ભિન્ન છે અને દેવયોનિમાં રહેલા દેવોના પણ પુણ્યના કારણે, શક્તિના કારણે અનેક ભેદ છે. ત્યાં રહેલા દેવોમાં પણ અંદરથી યશ, કીર્તિ, નામના વગેરે પડેલા છે તેમજ તેને ભજનારાની જરૂરિયાત પણ જુદી જુદી છે તેથી દેવયોનિમાં રહેલ દેવોની ભક્તિ અનેક પ્રકારની હોઈ શકે છે. પરંતુ અધ્યાત્મના માર્ગમાં તો બધાનું પ્રયોજન એક માત્ર ક્ષાયોનો નાશ અને સમતાની પ્રાપ્તિ છે તેથી તે આત્માઓ સર્વજ્ઞતત્ત્વ કે જે જગતમાં એક જ છે અને પૂર્ણઆનંદ સ્વરૂપ છે તેની જ ભક્તિ કરનારા હોય છે. અર્થાત્ તેમની ભક્તિ અચિત્ર એટલે કે એક જ પ્રકારની હોય છે.

તત્ત્વદૃષ્ટિ ખૂલે તેને સંસારમાં ક્યાંય સુખ દેખાતું નથી. દુઃખજ દેખાય છે. સંસાર બધો અતત્ત્વમય જણાય છે તેથી તેની ઇચ્છા થતી નથી. જેમાં દુઃખ દેખાય, વિડંબના દેખાય, નાલેશી દેખાય તેની ઇચ્છા શી રીતે થાય?

સંસારના રસિક જુવોને સાંસારિક પદાર્થોનો મોહ એટલો બધો જડબેસલાક બેઠેલો છે કે તેને કારણે તે આત્માઓ સર્વોત્તમ મોક્ષસુખની ઉપેક્ષા કરી રહ્યા છે. સારા, સાચા અને તારક તત્ત્વોની અવગણના કરવાથી ખોટા, ખરાબ અને મારક તત્ત્વોનો મોહ આત્મામાં વજલેપ જેવો થાય છે. એનાથી અશુભાનુબંધ ઊભા થાય છે. ગમાર જીવોને દારણ વિપાકવાળા વિષયોમાં સુખ દેખાય છે. બ્રહ્મદત્ત ચક્કવર્તીએ પૂર્વના સંભૂતિમુનિના ભવમાં ચારિત્ર લઇ તે ઉત્તમતત્ત્વની અવગણના કરી વૈષયિક સુખ માટે ધર્મ વેચ્યો, નિયાણું કર્યું તો બ્રહ્મદત્તને ચક્કવર્તી બની ત્યાંથી સાતમી નરકના 33 સાગરોપમના રોરવ દુઃખો વેઠવા જવું પડ્યું.

#### <u>દુઃખ પ્રત્યેનો સમ્યગ્ અભિગમ-</u>

"દુનિયાનું દુ:ખ ખરાબ" એ અસદ્વિચાર છે. દુ:ખ ખરાબ લાગે માટે દુ:ખ દેનારા ઉપર દુશ્મનાવટ ઉભી થાય છે. બાર પ્રકારની અવિરતિમાં હિંસા, જુઠ, ચોરીની અવિરતિ કરતા ઇન્દ્રિયોની અવિરતિ મોટી છે. તેની ખણજ બહુ ખરાબ છે. પ્રભુ વીરની સાધનાની આ જ બહુમોટી વિશેષતા હતી કે દુ:ખ ખરાબ નહિ, એના દેનારા ખરાબ નહિ માટે મનોચોગને જીવનભર સારો રાખી શક્યા. આ મકાન બહુ સારું, આ જગ્યા બહુ સારી, આ કપડું બહુ સારું આવો ભાવ આવ્યો એટલે મનોચોગ બગડ્યો. મોહની પરિણતિ ઝેર છે. જે જીવની ચેતનાને વિષમય બનાવે છે તેનાથી બચવા સર્વજ્ઞવચન અમૃત સમાન છે તે મળવાથી અને તે ઘૂંટાવાથી જીવમાં જાગૃતિ આવે છે.

કર્મોની નિર્જરા કરવાની છે એના કરતાં પણ અશુભાનુબંધની નિર્જરા કરવાની છે એ ચાદ રાખવા જેવું છે. કર્મ એ તો એક પંથનો લૂંટારો છે જ્યારે અશુભાનુબંધ એ લાંબા પંથનો લૂંટારો છે.

પ્રભુ મંહાવીરનો આત્મા છેલ્લા ભવમાં આવીને રહ્યો ત્યારે તેના આત્મા ઉપરની આ સ્થિતિ છે કે અશુભકર્મો જોરદાર છે. લોકો દુર્જન બનીને ત્રાસ આપે, મારપીટ કરે તેવા કર્મો છે છતાં જમા પાસું એ છે કે અશુભાનુબંદો સર્વથા નીકળી ગયા છે એટલે બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો બાવળિયાના કાંટાનું વૃક્ષ હતું પણ મૂળમાંથી ઉખડી ગયેલું હતું તો પ્રભુએ અશુભાનુબંદાનો નાશ કરેલો હોવાથી અશુભકર્મો દુ:ખ આપવા છતાં પ્રભુનું કશું નુકસાન કરી શક્યા निह. प्रभुने मोक्षे पता अटङावी शड्या निह. अशुल अनुजंधनो नाश अंतः इर्घनी निर्मणताथी अली थयेल सात्त्विङ परिएतिना जिंग थाय छे. आ दृष्टिमां रहेला छुवो पोतानी विशुद्धिना जिंग सात्त्विङताने जीलवी रह्या छे. संसारनी एच्छाने डापी रह्या छे अने मोक्षनी इयि वधारी रह्या छे तेथी मोक्षे गयेला परमात्मानी लिड्ति पोताना परम अपास्य मानीने इरी रह्या छे.

### संसारिणां हि देवानां यस्माच्चित्राण्यनेकथा । स्थित्यैश्वर्यप्रभावाद्यैः स्थानानि प्रतिशासनम् ॥ ११३ ॥ चित्रसिन्तमां हेत् इहे छे. -

સંસારી દેવોની ભક્તિ અનેક પ્રકારે હોય છે. તેનું કારણ એ છે કે દરેક દર્શનની માન્યતા પ્રમાણે ઉદર્દા, અદ્યો અને તિર્ચ્છાલોકના ભેદથી પ્રત્યેક બ્રહ્માણ્ડમાં દેવોના સ્થાનો, તેમના વિમાન, ભવન, આવાસ, આયુષ્ય, ઐશ્વર્ય, રૂપ, સત્તા, શક્તિ, આકૃતિ આદિના ભેદવડે કરીને અનેક છે. જેમ એક જ એવા મનુષ્યલોકમાં મનુષ્ય આયુષ્યરૂપે મનુષ્યો એક જ હોવા છતાં જાતિ, કુળ, દેશ, ઐશ્વર્ય, ભાષા, સંપત્તિ, આરોગ્ય, પુણ્ય, સત્તા આદિના ભેદથી માનવોના અનેક ભેદ થાય છે. અને તેના કારણે મનુષ્ય યોનિમાં શેઠ, નોકર, સત્તાધીશ, શ્રીમંત, ગરીબ, બુદ્ધિમાન, મુર્ખ, બાળક, યુવાન, વૃદ્ધ, સ્ત્રી, પુરુષ વગેરે અનેક ભેદ થાય છે. તેજ રીતે દેવયોનિમાં રહેલ દેવોના પણ અનેક પ્રકાર હોય છે. તેમની શક્તિ, ઐશ્વર્ય, સ્ત્રભાવ, પ્રભાવમાં પણ ફેરફાર હોય છે. એક જ દેવની આરાદાના જે ફળ આપવા સમર્થ હોય તે જ ફળ બીજા દેવની આરાદાના ન આપી શકે અને તેથી દેવયોનિમાં રહેલા સંસારી દેવોની ભક્તિ અનેક પ્રકારની હોય છે.

જ્યાં સુદી આત્માની સંસારી અવસ્થા છે ત્યાં સુદી કર્મનાં કારણે વૈચિત્ર્ય રહેવાનું અને તે વિચિત્રતાના કારણે તેનાથી પ્રાપ્ત થતા ફળમાં પણ વૈચિત્ર્ય રહેવાનું જેને કોઇ મીટાવી શકે તેમ નથી. મનુષ્યચોનિમાં રહેલા મનુષ્યો કે જેઓ પુણ્યની અધુરાશવાળા છે અને સાત્ત્વિક પ્રકૃતિના અભાવવાળા છે તેઓમાં આના કારણે સાંસારિક પદાર્થોની આકાંક્ષા ઓછાવત્તા અંશમાં રહેવાની અને તેથી તેની પૂર્તિ જ્યાંથી થાય, જે રીતે થાય તે માર્ગ તેઓ અપનાવે એ સહજ છે અને તેથી તે તે દેવોની ભક્તિ તે તે ચીજની પ્રાપ્તિ માટે જૂદી જૂદી રહેવાની.

ઉપરોક્ત અસાત્વિકભાવવાળી વૃત્તિ ટળે અને જ્યારે સાત્વિકભાવ પ્રગટે અને દુઃખના મૂળ ઉપર તેની નજર જાય ત્યારે જ તે આત્માને અધ્યાત્મ માર્ગ રચિકર લાગે અને તેને માટે આત્મા પુરુષાર્થ કરે ત્યારે તેને સુખના કારણ તરીકે તુચ્છ સામગ્રી ન દેખાતા અંદરમાં પડેલો ઉપશમભાવ દેખાય. क्यां सुधी दृष्टि तुच्छ छे त्यां सुधी छुवने विषयो क प्रिय रहेवाना अने तेने क भेणववा छव प्रयत्न डरवानो अने तेथी तेनी लड्तिनो विषय संसारी हेवो रहेवाना.

त्रधेडाणमां सर्वज्ञतत्त्वना प्रयोषड उपशमलावप्रधान लिड्त डरनार सर्वज्ञलङतो ओछा ष रहेवाना ष्यारे संसारसुणना हेतुलूत संसारी हेवोनी लिड्त डरनारा छवो वधारे रहेवाना.

পो हे सर्वज्ञतत्त्वनी भिड़्तिथी पश सांसारिङ सुणनी प्राप्ति थर्छ शङे छे डारश डे के कन्म भरश योगमां इसायेवा देवयोनिनी अंहरमां रहेवा देवो पोताना भड़तने के आपवा समर्थ होय ते यीक वीतराग परमात्मानी भिड़्ति इरनारने न में में जने के डेम? छतां अंहरथी तेवा प्रडारनी शुद्धि अने श्रद्धा थवी से घणुं मुश्डेव छे अने ते शुद्धि अने श्रद्धा क्यां सुधी न थाय त्यां सुधी छवनी दृष्टि ते तरङ्ग न वजे ते सहक छे.

અચરમાવર્તમાં અને ચરમાવર્તમાં આવ્યા પછી પણ જ્યાં સુધી ભાવમલનો દ્રાસ ન થાય ત્યાં સુધી જીવને વિષયો જ ગમે છે, વિષયોમાં જ સુખબુદ્ધિ હોય છે તેથી તેને મેળવવા તે આત્માઓ સંસારી દેવોની ભક્તિ કરે છે.

# तस्मात्तत्साधनोपायो नियमाच्चित्र एव हि ।

#### न भिन्न नगराणां स्यादेकं वर्त्म कदाचन ॥ ११४ ॥

જે કારણથી લૌકિક દેવોના स्થાનોના ભેદો અનેક છે તેથી તે ભિશ્ન દેવસ્થાનની પ્રાપ્તિના ઉપાય પણ ભિશ્ન ભિશ્ન છે તેમાં દૃષ્ટાંત કહે છે- ક્યારે પણ ભિશ્ન ભિશ્ન નગરમાં જવાનો માર્ગ એક નથી હોતો. કારણ કે જો માર્ગ એક હોય તો નગરોનું ભિશ્ન ભિશ્નપણું ઘટી શકે નહિ. આ દૃષ્ટાંતદ્વારા લૌકિક દેવોની ભક્તિ અનેક પ્રકારની છે તે વાત સિદ્ધ કરી.

हवे (भिश्न भिश्न हेवलोडनी प्राप्तिन। ઉपाय स्व३५ (भिश्न भिश्न अनुष्ठानोने डहे छे -

### इष्टापूर्तानि कर्माणि लोके चित्राभिसन्धितः । नानाफलानि सर्वाणि दष्टव्यानि विचक्षणैः ॥ ११५ ॥

જેનું સ્વરૂપ અમે હવે પછીના શ્લોકમાં કહેવાના છીએ એવા ઇષ્ટ અને પૂર્ત કાર્યો લોકમાં ભિન્ન ભિન્ન આશચથી વિદ્વાનો વડે ભિન્ન ભિન્ન ફલવાળા જાણવા. चित्राभिसंधित:-ઇહલોકિક આશચ - પુત્ર, પત્ની, ધન, સત્તા વગેરે મેળવવાનો આશચ, તેમજ પરલોકમાં દેવપણું, નરેન્દ્રપણું, ચક્કીપણું, ઇન્દ્રપણું મેળવવાનો આશચ તે પારલોકિક આશચ.

આમ વાંછાના અનેક ભેદ હોવાથી, આશયના અનેક ભેદ હોવાથી ઇષ્ટ અને પૂર્વ કાર્યો ભિન્ન ભિન્ન ફ્લને આપનારા થાય છે. આમ ચિત્રાભક્તિમાં બે હેતુ કહ્યા - (૧) સ્થિતિ, ઐશ્વર્ય, પ્રભાવ વડે કરીને દેવતાના સ્થાનો અનેક પ્રકારે છે માટે તેમને પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાય ચિત્ર છે (૨) આશચના ભેદથી ઇપ્ટાપૂર્ત અનુષ્ઠાન ભિન્ન ભિન્ન ફળને આપે છે માટે આશચના ભેદથી અનુષ્ઠાન (ભક્તિ) પણ ચિત્ર જ થઇ જશે. અર્થાત્ એક જ એવું ઇપ્ટ કે પૂર્ત અનુષ્ઠાન ભિન્ન ભિન્ન આશચને કારણે ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપવાળું થશે. જેમ એક જ દૂધપાકમાં તાલપુટ વિષ, ગરલ કે તેવા પ્રકારની સુંદર એલાચચી આદિ સામગ્રી ભળતા તે દૂધપાક ભિન્ન ભિન્ન ફ્લને આપનારો બને છે તાલપુટ વિષ ભળતા દૂધપાક તત્કાળ મારનાર બને છે. ગિરોળીનું ગરલ ભળતા ધીમેધીમે મારનાર બને છે. એલાચચી વગેરે ભળતા શરીરને પુષ્ટિ આપનાર બને છે.

हवे छष्टापूर्त स्व३५ने इहे छे.

### ऋ त्विग्भिर्मन्त्रसंस्कारै ब्राह्मणानां समक्षतः । अन्तर्वेद्यां हि यदत्तमिष्टं तदभिधीयते ॥ ११६ ॥

यज्ञ કરનાર ચજમાન કે ગોર વડે મંત્રોચ્ચારપૂર્વક બ્રાહ્મણોની સમक्ष યજ્ઞની વેદિકામાં સુવર્ણ, ધન તેમજ અન્ય વસ્તુ અર્પવામાં આવે તે ક્રિયાને ઇન્ટકર્મ કહેવાય છે. સ્વર્ગિદિ ઇન્ટફ્લને આપનાર હોવાથી તે વસ્તુને પણ ઇન્ટ કહેવાય છે.

### वापीकूपतडागानि देवतायतनानि च । अन्नप्रदानमेतत्तु, पूर्तं तत्त्वविदो विदुः ॥ ११७ ॥

વાવ, કૂવા, તળાવ, દેવોના મંદિરો, અન્નશાળા, દાનશાળાદિ- એને તત્ત્વજ્ઞો પૂર્તની પરિભાષાથી પૂર્વ કહે છે.

यित्र भिन्तमां जाह्य हेतु इह्या. हवे अंतरंगडारणने इहे छे -

# अभिसन्धेः फलं भिन्नमनुष्ठाने समेऽपि हि ।

# परमोऽतः स एवेह वारीव कृषिकर्मणि ॥ ११८ ॥

ઇष्टाहि अनुष्ठान એકસરખું होवा छता पए। आशयना भेहथी तेवा प्रકारना संसारी देवस्थानाहि ३५ भिन्न भिन्न इत प्राप्त थाय छे. आ डारएथी इतनी प्राप्तिमां ते आशय ९ प्रधान छे. ९५ दृषिडर्ममां तोड व्यवहारथी पाणीने प्रधान डारए। इहें छे तेम.

સંસારમાં કે અધ્યાત્મમાં સર્વત્ર આશયની મહત્તા ઘણી છે. લક્ષ્ય કે આશય શુદ્ધિ વિનાનો મનુષ્ય એ મનુષ્ય જ નથી. લક્ષ્ય અને આશય એ મનુષ્યની પ્રતિષ્ઠા છે. સંસારના હલકા આશયનો ત્યાગ કરીને ઉચ્ચ, ઉચ્ચતમ લક્ષ્યને પામવા માટેનો આ ભવ છે. વર્તમાન સ્કૂલ - કોલેજોમાં લાખો વિદ્યાર્થીઓ ભણે છે પરંતુ ભણતર શા માટે? એનું કોઈ ઉમદા લક્ષ્ય નથી. આશ્ચર્ય તો એ છે કે જે જ્ઞાન દ્વારા લક્ષ્યની ઓળખ થાય છે, જેના દ્વારા સ્વરૂપ ઓળખાય છે તેની રૂચિ થાય છે અને તેથી જ જ્ઞાનની જગતમાં મહત્તા છે તે ચીજ જીવ ભણવા છતાં જાણતો નથી.

ઉદ્દેશમાં - આશચમાં - લક્ષ્યમાં - પ્રણિધાનમાં જે શક્તિ છે તે શક્તિ સાધનોમાં નથી. જેનો ઉદ્દેશ પરમાત્મા થવાનો નથી તે ગમે તેટલું ભણે તો પણ તે પરમાત્મા બની શક્તો નથી જેમકે અભવ્ય. તીવ્ર જિજ્ઞાસા થયા પછી સામાન્ય માણસને પણ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે.

જેમ કૃષિકર્મમાં પાણી એ મુખ્ય છે તેમ અધ્યાત્મમાં આશય- લક્ષ્ય એ મહાન છે. અભવ્ય ઊંચું ચારિત્ર પાળવા છતાં, નવપૂર્વનો અભ્યાસ કરવા છતાં અંદરથી આશચશુદ્ધિ અને ઉમદા લક્ષ્ય નથી તો તેના દ્વારા કોઇ વિશેષ લાભને પામી શક્તો નથી.

िष्ठासा એवी चील छे हे तेना जिं छव लेम लेम लावानी प्रयत्न हुने छे तेम तेम ते वहाती लाय छे. िष्ठासा वहा तेम क्षयोपशमलाव पण वहातो लाय छे सेम हुनता सेह हिवस क्षयोपशम लावमांथी छव क्षायिह लाव पामी लाय छे. छव उपर लयां सुद्दी मोहनुं लोर वह्यु होय छे त्यां सुद्दी छव पोतानुं वास्तविह बक्ष्य नड्डी हुरी शह्तो नथी सने तेथी तुख्छ भौतिह पहार्थनुं बक्ष्य जांद्दी तेने मेणववा सने लोगववामां व्यर्थ हांहा मारे छे मानवलवनी हिव्यता ते लवमां प्राप्त थता हिव्य मोक्षप्राप्तिना बक्ष्यथी छे.

केने आ लवमां तत्त्वप्राप्ति अने मोक्षप्राप्तिनुं हिव्य सक्य जंधार्घ क्षय छे ते आत्माओ तत्त्वज्ञानने संहेसार्यथी पामी शड़े छे. केम એક पहाड पर मंहिर छे त्यां क्वानुं सक्य थया पछी यात्रिङ सड़्ना मार्गथी यासता यासता मंहिर सुधी पहोंची क्षय छे. क्यारे कंगसी माणस सड़्ना मार्गथी न क्वां पहाड़ना रस्तेथी सीधो क उपर पहोंची क्षय छे. केम १०८ माणना जहुमाणी महानमां ठेठ उपरना माणे रहेता माणसने सीझ्ट जंध थर्घ क्षय अने यदवानो वजत आवे तो ते माणसने यदवानुं घणुं आङ्गुं सागे छे डारण डे ते यदवानुं सक्य डे आशय नथी ते क व्यक्तिने गिरिराक्नुं यदाण तेना इर्गा वधु इहिन अने वधु पगथियावाणुं होवा छतां ते इहिन सागतुं नथी डारण डे गिरिराक्य यदीने परमात्माना हर्शन इरवानुं सक्य छे.

એ જ રીતે तत्त्वना લक्ष्य विना तत्त्वनुं श्रवश, मनन અને નિર્દિધ્યાસન કરવાવાળાને तत्त्वनी પ્રાપ્તિ જલ્દી ન થાય તેવું બને પરંતુ તત્ત્વની પ્રાપ્તિના દઢ લક્ષ્યવાળા સાધારણ મનુષ્યને તત્ત્વની પ્રાપ્તિ જલ્દીથી થઇ શકે છે. आम सर्वत्र आशयनी मुण्यता २हेवी छे. हवे आशयमां (भेट यवाना डारशने डहे छे -रागादिभिरयं चेह भिद्यतेऽनेकधा नृणाम् ॥ नानाफलोपभोक्तृणां, तथा बुद्धयादि भेदतः ॥११९॥

આ લોકમાં વિવિધ પ્રકારના ફ્લને ભોગવનારા જુવોના રાગાદિ દોષોથી તેવા પ્રકારની બુદ્ધિ આદિનો ભેદ થાય છે અને બુદ્ધિ આદિનો ભેદ થવાથી આશ્ચમાં પણ ભેદ પડી જાય છે. અર્થાત્ જીવમાં રહેલ તેવા પ્રકારના મૃદુ, મધ્ય કે અધિક માત્રાવાળા રાગદ્ધેષાદિથી બુદ્ધિ, જ્ઞાન અને અસંમોહ થાય છે અને તેનાથી અલ્પ, મધ્યમ કે અધિક માત્રાવાળા શુભાશુભ આશ્ચ પેદા થાય છે.

### बुद्धिर्ज्ञानमसंमोह स्त्रिविधो बोध इष्यते । तद् भेदात्सर्वकर्माणि, भिद्यन्ते सर्वदेहिनाम् ॥ १२० ॥

બુદ્ધિ, જ્ઞાન અને અસંમોહ કે જેનું સ્વરૂપ અમે હવે પછીના શ્લોકોમાં કહેવાના છીએ તે ત્રણ પ્રકારે બોધ ઇચ્છાયો છે. અને તે બુદ્ધિ આદિના ભેદથી સર્વજીવોના સઘળા ઇષ્ટાદિ કાર્યોનો ભેદ થાય છે.

### इन्द्रियार्थाश्रयाबुद्धिर्ज्ञानं त्वागमपूर्वकम् । सदनुष्ठानवच्चैतदसंमोहोऽभिधीयते ॥ १२१ ॥

બુદ્ધિ શું છે ?

छन्द्रिय अने अर्थने आश्रियने थनारुं ज्ञान ते जुद्धि छे. के हैयोपाहैयनो विवेड पेटा न डरे ते जुद्धि छे. केम तीर्थे कनारा माश्यसने कोर्छने पोताने तीर्थे कवानुं मन थाय पण पछी शा माटे कवानुं? डेम कवानुं? तेना वाल शुं? तेनो केमां विचार क न होय ते जुद्धि छे. गतानुगतिङ रीते वोडसंज्ञाथी डे ओह्मसंज्ञाथी हृहयना शुद्ध आशय विना के डराय ते जुद्धि छे अथवा तो छह्वोडिङ, पारवोडिङ प्रयोकनने डेन्द्रस्थाने राजीने के डराय ते जुद्धि छे.

આધ્યાત્મિક વિકાસ ન થયો હોય તેના બધા અનુષ્ઠાનોમાં ઇન્દ્રિય અને અર્થને આશ્રયિને બુદ્ધિ જ રહેવાની. સંસારમાં પાંચે ઇન્દ્રિયોથી જે બુદ્ધિ થવાની તે માત્ર બાહ્ય સ્વભાવને તેમજ બાહ્ય દૃષ્ટિએ જ સારા, નરસાપણાને જોનારી થવાની. ઇન્દ્રિયોની એ ગ્રાહક શક્તિ નથી કે હેયોપાદેયનો કે હિતાહિતનો બોધ કરાવે.

અભવ્યાદિ જીવો શાસ્ત્રગ્રહણ કરે છે. પણ તે દ્વારા તેમને ઇન્દ્રિયાર્થાશ્રયા બુદ્ધિ જ થાય છે કારણ કે તેઓને મૂળમાં દેહદૃષ્ટિ, દેહાધ્યાસ પડેલો હોવાને કારણે તે આત્માઓ પદાર્થનું યથાર્થ સૂક્ષ્મ ચિંતન કરી શકતા જ નથી. માત્ર જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષયોપશમથી થતું પદાર્થનું ચિંતન એ સૂક્ષ્મ તત્ત્વનું ચિંતન નથી પણ તેમાં સંવેગ-નિર્વેદ ભળે ત્યારે પદાર્થનો યથાર્થ મર્મ લાદ્યે છે અને તે માટે તો દર્શનમોહ અને ચારિત્રમોહનો ક્ષયોપશમ પણ ભળવો જરૂરી છે.

માત્ર જ્ઞાનાવરણીયના તીવ્ર ક્ષયોપશમથી ભૌતિક પદાર્થના વિષયમાં સૂક્ષ્મ તત્ત્વનું ચિંતન કરી શકાય છે. તે ચિંતન વ્યવહારથી સૂક્ષ્મ હોવા છતાં નિશ્ચયથી સ્થૂલ છે તેનું કારણ એવું છે. કે તેઓને આત્મતત્ત્વને પામવાનું લક્ષ્ય નથી અને ઉપયોગમાં દેહાદયાસ છે.

જે પદાર્થનું ચિંતન, મનન ગમેં તેટલું સૂક્ષ્મ કરવામાં આવે છતાં જો જીવ દુઃખથી મુક્તિ ન પામે અને તેના લલાટે ભવોભવનું દુઃખ લખાયેલું રહે તો તેવું ચિંતન, મનન સૂક્ષ્મ કેવી રીતે કહી શકાય? અધ્યાત્મની પરિભાષામાં તે જ તત્ત્વચિંતનને સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે કે જે આત્માના દૃષ્ટિકોણને બદલીને ભૌતિકતામાંથી આધ્યાત્મિકતા તરફ લઇ જાય. આત્માને આત્માનું સ્વરૂપ અને તેમાં પડેલ વિષયનિરપેક્ષ અનંત આનંદની ગુરૂવચનથી શ્રદ્ધા થાય અને એને, મેળવવાનું લક્ષ્ય આવે પછી જ તત્ત્વચિંતન સાચું આવે.

ઇન્દ્રિચની જેટલી શક્તિ અને અર્થની જેટલી ઉપસ્થિતિ-તેના કારણે પેદા થયેલી બુદ્ધિ-તેની કક્ષા હંમેશા જૂદી જૂદી રહેવાની.

ઉપાધ્યાયજી મ. બત્રીસીમાં બુદ્ધિનો અર્થ આ પ્રમાણે કરે છે -

આત્મલક્ષી ઉઠ્યો રહિત અર્થાત્ ભૌતિક્લક્ષી ઉઠ્યો - વિચારણથી સહિત, સાંભળવા માત્રથી પેદા થયેલું શબ્દના અર્થનું જ્ઞાન તે બુદ્ધિ છે અર્થાત્ જે જ્ઞાનમાં આત્મવિષયક કોઈ પણ વિચારણા સ્ફુરાયમાન નથી અર્થાત્ આ જ્ઞાનથી મારા આત્માને લાભ શું? નુકસાન શું? આ જ્ઞાનથી આલોક તેમજ પરલોકમાં આત્માનું હિત થાય કે અહિત થાય? એવી કોઈપણ વિચારણા વગર માત્ર જે જ્ઞાનમાં આ લોકમાં ભૌતિક્લાભ કેટલો થાય ? જગતમાં માન, પ્રતિષ્ઠા, યશ-કીર્તિ વદ્યે, શરીરાદિ સુખાકારી રહે, ભૌતિક છષ્ટ સામગ્રી અને છષ્ટ સંયોગો પ્રાપ્ત થાય, ટકી રહે, વૃદ્ધિ પામે અને અનિષ્ટ સામગ્રીનો સંયોગ આવે જ નહિ, આવે તો ચાલ્યો જાય-એ જાતના વિચારોની જેમાં પ્રદાનતા છે તે બધું જ્ઞાન બુદ્ધિરૂપ છે.

ज्ञान शुं छे ?

આત્મલિસિતા પૂર્વકનો બોઇ તે જ્ઞાન છે. દર્શનમોહનીયના ક્ષયોપશમથી પેદા થયેલ ઐદંપર્યાર્થવાળો આત્માના વિષયમાં બોઇ કે જે મોક્ષનું કારણ બને તે જ્ઞાન છે. અર્થાત્ જેટલા જેટલા શાસ્ત્રો ભણે તે બધા દર્શનમોહનીયનો ક્ષયોપશમ થવાને કારણે સમ્યક્ પરિણામ પામી જાય અને તેને કારણે આત્માને અહિત કરનારા કષાયના યાવત્ પરિણામો તે બધામાં તીવ્ર હેય બુદ્ધિ અને આત્માને હિત કરનારા ઉપશમભાવમાં જ એકમાત્ર ઉપાદેય બુદ્ધિ પેદા થઇ

लय ते ज्ञान छे. हर्शनमोहनीयनो क्षयोपशम थवाना डारणे सर्व डार्य डे वियार विवेडपूर्वडना क होय अर्थात् आम डरवाथी मारा आत्माने लाल शुं? नुइसान शुं? अेनो वियार केमां प्रधान होय तेवो जोध ते ज्ञान छे. केम तीर्थयात्रा कनारमां तीर्थयात्रानी विधिनुं ज्ञान होय. तीर्थयात्रा शा मारे इरवी? डेवी विधिथी डरवी? तेमां डेवा परिणाम होवा कोर्छे? तेनुं इक शुं? आ जधुं केने ज्ञान होय सेवो छव तीर्थयात्रा द्वारा सेनुं के आत्मड इक - शुद्धि, निर्करा, पुण्यानुजंधीपुण्य तेने प्राप्त डरे छे तेक रीते हेथोपाहेयना विवेडपूर्वडना ज्ञानथी पण छव मोक्षमार्गमां आगण वधे छे.

ઉपाध्यायलु म. ज्ञाननो अर्थ तथाविधोहेन - तेवा प्रकारना ढेयोपाहेयनी विचारणापूर्वक छन्द्रियथी ग्रहण करेता पहार्थनो आगमानुसारे जोध ते ज्ञान-से प्रमाणे करे छे.

અસંમોહ શું છે? આ જ જ્ઞાન અનુષ્ઠાન અર્થાત્ પરિણતિ સહિત થાય તો તે અસંમોહરૂપ બને છે.

બત્રીસીમાં ઉપાધ્યાયજી મ. - હેયના ત્યાગ અને ઉપાદેયના ગ્રહણથી સહિત જ્ઞાન તે અસંમોદ છે. स्वस्वपूर्वाणां कर्मणां भेदसाधक - બુદ્ધિ, જ્ઞાન કે અસંમોહ પૂર્વક કરાતા ઇપ્ટ પૂર્વ કર્મમાં ભેદને સિદ્ધ કરનારો આ બોધ છે અર્થાત્ બુદ્ધિપૂર્વક કરાતા ઇપ્ટકર્મથી જ્ઞાનપૂર્વક કરાતા ઇપ્ટકર્મ ભિભ્ન છે ને અસંમોહપૂર્વક કરાતા ઇપ્ટકર્મ પણ ભિન્ન છે. આ અસંમોહ એ બોધનો રાજા છે. ત્રણે બોધમાં ઉત્તમ છે. આમ ત્રણેના લક્ષણ કહ્યે છતે આ ત્રણેને સમજાવવા લોકમાં પ્રસિદ્ધ એવું ઉદાહરણ કહે છે.

લલિતવિસ્તરા - પરમતેજમાં પૂ. પાદ આચાર્યવિજયભુવનભાનુસૂરિજી મહારાજા લખે છે - અનુપ્રેક્ષા શું છે ?

આધુનિક વૈજ્ઞાનિકોનું ભૌતિક પદાર્થ પરનું ચિંતન, મનન એ અનુપ્રેક્ષા નથી બલ્કે તે આત્મહિત બાધક છે. આત્મહિતને મુખ્ય કરીને પડ્દ્રવ્યનું ચિંતન હૈયોપાદેયના વિવેકપૂર્વક કરાય તે અનુપ્રેક્ષા છે. અનુપ્રેક્ષા તેનું નામ જે સંવેગ વધારે. અનુપ્રેક્ષા સંવેગ વધારવા દ્વારા પરના બંધનમાંથી છોડાવે છે. અનુપ્રેક્ષાની આ ઉત્કૃષ્ટ દૃઢ સંવેગ ઉત્પન્ન કરવાની જબરજરત તાકાતને લઇને જ સંસાર છોડી નિષ્પાપ ચારિત્ર લીધા પછી પણ ઉપર ઉપરના ગુણઠાણામાં ચઢવાનું અનુપ્રેક્ષાથી થાય છે. ભગિનીભોગી રાજા ચંદ્રશેખર, ઝાંઝરિયા મુનિવરનો ઘાતકરાજા, ભરતચકવર્તી વગેરે ગૃહસ્થાવસ્થામાં પણ, કે ઘોર પાપ કરવા છતાં પણ પાપના અતિતીદ્ર પશ્ચાત્તાપ પૂર્વક ગુણઠાણામાં આગળ વધી ગયા તે અનુપ્રેક્ષાના બળ ઉપર.

અનુપ્રેક્ષાથી આત્માનું સંવેદન ગાઢ થાય છે. પછીથી જ્ઞાનીઓએ આમ કહ્યું છે માટે જ નહિ પણ પોતાને ય એમ સચોટ ભાસે છે એવી પ્રતીતિરૂપ અનુપ્રેક્ષા બને છે. એનાથી ઉપયોગ કેવળજ્ઞાનની સન્મુખ જાય છે તે આ રીતે - (૧) પદાર્થના સૂક્ષ્મ વિશેષો પ્રત્યક્ષ દૃશ્યમાન થાય છે (૨) સંવેગની વૃદ્ધિ થતાં સર્વજ્ઞવચન ઉપર અથાગ બહુમાન થતાં પરની તૃષ્ણા ઘટતી જાય છે.

જે અનુપ્રેક્ષામાં પદાર્થ જાણે સાક્ષાત્-હુબહુ દેખાતા હોય તે રીતે આંતર સંવેદનને સ્પર્શતા નથી. ને પરના આકર્ષણ ઘટતા નથી- એ અનુપ્રેક્ષા સાચી નથી પણ આભાસ માત્ર છે. અભવી, દુર્ભવીના નવપૂર્વ સુધીના તત્ત્વના ચિંતન આ કોટિના અનુપ્રેક્ષાભાસરૂપ છે.

અનુપ્રેક્ષાનો ચિત્ત વ્યાપાર કેવળજ્ઞાનની સન્મુખ આત્માને ખેંચી જાય છે. જેમ ખાણમાંથી કાઢેલ મલિનરત્નને શુદ્ધ કરવા જો એને અગ્નિમાં નાંખવામાં આવે તો અગ્નિ ચારેબાજુથી વ્યાપ્ત થઈને કચરાને બાળી નાંખી રત્નને શુદ્ધ બનાવે છે તેમ અનુપ્રેક્ષારૂપ અગ્નિ આત્માના પ્રદેશે પ્રદેશે ફ્લાઈ જઈને કર્મરૂપી કચરાને બાળી નાંખી, ઘાતીકર્મનો નાશ કરી કેવલજ્ઞાનને પ્રગટાવે છે.

જેમ रात्रिना गाढ अंधडारने चीरवा माटे वीषणीनो એક ઝબडारो બસ નથી. એ તો સૂર્યનો સતત પ્રકાશ જ ટાળી શકે. એમ અનંતકાળના મોહના કુસંસ્કાર હટાવવા વારંવાર અનુપ્રેક્ષા ચલાવવી જોઈએ. ઉત્કૃષ્ટ અનુપ્રેક્ષા લાવવા માટે તેની પૂર્વે અનુપ્રેક્ષાનો ખૂબખૂબ અભ્યાસ જોઈએ.

અપૂર્વકરણમાં મહાસમાધિ : સમાધિ એટલે હર્ષ-શોક આદિ હન્દ્રોમાં કોઈનાય તરફ આત્મા ન ખેંચાય એવી જે મધ્યસ્થ અવસ્થામાં આત્માનું જે સમ્ચક્ સ્થાપન કરાય તે. આ અવસ્થામાં તરતમતા હોય છે. તેથી તેમાં જે 'ઊંચી અવસ્થા' તે મહાસમાધિ કહેવાય છે. આઠમા ગુણઠાણે આત્મા જે અપૂર્વકરણ કરે છે તે આ મહાસમાધિ છે. જેમાં આત્મા અપૂર્વ સ્થિતિઘાત રસઘાત, ગુણશ્રેણિ, ગુણસંક્રમ અને અપૂર્વ સ્થિતિબંધ - આ પાંચ વસ્ત્ અપૂર્વ કરે છે માટે તે અપૂર્વકરણ કહેવાય છે. આ અપૂર્વકરણ-મહાસમાધિ સામર્થ્ય યોગથી સિદ્ધ થાય છે.

આ મહાસમાધિ સામર્થ્થચોગમાં ચિત્તની અતિશય ઊંચી સ્વચ્છતા, સ્વસ્થતા, ઉપાદેય સાથે એકમેકભાવ, તન્મયતા, એકાગ્રતા એટલી ઊંચી કોટિના હોય છે કે ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની એકાકારતા થઈ જાય છે.

આવી સમાધિ ખાલી 🕉 બ્રહ્માસ્મિ, તત્સત્ વગેરે ધ્યાન લઈ બેરો અને એनी એક્દ્યારે धून કરવાથી मन तन्मय यावत् विचार रहित अने जाह्मथी तद्दन અલિપ્ત જેવું બની જાય જેને ઇતરો મહાસમાધિ કહે છે એટલા માત્રથી આ અપૂર્વકરણની સમાધિ ન આવે. એ તો પ્રથમ પગથિયાની શ્રદ્ધા - મેધાદિની પ્રક્રિયાથી શરૂ કરી એને જ આગળ - આગળ, વિશેપ - વિશેપ પ્રબળ બનાવતા જવું જોઈએ. એનું કારણ એ છે કે મનની એકાગ્રતા તો કરતા જવાય પરંતુ જામી પડેલી અનાદિની વિપમય વિપય વાસનાઓ, કષાય સંસ્કારો તથા બાહ્યભાવના વિકૃત સ્વભાવ ઉપર ઘા કરતી આવે એવી સાધનાઓ ન હોય ત્યાં સુધી એ સુષ્પત વાસનાદિ નિર્મૂળ કેવી રીતે થાય ? અને નિર્મૂળ ન થાય તો એ કયારેક અવસર મળતાં પાછી જાગૃત થઈ અધઃપતન કરે એનો પાકો ભય છે.

#### શ્રદ્ધા મેદાદિથી કુવાસનાનો નાશ

શ્રદ્ધામાં જીવ, અજીવ આદિ તત્ત્વોનું અનુસરણ તથા કલ્પિત તત્ત્વથી પરાઙ્મુખતા કરવાની હોય છે અને તેથી મનના કલુષિત ભાવોનું નિરાકરણ થતું આવે છે અને તેથી બાહ્યભાવોના ખેલ તુચ્છ, અતિ તુચ્છ લાગતા જાય એ સહજ છે.

મેધામાં શ્રદ્ધાની પ્રક્રિયાથી બુદ્ધિની ખીલવટ થાય. શ્રદ્ધાપૂર્વક શાસ્ત્રના મર્મને પામવાનો કુશળ પરિણામ જાગે એ માટે શાસ્ત્ર પ્રવૃત્તિને જ પ્રધાન કરવાનું બને. એ માટે ગુરુવિનય આદિ પવિત્ર આચાર પાલન થાય - સત્ શાસ્ત્ર પ્રવૃત્તિ પ્રધાન થવાથી મોક્ષમાર્ગે પુરુષાર્થનો પક્ષપાત ઉભો થાય.

**ધૃતિમાં** ચિત્તની સ્વસ્થતા કેળવાય છે. દિલ પ્રણિધાનવાળું - ધીરતાવાળું - ગંભીરતાવાળું બનાવાય છે. આ ધૃતિનો પ્રભાવ છે કે સાધનાની વચમાં કુટુંબાદિ કોઈની આડખીલી આવે તો ય પોતાની સાધના રાગ-દ્વેષાદિ દ્વારા જરાય ખંડિત થતી નથી.

• **ધારણામાં** ચિત્ત શૂન્ય નથી હોતું પરંતુ સંધાતા યોગની પાકી જાગૃતિ સાથે ધારણા હોવાથી ચિત્તનો શુભ ઉપયોગ દૃઢ થતો આવે છે. મન બળવાન બને છે. સ્મૃતિ બળવત્તર બને છે. મોતીની માળાની જેમ સાધનાના અંકોડા કડીબદ્ધ જોડાતાં કુશાગ્રતા વધે છે.

અનુપ્રેક્ષામાં તત્ત્વરમણતા પ્રગટે છે. આમ શ્રદ્ધાદિને વધુ ને વધુ તેજસ્વી બનાવતા જવાય તો કુવાસનાઓ, મિથ્યા સંસ્કારો અને બાહ્યભાવના મૂળિયા ઉખડતા જાય એ શ્રદ્ધાદિનો પરિપાક થતાં અપૂર્વકરણ-મહાસમાધિ પ્રગટે છે.

મિથ્યા વિકલ્પો કુતર્કથી જ ઉઠે છે અને શ્રદ્ધાદિને પેસવા દેતા નથી કે પુષ્ટ થવા દેતા નથી. બાહ્ય સદાચાર આંતરવૃત્તિને ઘડે છે, પોષે છે. (દુરાચારો દિલ બગાડે છે) યાવત્ હેયોપાદેયની સચોટ શ્રદ્ધા ઉભી કરે છે. આચાર-નિયમોની બેપરવાઈ-ઉપેક્ષા-અવમૂલ્યાંકન હોય ત્યાં તત્ત્વશ્રદ્ધા આવી શકે નહિ. શ્રવણાદિ યોગ વધારતાં જતા શ્રદ્ધા, મેધા વગેરે પક્વ થતાં આવે છે એનો અતિશય પરિપાક એ શ્રદ્ધાદિમાં વિશિષ્ટ સ્થૈર્ય સિદ્ધ કરવા રૂપ છે. તે થયે છતે શ્રદ્ધા, મેધા, ધૃતિ, ધારણા, અનુપ્રેક્ષા એવી ઉચ્ચકક્ષાએ પહોંચી જાય કે જયાં આત્મા અત્યાર સુધી અન્ય અન્ય વિકલ્પોમાં - ઉપયોગમાં ફરતો હતો તે હવે એક જ ઉપયોગમાં સ્થિરતા કરે, જેનાથી રાજસ, તામસ ભાવ ખતમ થઇ સાત્ત્વિક ભાવ વૃદ્ધિ પામે છે - અતિશય વૃદ્ધિ પામે છે જેનાથી ચિત્તને ડહોળી નાંખનાર વિકલ્પોની હારમાળાને અટકાવી દેનાર અલોકિક ધૈર્ય ત્યાં પ્રગટ થાય છે. મોહની સૂક્ષ્મ વૃત્તિઓને પણ નષ્ટ કરી દેવાનો અદ્ભૂત સામર્થ્યયોગ પણ આ પ્રધાન સાત્ત્વિકભાવથી પ્રગટે છે જે અપૂર્વકરણ - મહાસમાધિને લઈ આવે છે.

શુદ્ધ ચારિત્રનું ચથાર્થ પાલન જ્ઞાનની અપેક્ષા રાખે છે. પહેલા સમસ્ત જીવરાશિનું જ્ઞાન હોય, પછી જ જીવોની દયા વાસ્તવિક પાળી શકાય. જે એકેન્દ્રિયાદિ જીવને ઓળખતો નથી તે સંપૂર્ણ અહિંસક જીવન ન જ જીવી શકે અને તેથી તેનું ચારિત્ર સમૃદ્ધ અર્થાત્ પંચાચારથી પુષ્ટ, સમિતિ, ગુપ્તિ આદિ ઉત્તરગુણોથી ભરચક ન જ બની શકે.

એ જ રીતે જે દર્શન ઉત્સર્ગ-અપવાદ ચુક્ત નથી તે ઉત્સર્ગ-પાલનના અનવસરે સમાધિ કેવી રીતે ટકાવી શકે?

પ્રણિદ્યાન પૂર્વકની કિયાનું ફળ આવે છે. એકલી કિયાનું નહિ, તેમ એકલા પ્રણિદ્યાનનું પણ નહિ. બીજથી પાક થાય છે પણ ખેડેલી ભૂમિમાં વાવેતર, જળ સિંચન, સૂર્ચનો આતાપ વગેરે કિયા થઈને પાકનું સર્જન થાય છે, તે વિના નહિ. પ્રણિદ્યાન ન હોય તો કિયામાં એકાગ્રતા ઉપયોગ વગેરે ન રહેવાથી ફળ ક્યાંથી નીપજે?

श्रुतधर्मनी वृद्धि अर्थात् शास्त्रोड्त तत्त्वोनुं वधतुं क्तुं परिशीयन मोक्षार्थी माटे अति आवश्यङ છે. એમ वृद्धि पामता श्रुतमां क यित्त अधिडाधिङ सीन जनतुं क्वाथी जीक त्रीक विङ्योथी ते मुस्त जने छे. मनने क्षुतवानो એ क ઉपाय छे. निह तो अनािहनी वासनाओ यित्तने जीक विङ्योमां तािशी क्वा तथार क छे. એ तो अधिङाधिङ श्रुतमां परोवायेलुं रहे तो क जीकुं लूबे अने तेथी अनािहनी वासनाओनुं इज न जेसवाथी એ तािक अने दृढ थवाने जहवे धसारे पडती काथ. जीकु जाकु शुझ्द ध्याननी लूिमेडा सर्काती काथ. क्यां श्रुतवृद्धिनो लर्थङ व्यवसाय नथी त्यां इहाय यािरत्र क्रुवन पण होय तोय अशुल विङ्यो अने इधायोमां यित्त पङ्डायेलुं रहे छे तेथी यािरत्रनो लाव धवाह नष्ट थह क्या छे माटे साधु क्षुवनमां तो विशेष इरीने यित्तने लजती

ਮਰੂਜ਼ਿઓમાં तो शुं, ਪણ ભળતા વાંચન - વિચારમાં પણ ન લઇ જતાં સર્વज्ञ કથિત શ્રુતમાં જ રોકાચેલું રાખવું જોઈએ.

#### અસપત્ન યોગ

ધ્યાનમાં રહે કે આત્મામાં અનેક રોગો છે એની સામે અનેક પ્રકારના ભાવ એપધ નિયમસર અસપત્નપણે સેવાવા જોઈએ. સ્વાધ્યાય સારો કરવાના બહાને, મગજશક્તિ વધારવાના લોભમાં પડ્રસના છલકાતા ભોજન કરે તો એ સપત્નયોગ થાય. કેમકે એ ભોજન વિકાર ઉત્પન્ન કરી સંયમ-બ્રહ્મચર્યનું ઘાતક નીવડે માટે સ્વાધ્યાય પણ ત્યાગ - તપયોગને બાધક ન બને એવો સાચવવો જોઈએ. એમ ધ્યાનયોગમાં એવું લાગી જવાય કે જેથી શાસ્ત્રસ્વાધ્યાય યોગ ઘવાય તો તે પણ અસપત્નયોગ સાધ્યો ન ગણાય.

બધા યોગ નિયમસર સાધે તોજ અનાદિકાળથી અગણિત અશુભ વાસનાઓથી ભરેલા જીવમાં એ વાસનાઓનો નિગ્રહ થાય, તપભાવ, ધ્યાન ભાવ, અહિંસકભાવ વગેરે વિધિ નિષેધના ભાવ જન્મે પોષાય અને પરાકાષ્ઠાએ પહોંચી કષાયમુક્ત થવાની વસ્તુ સર્વજ્ઞ ભગવાને જે જોઈ છે એ બની આવે. એના બદલે સ્વેચ્છાએ અનિયમિત વર્તે તો અહંત્વ પોષાય ને તેથી કષાય જ ઉભા રહે.

डर्तव्यनुं ઉत्लंदन डरी ने ध्याननी साधना से सपत्न योग जनी मोक्ष साधड योग३५ न जने. स्वाध्याय योग सिद्ध डर्या पछी स्वाध्यायना परावर्तनमां, चिंतनमां चढी जतां सेडाग्र थवा ३५ ध्यानयोग सावे पण ६९७ शास्त्र लण्यो नथी, स्थूल, सूक्ष्म हेयोपाहेयनुं लान नथी, सेनी परिणति घडाई नथी. से जो ध्यानयोग वर्धने जेसे तो न घरनो, न घाटनो थाय. जाडीना समयमां सविवेड - मूढता - इषाय वगेरेथी पीडातो ज रहे सेम स्वाध्यायाहि इरे पण सेडाग्रता विना ज इरे तो से सात्महोपनो उद्धार न इरी शड़े सथवा स्वाध्याय सारो इरे, पण जील डियामां लोगा वाजेतो प्रमाह -जेहरडारी, लोल, सहंत्वाहि पोषाया इरे.

હવે બુદ્ધિ, જ્ઞાન અને અસંમોહને સમજાવવા માટે લોક્પ્રસિદ્ધ ઉદાહરણ કહે છે-

### रत्नोपलम्भतज्ज्ञान तत्प्राप्त्यादि यथाऋमम् इहोदाहरणं साधु ज्ञेयं बुद्धयादिसिद्धये ॥ १२२ ॥

प्रस्तुतमां जुद्धि आहि अश प्रकारना विपयमां जुद्धि आहि अशेनी सिद्धिमाटे रत्न उपलंभ, रत्ननुं ज्ञान अने रत्ननी प्राप्ति से साधु-सुंहर उदाहरश छे सेम जाशवुं. सर्थात् उपलंभ, ज्ञान सने प्राप्तिथी रत्न्यहरानो (ભોગવટાનો) જેમ ભેદ પડે છે તેમ એક્જ અનુષ્ઠાનનો પણ બુદ્ધિ, ज्ञान અને અસંમોહથી ભેદ પડી જાય છે.

બત્રીસી ૨૩/૨૩માં ઉપાધ્યાયજી મ.-

રત્નઉપલંભ = રત્નશાસ્ત્રોને સાંભળ્યા વિના, વાંચ્યા વિના, અર્થાત્ રત્ન શાસ્ત્રના કોઈપણ જાતના જ્ઞાન વિના સ્વમતિએ રત્નને જોવાથી રત્ન લેવાની ઇચ્છા થાય તે રત્ન ઉપલંભ છે.

ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયના વિષયનો ગુણદોષની પરીક્ષા વગરનો સામાન્યથી બોધ તે રત્નોપલંભ છે.

रत्नशास्त्रना ज्ञानपूर्वङनुं रत्नविषयङ ज्ञान ते जोध छे अने रत्नशास्त्रना ज्ञानपूर्वङ रत्ननी प्राप्ति, संग्रह, इय, विङय એ असंभोहना स्थाने छे.

बोधगर्भत्वात् अस्य – २८०० प्राप्तिनुं બોધ સહિતપણું હોવાથી અર્થાત્ ત્રીજો ભેદ ૨૮०० પ્રાપ્તિરૂપ હોવા છતાં તેના ગર્ભમાં બોધ છે માટે તે બોધની અપેક્ષાએ આવા ક્રિયાપૂર્વકના બોધને અસંમોહ કહ્યો. यथाऋमम् આ ૨૮૦૦ ઉપલંભ આદિ ત્રણ બુદ્ધિ આદિ ત્રણના साधु = યોગ્ય - બંધ બેસતા ઉદાહ૨ણ છે કા૨ણકે દાષ્ટ્રાંતિક રૂપ અર્થ; સાધકપણું આ દૃષ્ટાંતમાં હોવાથી આ દૃષ્ટાંતને સાધુ = સમ્યક્ કહ્યું છે.

रत्नना दक्षण वगेरेना ज्ञान विना आंभथी भेवा मात्रथी आ रत्न भूज प्रलावानुं, पाणिहार, पासावानुं, सुंहर आडार अने उपवानुं छे अेवुं भे जाह्यदृष्टिथी क सारापणानुं ज्ञान ते जुद्धि छे. क्यारे रत्नशास्त्रोने काणवाथी रत्नशास्त्र विषयङ तेवा प्रडारना रत्नना गुणहोषने ओजभवाना क्षयोपशमथी के रत्नना शुलड्वपणानुं अने रत्नना दक्षणोनुं ज्ञान ते ज्ञान छे अर्थात् अमुङ रत्नो हेभावमां सुंहर होवा छतां घरमां आवे तो घरनी संपत्ति क्य, हु:ज, हारिद्र, होर्लाग्य आवे-सेवा प्रडारना गुणहोषपूर्वङनो के जोध ते ज्ञान छे अने आवा प्रडारना ज्ञानपूर्वङनी रत्ननी प्राप्ति, तेनो उपयोग, लोगवरो से असंभोह छे.

#### સ્વરૂપના ભેદથી ભેદ

હરિભદ્રસૂરિજી મસા. આ દૃષ્ટાંત દ્વારા સ્વરૂપથી જ ભેદ બતાવે છે અર્થાત્ ર રત્નોપલંભ, રત્નજ્ઞાન અને રત્નની પ્રાપ્તિ એ ત્રણનું સ્વરૂપ ભુંદુ ભુંદુ છે એટલે કે પહેલામાં વિવેક વગરનું જ્ઞાન, બીજામાં વિવેકપૂર્વકનું જ્ઞાન અને ત્રીજામાં જ્ઞાનપૂર્વકની પ્રાપ્તિ છે. તેજ રીતે બુદ્ધિ, જ્ઞાન અને અસંમોહનું સ્વરૂપ ભુંદુ ભુંદુ છે. અપુનર્બંધક અવસ્થા પહેલા જેટલો બોધ છે તે બધો બુદ્ધિરૂપ છે. અપુનર્બંધક અવસ્થા આવ્યા પછી એકથી ચાર દૃષ્ટિ અંતર્ગત બોધ તે અંશે અંશે સમ્ચગ્જ્ઞાન રૂપ થતો જાય છે અને ત્યાર પછી પાંચમી હૃષ્ટિમાં સમ્યક્ત્વ થયે છતે બોધ સઘળો જ્ઞાનરૂપ થઈ જાય છે. ત્યાર બાદ પાંચમા ગુણઠાણાથી માંડીને બારમા ગુણઠાણા સુધીનો બોધ પરિણતિપૂર્વકનો હોવાથી તે અસંમોહ રૂપ છે. આમ શ્રણે પ્રકારના બોધનું સ્વરૂપ ભિન્ન ભિન્ન છે એમ કહ્યું.

#### ફળના ભેદથી ભેદ

જ્યારે ઉપાધ્યાયજી મહારાજ બત્રીસીમાં રત્નોપલંભ, રત્નજ્ઞાન અને રત્નપ્રાપ્તિ એ ત્રણેના ફળના ભેદથી બુદ્ધિ, જ્ઞાન અને અસંમોહનો ભેદ બતાવે છે.

જેમ જે જીવને માત્ર રત્નનો ઉપલંભ થયો છે તે જીવને કદાચ રત્ન મળી જાય તો પણ તેના ગુણદોષનો બોધ ન હોવાથી તે રત્ન દ્વારા જે લાભ મેળવવો જોઈએ તે નહિ મેળવી શકે અને જે રત્ન દ્વારા આખા જીવનનું દારિદ્ર, દુ:ખ, દોર્ભાગ્ય દૂર થાય તેમ હતા તે રત્નને પક્ષીને ઉડાડવામાં કે અત્યંત નજીવી કિંમતમાં વેચી મારશે. અર્થાત્ આ જીવ રત્નનો ઉપયોગ, ભોગવટો જ એવી રીતે કરશે કે જે દ્વારા લાભ કાંઈ નહિ થાય પરંતુ કયારેક તેવાજ પ્રકારનું રત્ન આવી જાય તો ઉપરથી તેના દ્વારા જ પોતાની સંપત્તિ આદિ નાશ પામી જાય અને ચિરકાલ દુ:ખી થાય.

તેજ રીતે દાર્ષ્ટાંતિકમાં પણ અભવી, દુર્ભવી, ભારેકર્મી ભવી જીવો કે જે બધા ઓઘદ્ષ્ટિમાં રહેલા છે તે જીવોનું જ્ઞાન બધું બુદ્ધિરૂપ છે કારણ કે તેમના મૂળમાં વિષયસુખની આસકિત, રાગ તેમજ વૈષચિક સુખમાં સુખબુદ્ધિ આ બધું અકબંધ પડેલું છે. જે કોઈ રીતે ખસી શકે તેમ નથી. તેથી કરીને તે જીવો શાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરવા દ્વારા મન-વચન-કાયાથી નિરતિયાર ચારિત્રનું પાલન કરે છતાં તે જ્ઞાન બધું બુદ્ધિરૂપ જ છે કારણ કે હેયોપાદેયનો વિવેક, નિરાગૃહિતા, તાત્ત્વિક વિરાગ તેઓમાં હોતા નથી.

#### બुद्धिना नुङसान

આખો સંસાર બુદ્ધિના આધારે ચાલે છે અને બુદ્ધિ હોય ત્યાં અહંકાર હોય જ. એટલે બુદ્ધિનો નાશ કરીને સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું હોય તો પહેલા અહંકારનો નાશ કરવો પડે છે. પહેલા અહંકાર જાય છે પછી જ્ઞાન આવે છે. આ જગતમાં બે જ વસ્તુ છે કયાં તો જીવોનો અહમ્ પોષાય છે ક્યાંતો જીવોનો અહમ્ ભગ્ન થાય છે. એ સિવાય ત્રીજું કાંઇ નથી.

બુદ્ધિ મતભેદ ઉભા કરે છે. સંકુચિત દેષ્ટિ ઉભી કરે છે, મતભેદ થાય એટલે ઝઘડો થાય, તેમાંથી મનભેદ આવે ત્યારે ડાયવોર્સ લેવાય છે અને આખરે તનભેદ થાય ત્યારે નનામી નીકળે છે. જાણ્યું સાચું ત્યારે કહેવાય કે કોઈની સાથે મતભેદ ના પડે. મતભેદ એ ઝેર છે. અમર થવાની વાત કરનારા આજે મતભેદમાં રહ્યા છે એ કેટલું મોટું આશ્ચર્ય છે? મતભેદ ઉભા કરો ત્યાં આત્મા કયાં રહે? મતભેદ ત્યાં આત્મા નિ અને આત્મા ત્યાં મતભેદ નહિં. જ્યાં અહંકાર હોય ત્યાં જ મત અને મમત્વ હોય. આત્માના વિશુદ્ધ પરિણામરૂપ ધર્મનું રક્ષણ કરવાનું છે. મતભેદનું રક્ષણ કરવાનું નથી. બુદ્ધિ મતભેદ ઉભા કરે છે. સમ્યગ્જ્ઞાનથી મતભેદ જાય છે અને નિરંતર સમાધિ રહે છે.

બુદ્ધિની ઉપાસના કરનારા વિકલ્પોની ઉપાસના કરે છે, પરમાત્માની ઉપાસના કરતા નથી. વિકલ્પોની ઉપાસનાથી દુઃખ સિવાય બીજુ કાંઇ નહિ મળે.

'મતદર્શન આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્ગુરુ લક્ષ;

લહે શુદ્ધ સમક્તિ તે, જેમાં ભેદ ન પક્ષ.'

કોઇની સાથે કયારે પણ સંઘર્ષમાં ન ઉતરવું એ મોક્ષે જવાની ચાવી છે.

#### જ્યાં અતિક્રમણ ત્યાં પ્રતિક્રમણ જરૂરી

બીજાના વ્યુ પોઇન્ટને ખોટાં કહેવા કરતાં એના સંયોગો, શક્તિ વગેરે વિચારી એને સમજવાનો પ્રયત્ન કરવો એ વધારે સારું છે. મનુષ્યભવમાં સંયોગોનો સમભાવે નિકાલ કરવા આવ્યા છીએ. સંયોગોના ધણી થવા આવ્યા નથી. અધ્યાત્મના માર્ગમાં દરેકનો સમભાવે નિકાલ કરશું તો જ મોક્ષે જઈ શકશું.

મતાગ્રહ એ મોટામાં મોટું અતિક્રમણ છે તેનાથી સમગ્ર ભારતનું ભાવિ જોખમમાં મૂકાયું છે. પોતપોતાના મતને સિદ્ધ કરવા અન્યને ખોટા કહેતા આપણે અચકાતા નથી પણ આ અતિક્રમણથી આત્મા સ્વરૂપ અને સમતામાંથી ખસી રહ્યો છે તેનું શું? જેટલું અતિક્રમણ કરશું તેટલું જ પ્રતિક્રમણ કરવું પડશે તો જ આત્મા ઘરમાં આવી શકશે.

મતાગ્રહ અને હઠાગ્રહથી બીજાના માટે આપણા મનમાં ખરાબ અભિપ્રાય બંધાય છે. કોઈને માટે પણ મનમાં ખરાબ અભિપ્રાય બાંધવો એ ભાવપાપ છે. જે દ્રવ્યપાપ કરતા મોટું છે. તેનાથી આપણે સમયે સમયે બીજાને અન્થાય કરી રહ્યા છીએ. બીજાને અન્યાય કરવાથી બીજાને ખોટા - ખોટા કહ્યા કરવાથી આપણે વીતરાગતાના માર્ગ ઉપર ઝડપથી ચાલી શકતા નથી. આપણી ગતિ મંદ પડી જાય છે.

અંદરમાં કર્મ બહુ ચીકણા હોય અને અંદરમાં ગાંઠો ઘણી પડી હોય ત્યારે માણસ ઘણી ભૂલો કરે છે કારણકે તે વખતે તેની પાસે બુદ્ધિતત્ત્વ છે. ભૂલો, દોપો અને કપાયો કર્યા પછી આપણે તેનો બચાવ કરીએ છીએ તે અહંકારને પંપાળીએ છીએ. અંદરનો ઉઘાડ ના થાય ત્યાં સુધી જીવ ધર્મ કરવા છતાં અહંકારને જ સાચવે છે કારણકે એને અહંકારની સાથે જ રહેવાનું છે. હવે જેની સાથે રહેવાનું છે તેને સાચવે નહિ તો પછી રહેવાય કેમ? અંદરમાં આત્મા ઓળખાયા પછી પ્રેમતત્ત્વનો આવિર્ભાવ થાય છે તેથી હવે આત્મા પોતાની સમજથી, અભિપ્રાયથી - માન્યતાથી અહંકાર સાથે રહેતો નથી તેથી તેને સાચવવાનો પ્રશ્ન હવે રહેતો નથી.

પ્રસ્તુતમાં ઇન્દ્રિયાર્થને આશ્રયિને પદાર્થનું તેમજ શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન હોય છે તે હેયોપાદેયના વિવેક વગરનું હોવાથી એના દ્વારા કોઈ આત્મિકલાભ નહિ થાય પરંતુ ભૌતિક ઈષ્ટ વસ્તુઓને પ્રાપ્ત કરવા દ્વારા જીવને સંસાર પરિભ્રમણનું કારણ બને છે.

हुवे के खुवने रत्नशास्त्रोंना सक्षणना अल्यासथी शुलाशुल रत्नोनुं ज्ञान थयुं छे तेवा खुवनी पासे इहाय रत्न आवी क्षय तो पण तेनी उपासना इरवा माटे समर्थ न होवाथी रत्न द्वारा भोगवटानों के साल थवो कोई से ते नहीं इरी शहे. अथवा तो शुल इजवाजा रत्ननुं ज्ञान होवा छतां तेने भरीहवानी शक्ति निह होवाथी तेने भेजवी शहशे निह डारण होवा छतां तेने भरीहवानी शिक्ति निह होवाथी तेने भेजवी शहशे निह डारण होवी डोटिना रत्नों भेजववा तेमक लोगववा माटे विशिष्ट डोटिनी उपासना इरवी पडे छे डारण हे अ जधा रत्नों हेवाधिष्ठित होय छे अने तेथी हेव उपासनाथी प्रसन्न थाय तो क ते द्वारा तेनो साल भेजवी शहाय छे. ते क रीते हार्ष्टी तिइमां पण के खुवोने शास्त्रना अल्यासाहिथी हर्शनभोहनीयनो क्षयोपशम थवाथी सुंहर विवेड पेहा थर्छ गयो छे अने तेना डारणे स्वपरिणति सने परपरिणति अने परपरिणति आजणी शहे छे तेवा खुवो पण यारित्र मोहनीयना उहयना डारणे तत्त्वमार्गमा यथार्थ प्रवृत्ति इरी शहता नथी तेथी तेवा खुवोनुं ज्ञान परिणतिपूर्व हुनुं होतुं नथी अने तेथी दृष्टांतमां केम रत्नाहि भजे तो पण तेनो लोगवटो इरी शहता नथी तेक रीते अहिंया पण यारित्राहि इहाय प्राप्त थाय तो पण ते द्रव्यथी क प्राप्त थाय छे पण तेनी परिणति अप लोगवटो आवतो नथी.

હવે જેમ દૃષ્ટાંતમાં જેણે ગુણદોષની ઓળખને કારણે શુભફલવાળા રત્નને ઓળખી લીધું છે અને પોતાની શક્તિથી દેવાદિની આરાધના કરવા દ્વારા તેને પ્રાપ્ત પણ કર્યું છે એવો જીવ એ રત્ન દ્વારા એનો ભોગ, ઉપભોગ, કય, વિક્રયાદિ દ્વારા ઇષ્ટલાભને મેળવે છે તેજ રીતે દાર્પ્ટાંતિકમાં ગુણદોષના વિવેકથી જીવને સમ્યગ્જ્ઞાન થતાં સાથે સાથે જ્યારે ચારિત્રમોહનીયનો પણ ક્ષયોપશમ થાય છે ત્યારે તે જ્ઞાન પરિણતિપૂર્વકનું થતાં તે અસંમોહરૂપ બને છે અને તેથી તે સદાને માટે ઉપશમભાવમાં ઝીલે છે. આત્મિક આનંદ અનુભવે છે. અને જીવને મોક્ષ પ્રાપ્તિનું કારણ બને છે. આમ જ્ઞાન જ્યારે પરિણતિ પેદા કરવા દ્વારા જીવને અંદરમાં ઠારનારું બને છે ત્યારે તે જ્ઞાન જ અસંમોહરૂપ બને છે.

#### **७**वे सहनुष्ठानना सक्षणने <del>५</del>ढे छे

आदरः करणे प्रीतिरविघ्नः संपदागमः । जिज्ञासा तन्निसेवा च, सदनुष्ठानलक्षणम् ॥ १२३ ॥

# (૧) અનુષ્ઠાન પ્રત્યે બહુમાન અને (૨) કરવામાં પ્રીતિ-

અહિંચા સદનુષ્ઠાનથી તદ્દેતુ અનુષ્ઠાન અને અમૃત અનુષ્ઠાન એ બે લેવાના છે. ઇષ્ટ અને પૂર્તાદિ કાર્યોમાં અતિશય બહુમાન, આદર અને તેના કારણે અનુષ્ઠાન કરવામાં પ્રીતિ - આનંદ આવે છે. અનુષ્ઠાન પ્રત્યેના અત્યંત રાગને કારણે અનુષ્ઠાન શરૂ કર્યે છતે મન, વયન અને કાયામાં સ્ખલના પહોંચાડે, અનુષ્ઠાન છોડાવે, અસમાધિ, સંકલેશ પેદા કરે તે રૂપ વિદનનો અભાવ અર્થાત્ તેવા વિદનો આવતા નથી.

#### (3) વિઘ્નનો અભાવ-

અનુષ્ઠાન પ્રત્યેના આદર બહુમાનથી પ્રીતિ-ભક્તિ પૂર્વક આનંદ સાથે જયારે અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે છે ત્યારે જીવને તેવા પ્રકારના નવા પુણ્યનો બંધ તેમજ ઉદય થાય છે અથવા તો તે અનુષ્ઠાનના કારણે સત્તામાં પડેલ શુભકર્મો તાત્કાલિક ઉદયમાં આવીને વિદનોને પેદા થવા દેતા નથી કારણકે વિદનોનો અભાવ કરવા માટે પુણ્યની જરૂર પડે છે. પ્રતિકૂળ બાહ્ય સંયોગોનો નાશ પુણ્યને આધીન છે અને અમૃતાનુષ્ઠાનમાં એ તાકાત છે કે એ તત્કાળ પુણ્યને પેદા કરવા દ્વારા વિદનોનો નાશ તેમજ શુભક્ળને આપે છે.

विद्यां भितपक्षी सामग्री अनुष्ठानङावमां पुरुयद्वारा रयाय छे अने से पुरुय अनुष्ठानना प्रलावधी नवुं जंधाय छे अथवा तो सत्तामां पडेलुं तत्ङाव उद्यमां आवे छे डे वे उद्यमां आववा द्वारा प्रतिङूण संयोगोनो नाश डरे छे तेमक अनुङूण संयोगो पेहा डरे छे.

रेम सनाथी मुनिसे रोग आवतां दृढसंडल्पपूर्वडनुं सेवुं मानसिड सनुष्ठान डर्युं, रोना द्वारा सेवा पुर्थनो उद्दर्श थयो हे रोथी जही आपत्ति यावी गर्छ. शरीरनी पीडा नाश पामी सने संयम प्राप्त थयुं. रो सनुष्ठान हरतां मन-वयन-हायाने रुजवना न पहोंग्रे सेवा जाह्य विद्नो वस्तुतः विद्नश्चे गशाता नथी. रोम सगवान महावीरने दीक्षा विद्या पछी वसा वर्ष सुधी वर्षा उपसर्ग आव्या परा ते सेमना मनने रुजवना पहोंग्राडी शह्या निह. प्रसुना निरित्यार संयमनो नाश हरी शह्या निह. तेथी व्यवहारथी ते विद्नोश्च होवा छतां तत्त्वथी तो हर्मनिर्वरानुं हारश जन्या छे.

#### (૪) સંપદાનું આગમન-

સદનુષ્ઠાન કરતા શુભપરિણામને કારણે જે પુણ્ય બંધાય છે. તેનાથી

સંપદાનું આગમન થાય છે. તદ્હેતુ અનુષ્ઠાનમાં સંપદાનું આગમન મોટે ભાગે પારલોકિક હોય છે તેમજ કયારેક આ ભવમાં પણ કાલાંતરે સંપદાનું આગમન થાય છે. જ્યારે અમૃતાનુષ્ઠાનમાં તો તત્કાલ જ શુભ ભાવથી બંધાયેલ પુણ્ય ઉદયમાં આવવા દ્વારા સંપદાનું આગમન થાય છે. જેમ મયણાને સંધ્યા કાળે પરમાત્માના મંદિરમાં આરતી, મંગળદીવો, ધૂપ પૂજા કરતા અમૃતાનુષ્ઠાન થયું હતું જેના પ્રતાપે તેજ રાત્રિએ પરદેશ ગયેલા પોતાના પતિનો યોગ થયો હતો.

# અમૃતક્રિયાના સાત લક્ષણ આ પ્રમાણે બતાવવામાં આવ્યા છે -

- (૧) તદ્ગતચિત્ત તે ક્રિયામાં જ મન, વચન, કાયાના યોગોની સ્થિરતા હોય છે.
- (૨) સમયવિદ્યાન શાસ્ત્રમાં કહેલી વિધિ મુજબ યોગ, મુદ્રા, કાલ વગેરેને સાયવીને કરવામાં આવે.
- (3) ભવ ભ્રમણનો ભય અનંતકાળના આપણા ભાવી સંબંધી વિચાર ઉત્પક્ષ થતાં ૫-૨૫ વર્ષની જુંદગીનો ભય નીકળી જાય છે.
- (૪) ભાવની વૃદ્ધિ ભવભ્રમણનો ભચ ઉત્પન્ન થતાં તેનું નિવારણ કરનાર એક માત્ર અરિહંત પરમાત્મા જ છે તે આપણું સર્વસ્વ બની જાય છે. આજે હું આપની કરણાનું પાત્ર બન્યો, આજે મારા સર્વદુ:ખ, દૌર્ભાગ્ય નાશ પામી ગયા. સર્વપાપો દૂર થઈ ગયા, આજે હું મહોદયને પામ્યો, આજે મને સુખ, શાંતિ અને આનંદનો અનુભવ થયો, આજે મારા સર્વ મનોરથ પૂર્ણ થયા, આજે મારા આત્માનો પ્રત્યેક પ્રદેશ અમૃતવડે સિંચાયો, આજની ઘડી ઘન્ય બની ગઈ, સુવર્ણમય બની. આજે મને કલ્પવૃક્ષ, કામધેનુ અને ચિંતામણીની પ્રાપ્તિ થઈ.
- (૫) વિસ્મય આંધળાને ચક્ષુની, દરિદ્રીને ધનની, ભૂખ્યાને ઘેબરની પ્રાપ્તિ થતાં જેવું આશ્ચર્ય થાય તેમ પરમાત્માના દર્શને અહો! અહો! કેવા મારા પ્રભુ! કેવા કરણાના ભંડાર! કેવા ઉપકારી વિ.આશ્ચર્ય થાય.
- (૬) રોમાંચ પરમાત્માના ગુણો, અચિંત્ય શક્તિ, પરમાત્માનું સ્વરૂપ વગેરેનું ચિંતન કરતાં રોમરાજી વિકસ્વર થાય.
- (૭) પ્રમોદ પરમાત્માની ભક્તિ કરતા હૃદય આનંદથી ભરાઈ જાય. એ આનંદ હૃદયમાં સમાય નહિ. બહાર પણ ન સમાય. પરમાત્માનું જે શુદ્ધ, બુદ્ધ સ્વરૂપ તેનો યત્કિંચિત્ અનુભવ અમૃતક્રિયામાં થાય છે. એ પ્રમોદ પછી પણ ચાલુ રહે છે.
- (૫) **જિજ્ઞાસા -** સ્વાભાવિક રીતે જ સદનુષ્ઠાન વિષયક વિધિ પરિણામ વગેરેને જાણવાની ઇચ્છા હોય છે.

(६) तित्रसेवा चेष्टोदिता ने जहते जशीशी २३/२४मां तज्ज्ञसेवा - चेष्टादिज्ञ - सेवा आ पाठ शुद्ध वागे छे अर्थात् छण्टपूर्वाहिना जाणाङारनी शेवा अने मूणना च थी छण्टपूर्वना ज्ञावानी ङ्ग्पा = अनुग्रह = महेर नंजर. अर्थात् छण्टाहिना जाणाङारनी शेवा ङरवाथी सहाने माटे वेओनी पोवाना उपर ङ्ग्पादृष्टि अर्थात् आ छव घणो योग्य छे. अनुष्ठानना पात्रभूत छे माटे वेने विशेष विशेष रीवे जोध हराववानी वेओनी जे छच्छा वे ज वेमनी ङ्ग्पादृष्टि छे.

આ પ્રમાણે દુ લક્ષણોથી યુક્ત સદનુષ્ઠાન હોય છે કારણકે તેમાં અનુબંધ સહિતપણું હોય છે અર્થાત્ શુભાનુબંધ માટે આદરાદિ છ આવશ્યક છે.

बुद्धिपूर्वाणि कर्माणि, सर्वाण्येवेह देहिनाम् । संसारफलदान्येव विपाकविरसत्वतः ॥ १२४ ॥ भुद्धिपूर्वङ्गा डार्थोनुं इण

લોકમાં બુદ્ધિપૂર્વકના બધા જ કાર્યો નિશ્ચયે કરીને વિપાકથી વિરસ દોવાથી જીવોને સંસારરૂપ ફળને જ આંપનારા થાય છે અર્થાત્ બુદ્ધિપૂર્વકના ઇપ્ટાદિ અનુષ્ઠાનોમાં સ્વમતિકલ્પનાની જ મુખ્યતા હોવાથી, શાસ્ત્રકથિત વિવેકનો અભાવ હોવાથી, વિપાકથી અર્થાત્ ફળથી વિરસ એટલે દુ:ખને જ આપનારા થાય છે સંસારમાં જીવો બહુલતથા બુદ્ધિને જ આગળ કરીને જીવનારા હોય છે. આ લોકનું સુખ તેમને મુખ્ય હોય છે. અતીન્દ્રિય મોક્ષતત્ત્વ તેમને સમજાતું નથી એટલે ભોતિક સુખની પ્રાપ્તિ અને તેના ભોગવટા માટે તેઓ મનુષ્ય જન્મને પાપથી ભરી દે છે પછી પાપના ઉદયકાળમાં, રોગાદિ અવસ્થામાં, વૃદ્ધાવસ્થામાં, મૃત્યુ વખતે, સ્વજનોના વિયોગકાલે તે આત્માઓ ઝૂરે છે, વિલાપ કરે છે, આકંદ કરે છે, હાયવોય કરે છે, પૈસા ચાલ્યા જાય, પત્ની બેવફા બને, પુત્ર સાયવે નહિ તો તે વખતે તેમની પાસે કોઈ તત્ત્વની શ્રદ્ધા ન હોવાથી સમાધાન કરી શકતા નથી અને તેથી શાંતિ - સમાધિ પામી શકતા નથી. સંસારમાં સુખ મેળવવા માટે બુદ્ધિથી વિવેક વગરના કાર્યો કરે છે જેના કારણે આલોક, પરલોક અને પરમલોક ત્રણેને બગાડે છે અને દુરન્ત સંસારમાં ભટકે છે. ધર્મ નહિ પામેલા સંસારવર્તી તમામ જીવોની આ દશા હોય છે.

ज्ञानपूर्वाणि तान्येव मुक्त्यङ्गं कुलयोगिनाम् । श्रुतशक्तिसमावेशादनुबन्धफलत्वतः ॥ १२५॥

**ફાનપૂર્વકના છહાદિ કાર્યોનું ફળ -** જ્ઞાનપૂર્વકના તે જ ઇષ્ટાદિ કાર્યો કુલચોગીઓને શ્રુતશક્તિ ચુક્ત હોવાથી અર્થાત્ હેચોપાદેચના વિવેક્થી સહિત હોવાથી શુભાનુબંધ ફળવાળા થવાને કારણે મુક્તિનું અંગ બને છે અને આ હેંચોપાદેયના વિવેકરૂપ શ્રુતશક્તિ એ અજરામરપણાનું કારણ હોવાથી અમૃત શક્તિ જેવી છે. અર્થાત્ તે શક્તિને કારણે અનુષ્ઠાન અનુબંધશુદ્ધ થાય છે અને તેનાથી તે મોક્ષને આપે છે માટે શ્રુતશક્તિ અમૃતશક્તિ જેવી કહી.

अत एव - શ્રુતશક્તિ - અમૃતશક્તિ તુલ્ય હોવાથી તેમાં શુભાનુબંધ રૂપ ફ્ળપણું ૨હેલું હોવાથી તે ઇપ્ટપૂર્તાદિ અનુપ્ઠાનો મુક્તિનું અંગ બને છે.

**શંકા :** શુભાનુબંધ રૂપ ફળપણું તો શ્રુતશક્તિમાં રહેલું છે તો પછી ઈષ્ટપૂર્તાદિ અનુષ્ઠાનને શા માટે તમે મુક્તિનું અંગ ક્હો છો ?

સમાદ્યાન - તાત્ત્વિક અનુબંધનું આવાપણું હોવાથી અર્થાત્ તાત્ત્વિક અનુબંધમાં મુક્તિહેતુપણારૂપ સ્વભાવ હોવાના કારણે તાત્ત્વિક અનુબંધવાળા અનુષ્ઠાનને અમે મુક્તિનું અંગ કહીએ છીએ.

અહિંયા કુલચોગીનું ગ્રહણ કર્યું કારણકે ગોત્રયોગીમાં આવા અનુષ્ઠાનનો સંભવ નથી અને પ્રવૃત્તચક્રયોગીના બધા અનુષ્ઠાનો અસંમોહ યુક્ત હોવાના કારણે તે પણ અહિંયા નહિ આવે. આ શ્લોકથી જે જ્ઞાનપૂર્વકના અનુષ્ઠાનો છે અર્થાત્ હૈયોપાદેયના વિવેકપૂર્વકના જે અનુષ્ઠાનો છે તે મોક્ષરૂપ ફ્લને આપનારા છે જ્યારે બુદ્ધિપૂર્વકના જે અનુષ્ઠાનો છે તે સંસારરૂપ ફ્લને આપનારા છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

# અન્યદર્શનમાં પણ અનુબંધશુદ્ધધર્મની મહત્તા

આ બે શ્લોક ઉપરથી એ સમજવાનું છે કે અન્યદર્શનમાં પણ પતંજિલઆદિ જેવા તાત્ત્વિક યોગીઓ છે. અને જે તાત્ત્વિક યોગી છે તે કોઇપણ દર્શનમાં રહેલા હોય તો પણ તેઓ હેતુ, સ્વરૂપ અને અનુબંધમાં અનુબંધ પ્રધાન ધર્મને જ મુખ્યતા આપનારા હોય છે અને અનુબંધશુદ્ધ ધર્મ કરવા માટે અતિસૂક્ષ્મદૃષ્ટિ આવશ્યક છે.

धर्ममां अनुअंधशुद्धधर्मवाणा જુवोनो જ प्रवेश છે अने ते होय तो જ લોકોત્તર ધર્મ બને છે. અનુઅંધની શુદ્ધિ વગરનો ગમે તેવો સારો પણ ધર્મ (પછી તે જેનદર્શનમાં રહેલાનો પણ) તે તત્ત્વદૃષ્ટિથી લોક્કિક જ છે. અનુઅંધશુદ્ધ ધર્મ આવે ત્યારથી જીવને તે તે અનુષ્ઠાન કરતા આંશિક આત્મિક સુખની અનુભૂતિ થાય છે. માત્ર ઓઘથી ધર્મની શ્રદ્ધા હોવાના કારણે તે પહેલા તે તે ક્રિયા વખતે સ્થૂલથી સુખ અનુભવે એવું બને પરંતુ તે વખતે આત્મામાં બધી અતૃપ્તિઓ, ઇચ્છાઓ, રાગ-દ્રેષ બધું પડેલું હોવાના કારણે અને વિરાગ ન હોવાના કારણે જીવને વાસ્તવિક શાંત અને સ્થિર સુખ અનુભવાતું નથી. દૃષ્ટિની શરૂઆતથી આંશિક સુખ અનુભવાય છે અને તે દૃષ્ટિઓમાં ક્રમે કરીને વૃદ્ધિ પામે છે. ઉપશમ સુખની અનુભૂતિ માટે વિરાગ, મધ્યસ્થતા, જિજ્ઞાસા, ગુરુકૃપા અને વારવાર પોતાના પરિણામોનું સંશોધન આવશ્યક છે. આ અભ્યાસ દ્વારા જ જીવ આગળ વધે છે. જે જીવોને આ દૃષ્ટિ જ નથી અને માત્ર ક્રિયામાં જ ધર્મ સમજે છે તેવા જીવો વ્યવહારનય નિર્દિષ્ટ મોક્ષમાર્ગ કે જે અપુનર્ળધક અવસ્થાથી શરૂ થાય છે તેની બહાર છે.

મોક્ષાંગ અને પુથ્યાંગ - સાધુએ સામાન્યતયા મુખ્ય રીતિએ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, દાન, શીલ, તપ, ભાવ રૂપ જે મોક્ષાંગ છે તેનો જ ઉપદેશ આપવાનો છે. અનુકંપા, જીવદયા વગેરે પુણ્યાંગ છે તેનો ઉપદેશ ગૌણવૃત્યા છે. વ્યવહારનયે અનુકંપા, જીવદયા, માનવતા વગેરેનો ઉપદેશ એ પુણ્યાંગ છે જ્યારે દાન, શીલ, તપ, ભાવ એ મોક્ષાંગ છે.

પરંતુ તત્ત્વદૃષ્ટિએ વિચારીએ તો જ્યાં સુધી જીવની દૃષ્ટિ વિકસિત નથી અને મોક્ષનો આશય સ્પષ્ટ રૂપે આવ્યો નથી ત્યાં સુધી તો મોક્ષાંગ એવા દાનાદિ પણ તેને માટે પુણ્યાંગ બને છે. જ્યારે આશય શુદ્ધિ પ્રગટે છે ત્યારે મોક્ષાંગ એ મોક્ષાંગ બને છે અને તે વખતે કરાતા અનુકંપાદિ એ પ્રધાન પુણ્યાંગ બને છે. તે પહેલા કરાતા અનુકંપાદિ એ અપ્રધાન પુણ્યાંગ છે. કોઇપણ પુણ્યાંગ પરાકાષ્ઠાનું અને નિઃસ્વાર્થભાવે હોય ત્યારે તે જ પુણ્યાંગ બીજાભવમાં મોક્ષાંગ બની જાય છે. જેમકે મેઘકુમારને હાથીના ભવની દયાથી બીજા ભવમાં જે આરાધના મળી તે મોક્ષાંગ બની.

જીવદયા, અનુકંપા વગેરેના કાર્યોમાં ઉત્સર્ગથી સાધુને ન પડવાનું વિધાન હોવા છતાં આપદ્ધર્મ હોય, દુષ્કાળ હોય, અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિ રૂપ પુષ્ટાલંબન હોય તો દેશ, કાળ વગેરે જોઈને ઉચિત રીતે પ્રવર્તવું પણ તેમાં વિશેષ ઉલ્લસિત ન થવું અર્થાત્ તે કરવા જતાં પોતાનો સ્વાધ્યાય, તપ, જપ, સમિતિ, ગુપ્તિ વગેરે ક્રિયામાં ખામી ન આવે, વૈરાગ્ય ઝાંખો ન પડે તે રીતે પ્રવર્તવું. અનુકંપાના કે જીવદયાના કાર્યો કોઈ કરતું હોય તો અટકાવવા નહિ તેમાં જે ભૂલ થતી હોય તો સુધારવી. આપણી હાજરીમાં ફંડ વગેરે કરવા માંગતા હોય તો અટકાવવા નહિ આમ સર્વત્ર હેય - ઉપાદેયનો વિવેક કરીને પ્રવર્તવાથી તે બધા કાર્યો જ્ઞાનપૂર્વકના બને છે જે મોક્ષ આપવા સમર્થ છે.

સાધુએ પ્રધાનતથા મોક્ષાંગ એવા દાન, શીલ, તપ, ભાવનો જ ઉપદેશ આપવાનો છે એ વાત એ સિદ્ધ કરે છે કે આધ્યાત્મિક પુરુષો પોતાના માથે કોઈપણ જાતનો બોજો લઈને ફરતા નથી. અરિહંત અને સિદ્ધ ભગવંતો ક્યાં બોજો લઈને ફરે છે? તો પછી એના સાધક સાધુભગવંતો શા માટે બોજો લઈને ફરે?

વ્યવહારની સફળતા નિશ્ચયથી છે અને નિશ્ચયની સફળતા વ્યવહારથી છે એ ભૂલવું જોઈએ નહિ.

असंमोहसमुत्थानि त्वेकान्तपरिशुद्धितः । निर्वाणफलदान्याशु भवातीतार्थयायिनाम् ॥ १२६ ॥ ज्ञानपूर्वञ्जा कार्यो करता असंभोढ पूर्वक्रना कार्योनी विशेषता એ છે के ज्ञानपूर्वक्रना कार्योभां वस्तु स्वरूपमुं यथार्थ ज्ञान होवा छतां अने ते ज्ञानने अनुरूप हेय - ઉपादेय परिणति ઉભी थयेली होवा छतां त्यां हेयनो त्यांग अने ઉपादेयमुं ग्रहण होवा छतां आत्मा हुषु ते जोधमां के रीतनो हरवो कोईએ ते हरेलो नथी.

બોદામાંથી જ્યારે કષાચોની વિશેષ પ્રકારે હાનિ થાય છે ત્યારે જ આત્મા સ્વરૂપમાં ઠરનારો બને છે અને જે બોદા આત્માને પુદ્દગલભાવમાંથી બહાર ખેંચી આત્મ સ્વરૂપમાં ઠારે તે જ બોદાની અધ્યાત્મના માર્ગમાં કિંમત છે. જ્ઞાન એ જ્ઞાન માટે નથી. જ્ઞાન દ્વારા વસ્તુ સ્વરૂપને જાણવું એ જ માત્ર પર્ચાપ્ત નથી. જ્ઞાન દ્વારા વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણવું એ તો પ્રાથમિક ચરણ છે. વાસ્તવિક તો જાણ્યું ત્યારે કહેવાય કે તે જાણવાની અસર આત્મા ઉપર પડે અને એ અસર આત્મામાં એવી થાય કે અંદરમાં પડેલ કષાયો, અહંકાર, ઇર્ષ્યા, દોષો, દોષદૃષ્ટિ વગેરેથી આત્મા ભયભીત બને. તેનું સમગ્ર અસ્તિત્વ તેને કાઢવા - દૂર કરવા ઝંખે. આવો બોદા એ પરિણત બોદા કહેવાય છે જે જીવને મોહની સામે વિજય મેળવવામાં ઉપયોગી છે.

ज्ञानपूर्वहना કार्योमां वस्तु तत्त्वनो जोध यथार्थ છે એટલે हेयनुं हेय३पे संवेहन छे परंतु जोध नजजो होवाने કારણે જેને हेय माने छे ते होषो, કषायो, अहंडार वગેરેને નાશ કરવા સમર્થ जनतो नथी એટલે સમજ પ્રમાણે આચરણ નથી. આગમાનુસારી जोध છે. બોધને અનુરૂપ વીર્ચનું પ્રવર્તન નથી, જયારે અસંમોહ પૂર્વકના અનુષ્ઠાનોમાં જીવનો ઉપયોગ દેહથી છૂટો પડેલો હોય છે. સ્વરૂપમાં ઠરેલો હોય છે. ઉપશમભાવ વેદાય છે. ક્ષાયોની વિશેષ પ્રકારે હાનિ થયેલી હોય છે તેથી અસંમોહ પૂર્વક - કરાયેલા અનુષ્ઠાનો તથાભવ્યત્વના પરિપાકના વશથી એકાંતે પરિશુદ્ધ છે.

આ અસંમોહ પૂર્વકના અનુષ્ઠાનોમાં જેમ જેમ પરતત્ત્વ - વિશુદ્ધ આત્મતત્ત્વનું વેદન થતું જાય છે તેમ તેમ આત્મા મોક્ષની નજીક જતો જાય છે. પરતત્ત્વને પામવાની - જોવાની ઇચ્છા જેમ જેમ વધતી જાય છે, તેનું પ્રણિધાન દુટ થતું જાય છે તેમ તેમ ઉપયોગમાં રહેલ દોષો અને કષાયોનું બળ તૂટતું જાય છે. અસત્ તત્ત્વની ઇચ્છા, તેને મેળવવાનું પ્રણિધાન અને તેને માટેના પુરુષાર્થથી ઉપયોગમાં કષાયોની વૃદ્ધિ થાય છે અને સત્ તત્ત્વનું પ્રણિધાન, તેને મેળવવાની ઇચ્છા અને તેની પ્રાપ્તિ માટેના પુરુષાર્થથી ઉપયોગમાં શુદ્ધિ વધતી આવે છે.

ચોથાં ગુણસ્થાનકથી માંડીને ઉપર ઉપરના ગુણસ્થાનકોમાં આત્મભાવ-આત્મસુખ વેદાય છે તેની ના નથી પણ તેમાં અટકી જનારો ઉપરના ગુણસ્થાનકને પામી શકતો નથી. એટલે ક્યાંય બંધાવાનુ નથી, અટકવાનું નથી, ક્યાંય સ્ટેશન કરવાનું નથી પરંતુ તેરમું ગુણસ્થાનક ન પામીએ હ્યાં સુધા અપ્રમત્તપણે સાધના ચાલુ રાખવાની છે. આત્મભાવનો આનંદ પામવા છતાં ચાર થી અગ્યાર ગુણસ્થાનક સુધી સત્તામાં મોહનીય કર્મ પડેલ છે તેના ભાવમાં અટકી જઈએ તો તે આપણને પાછા ધકેલી દે છે.

ગુણનું અભિમાન કરનારા, ગુણના સ્વાદમાં બંધાઈ જનારા દોષ ટાળી શકતા નથી અને ગુણને દોષરૂપ બનાવીને નીચેના સ્થાને પછડાય છે. માટે જયાં સુધી કેવલજ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી આપણી જાતને આપણે પ્રમાદી માનવાની છે પરંતુ બીજામાં સમ્યકત્વ, વિરતિ, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્ચવજ્ઞાન થયેલ હોય તો તેને જ્ઞાની માનીને ચાલવાનું છે. આ છે અધ્યાત્મનો માર્ગ. પૂર્ણ ન બનીએ ત્યાં સુધી આપણા ગુણોમાં અસંતોષ રાખવાનો છે. તારામાં સુખ ભલે ઉભરાય પરંતુ તું સુખમાં ન ઉભરાતો, કારણ આ તો બિંદુપ્રમાણ સુખ છે, હજુ સાગર પ્રમાણ કેવલજ્ઞાનનું આનંદવેદન પામવાનું બાકી છે.

સત્તત્ત્વની ઇચ્છા જેમ જેમ બળવાન બનતી જાય છે તેમ તેમ ઉપયોગમાંથી વિષયોનો સંગ, આકર્ષણ છૂટતા જાય છે અને અંતે સત્ તત્ત્વને પામવાની તીવ્રરૂચિના બળ ઉપર આત્મા અસંગાનુષ્ઠાનને પામે છે.

પામવાની તીવ્રરૂચિના બળ ઉપર આત્મા અસંગાનુષ્ઠાનને પામે છે. કર્મમળથી રહિત એવું પરમાત્મતત્ત્વ કેવું હશે? એમાં કેવો આનંદ અનુભવાતો હશે? એ સ્વરૂપને હું કચારે પામીશ? પરમાત્મા કેવા હશે? કેવો આનંદ અનુભવાતો હશે? સર્વદુ:ખ રહિત તે સ્વરૂપ મને કચારે મળશે ? આવી પરમાત્મતત્ત્વને પામવાની તાલાવેલી અસંમોહપૂર્વકના અનુષ્ઠાનોમાં વર્તતી હોય છે. આવી તાલાવેલી જ્ઞાનપૂર્વકના અનુષ્ઠાનોમાં હોતી નથી માટે જ્ઞાનપૂર્વકના અનુષ્ઠાનો સ્વર્ગાદિ પ્રાપ્તિના વ્યવધાનપૂર્વક નિર્વાણને આપનારા થાય છે. જ્યારે જે જીવો છક્કા - સાતમા ગુણઠાણે નિરતિચાર સંચમ પાળે છે અને જેને કારણે જેઓ ઊંચીકોટિના ઔદાસીન્ય ભાવમાં રમે છે. ભવમોક્ષ વિષે સમપરિણતિવાળા છે. ગમે તેવા વાદ્ય, સિંહાદિના ઉપસર્ગોમાં પણ સમિતિ, ગુપ્તિથી ચલિત થતા નથી એવા જીવોને અસંમોહપૂર્વકના અનુષ્ઠાનો જલ્દીથી મુક્તિને આપનારા થાય છે. પોતાના પિતા કીર્તિઘરને સંચમી બનેલા જાણીને પુત્ર સુકોશલે પણ

पोताना पिता डीतिधरने संयमी जनेता लागने पुत्र सुडाशत पण यारित्र तीधुं. यारित्र तीधा पछीथी त्यांग, तप अने संयमथी डायाने शोषवी नांजी. पुत्रना विरुद्धी आर्त्तध्यान डरती तेनी माता सहदेवी अंते मृत्यु पामी जंगतमां वाघण जनी. गिरिस्त उपर रहेता ते जंने मुनिने जेतां ज ते वाघण विरुरी. पोतानो पंजो हेतावी सुडोशत उपर हुमतो डर्यो. तेना शरीरमांथी तोही पीवा तांगी, मांस जावा तांगी, मुनिने जमीन उपर पटडी जे पंजाथी जड्ज यीरवा तांगी. ते वजते असमोह अनुष्ठाननी पराडाष्ठां पहोंचेता ते महात्मां ते वाघण उपर डोध न डर्यो. तेनो देहिपंजर वाघणे वेरविजेर डरी नांज्यो पण महात्मा समता लावथी यित्रन वाया परंतु उपसर्गमां स्थिर रही क्षपडक्षेणी मांडी डेवतज्ञान पाम्या

અને मोक्षे गया आम असंमोह पूर्वङना अनुष्ठानो छवने ४९६ीथी मोक्ष्ने आपनारा थाय छे.

प्राकृतेष्विह भावेषु येषां चेतो निरुत्सुकम् । भवभोगविरक्तास्ते, भवातीतार्थयायिनः ॥ १२७ ॥

ભવાતીતાર્થચાંચી જુવોનું સ્વરૂપ - પ્રકૃતિ સંબંધી જે ભાવો - પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિપયોથી માંડીને બુદ્ધિ સુધીના પદાર્થોમાં જેઓનું ચિત્ત નિસંગતાથી સહિત હોવાથી નિરુદ્ધુક છે તે ભવના ભોગથી વિરક્ત થયેલા એવા મુક્તસમાન જીવો ભવાતીતાર્થયાયિ છે. અર્થાત્ સંસારથી અતીત એવા મોક્ષરૂપ તત્ત્વને વિષે જનારા છે કારણ કે રાગદ્ધેપાદિરૂપ ભવ તેનાથી એમનું ચિત્ત વાસિત હોતું નથી.

અહિંચા બુદ્ધિ એ ભૌતિક પદાર્થમાં પ્રેરણા કરનાર તત્ત્વ છે. જીવને જેમ વિષયોનો રાગ છે તેજ રીતે ભૌતિક પદાર્થ ઉપર પ્રેરણા કરનાર બુદ્ધિ ઉપર પણ રાગ બેઠેલો છે. રાગના વિષય જેમ રૂપાદિ છે તેમ બુદ્ધિપણ છે અને આ બુદ્ધિ ઉપરનો રાગ - બુદ્ધિ ઉપરનો અહમ્ એ મૂળભૂત સંસાર છે.

આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપના ધ્યાન જેવું બીજું કોઇ ધ્યાન નથી અને મોક્ષની ઇચ્છા જેવો બીજો કોઇ વિકલ્પ નથી. રાગ-દ્વેષ એ આખા સંસારનું ભાવબીજ છે. તૈજસ - કાર્મણ એ આખા સંસારનું દ્રવ્ય બીજ છે. ઔદારિક શરીરનું ભેદજ્ઞાન એનું દૃશ્ય સ્વરૂપ એ છે કે આરંભ-ભોગ અને પરિગ્રહ આ દેહથી ન થાય. તૈજસ-કાર્મણ શરીરથી વૈરાગ્ય પ્રગટે ત્યારે વૈરાગ્યની પરાકાષ્ઠા આવે. અંદરથી એકપણ વિકલ્પ ન ઉઠે એ વૈરાગ્યની પરાકાષ્ઠા છે.

डेवलीनुं ज्ञान - मन अने जुद्धि ३५ परिशमतुं नथी क्यारे आपशुं ज्ञान मन अने जुद्धि३५ परिशमे छे. ज्ञानी डहे छे डे तने तारा मन अने जुद्धि उपर केटलो राग छे तेटलो राग पत्नी अने जाणड उपर नथी डारश डे पोताना मनथी विरुद्ध थाले तो पछी ते पत्नी होय डे जाणड होय तेना उपर पश राग रहेतो नथी. अनाहिडाणथी आ मन अने जुद्धिओ शरीर अने छन्द्रियनुं डाम डर्युं छे, आत्मानुं नहि. तेने अमन डरवा ओ क तेक्स डार्मशनुं भेह ज्ञान छे. मन अने जुद्धिने हानाहिमां तेमक परमात्मलिड्तमां वाणवानी छे. मन अने जुद्धिनी सामे रीवोव्वर राजवानी छे. अना अहम्ने जतम इरवानो छे. मन, जुद्धिनुं आयुष्य हीई छे. तेक्स-डार्मशनुं आयुष्य अंधातुं नथी, जंधायेलुं क छे. मन अने जुद्धि ओ वाह - सिंह केवा छे तेनौ पासे सर्डसना रींगमास्टरनी केम डाम लेवानुं छे.

# અહમ્**થી શ્રુતકેવલી પણ નિગોદમાં**

મળેલા શ્રુતના વિકલ્પોમાં અહમ્ ન કરીએ તો જ આપણે વીતરાગ બની શકશું. નહિતો શ્રુતકેવલી પણ અહમ્ને વશ બની નિગોદમાં જાય છે. અહમ્ વિનાના એક પણ શ્રુતવિકલ્પમાં કેવલજ્ઞાન આપવાની તાકાત છે. તૈજસ - કાર્મણની જેમ મન અને બુદ્ધિ પણ બીજા ભવમાં સાથે જાય છે. મન અને બુદ્ધિ ઉપર વૈરાગ્ય શું ? વૈરાગ્ય એક જડ પુદ્દગલો પ્રત્યે લાવવાનો છે. બીજો આપણી વિનાશી દશા પ્રત્યે લાવવાનો છે. અવિનાશીનો આધાર લઈને નીકળેલી ચીજ મન અને બુદ્ધિ છે. મન અને બુદ્ધિ એટલે ઇચ્છા અને વિચારતત્ત્વ છે. ઇચ્છા અને વિચાર એ બંનેમાં આખું ઘાતી કર્મ સમાઈ જાય છે. જીવને જેનો અભાવ વર્તતો હોય તેની જ ઇચ્છા થાય છે. વસ્તુનો અભાવ તેના અંતરાયને નક્કી કરે છે અને ઇચ્છા એ મોહનીય કર્મને નક્કી કરે છે. જયારે વિચાર એ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય કર્મને નક્કી કરે છે. આ બે કર્મ હોય ત્યાંજ વિચાર હોય. કેવલીને આ બે કર્મ નથી તો ત્યાં વિચાર નથી.

#### વૈરાગ્ય કોની પ્રત્યે કેળવવાનો ?

મન અને બુદ્ધિ ચૈતન્થનો અંશ છે અને વિનાશી છે જ્યારે પુદ્ગલ એ જડ અને વિનાશી છે તે બંને પ્રત્યે વૈરાગ્ય લાવવાનો છે. પોતાના વિચારો અને ઇચ્છા ઉપર બીજા હા, હા કહે તેની ઉપર જીવને પ્રેમ છે. બીજા પ્રત્યે નહિ.

એક એક વિકલ્પનો મર્મ પામવો એ કોઈ પુણ્યશાળીનું કામ છે. આરંભ ભોગ અને પરિગ્રહનો ત્યાગ કરનાર સાધુને પંચપરમેષ્ઠિમાં મૂક્યા છે બીજાને નહિ. ગૃહસ્થ દેશથી ત્યાગ કરે છે. સાધુ સર્વથી ત્યાગ કરે છે.

સાંધનાનું ક્ષેત્ર ઔદારિક શરીર એટલું મહાન નથી પણ સાંધનાનું ક્ષેત્ર મન એ જ મહાન છે. 'જાવમણે હોઈ નિયમ સંજુતો' કહ્યું એ મનની સાંધનાને સૂચવે છે. સામાઈચવચજુતો એટલે સામાચિકના કપડા કટાસણું, ચરવળો, સ્થાપનાચાર્ચથી યુક્ત થવું તે વ્યવહાર છે જ્યારે તેમાં મનને જોડવું એ નિશ્ચય છે. સામાઇચ વચજુતો આવ્યું એટલે દરવાજા સુધી આવ્યા. દરવાજા સુધી પ્રવેશ થયો છે ઘરમાં નહિ.

પૂર્ણ પરમાત્મસ્વરૂપ એવા આપણા આત્મામાંથી નીકળેલા પર્યાથો એજ મન અને બુદ્ધિ છે. એ આપણા આત્માનું ક્ષેત્ર છે. તેની પ્રત્યે વૈરાગ્ય કેળવવાનો છે. મન અને બુદ્ધિ એ આપણો જ પરિવાર હોવા છતાં એ આપણને તંગ કરે છે તેથી તેના મત્યે વૈરાગ્ય કેળવવાનો છે.

તેજસ - કાર્મણનું મરણ એક જ વખત થાય છે જ્યારે ઓદારિક શરીરના મરણ અનંતા થયા. જે મન અને બુદ્ધિ અંદરથી અહમ્વાળા છે તેની તપાસ કરીને ધ્યાન દ્વારા તેને ઠીક કરવાના છે. મોહનીયના ભેદો એ મુખ્ય પાપ છે. જેનાથી અશુભકર્મ બંધાય છે અને શરીરાદિની રચના થાય છે.

ઇચ્છા અને બુદ્ધિ આખા સંસારનું ઉપાદાન કાર**ણ છે**. સંસારના બાહ્ય પદાર્થીનું ઉપાદાન કારણ પણ એ જ છે આ સળંગ અને **અખં**ડ માર્ગ સમજાઈ જાય અને આપણા મગજમાં રહે તો આગળ વધાય. જ્યાં પહોંચવાનું છે તે સિદ્ધત્વ એ પૂર્ણતત્ત્વ છે. એકથી ચૌદ ગુણઠાણાનો માર્ગ એ સળંગ માર્ગ છે. કેવળજ્ઞાન એ અખંડ સ્ટેશન છે. આ ત્રણેને સમજવાથી વિકાસયાત્રા પૂર્ણ બને છે.

પરમાત્માની કૃપાથી અને ભક્તિથી જ આપણે વિરાગી બની શકશું. મન, બુદ્ધિ અને તેની સાથે સંલગ્ન તૈજસ કાર્મણ શરીર એ જ ભવ - સંસાર, તેની ઉપરનો વૈરાગ્ય એ ભવનિર્વેદ. તે દૃશ્યમાન નથી. પણ તેના સંવેદનથી ઔદારિક શરીર સંબંધી ત્યાંગ અને વૈરાગ્ય દૃશ્યમાન બની શકે છે.

અંદરથી ભલે કદાચ વિકલ્પો નીકળે પણ એનો અહમ્ કરવાનું છોડી દઈશું તો જરૂર આગળ વધાશે. વિકલ્પો એ વસ્તુ જ નથી. પારમાર્થિક નથી, વંધ્યાપુત્ર જેવા છે. એને આધાર આપનાર આત્મા જ મહાન છે. એ આત્માને સાધક બનાવવાનો છે. તે માટે સાધના કરવાની છે કારણકે ગુણઠાણા સાધકના છે. વિદ્વાન, પંડિત અને સાક્ષરના નથી. એ ત્રણેને અનુસરનારા મોટે ભાગે ઘણા હોય છે જ્યારે સાધકને સાધ્ય-સાધન દાવનું જોડાણ કરવાનું છે. જેમાં આત્માએ ઉત્તરોત્તર વિકાસ કરી ઉપર ચઢવાનું છે. હકીકતમાં તો સાધ્યદૃષ્ટિના અભાવમાં જ અહંકારની સંભાવના છે.

બુદ્ધિ સુધીના ભાવો સાંખ્ય મતાનુસારે જડ પ્રકૃતિથી પેદા થયેલા છે અને જૈનદર્શનને દેશસંગ્રહનય (અપર સંગ્રહનય)થી તે ઇન્ટ છે. કારણ તે નયે આત્મા પુષ્કરપલાશવત્ નિર્લેપ છે અને જે કાંઇ જગતનું સંચાલન છે તે પ્રકૃતિના ભેદરુપ બુદ્ધિ દ્વારા જ થાય છે.

ભવાતીતાર્થયાયી જીવોનું સ્વરૂપ નિસંગતાથી સહિત હોવાથી નિરુત્સુક છે. આવું નિરુત્સુક ચિત્ત પ્રાપ્ત કરવું એ રાધાવેધ સાધવા જેવું છે કારણકે આમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવથી અપ્રતિબદ્ધ થવાનું હોય છે. શરીર અને મનનો યોગ હોવા છતાં આત્મા ઉપર તેની કોઈ વિશેષ અસર થતી નથી માટે ભવાતીતાર્થયાયી જીવોને મુક્તકલ્પ કહ્યા છે.

एक एव तु मार्गोऽपि तेषां शमपरायणः । अवस्थाभेदभेदेऽपि, जलधौ तीरमार्गवत् ॥ १२८ ॥

ભવાતીતાર્થચાચીનો એક જ માર્ગ- આ ભવાતીતાર્થચાચીઓનો ઉપશમ પ્રધાન (ચિત્તની વિશુદ્ધિ સ્વરૂપ) એક જ માર્ગ હોય છે. ગુણસ્થાનકના ભેદની અપેક્ષાએ જીવોમાં ભિન્ન ભિન્ન શમપરાયણતા હોવા છતાં પણ જેમ સમુદ્રમાં એક જ તીર તરફ - કિનારા તરફ જનારા જીવો સમુદ્રમાં ભિન્ન ભિન્ન સ્થાને રહેલા હોવા છતાં પણ તેઓનો પુરુપાર્થ બધાનો કિનારા તરફનો જ હોય છે તેજ રીતે તેઓનો પણ એક જ ઉપશમપ્રધાન માર્ગ હોય છે.

દરેક અવસ્થામાં ચિત્તને શાંત, સ્થિર અને સમતોલ રાખવાથી આત્મામાં ઉપશમ ભાવના સંસ્કાર પડે છે. જેને જગતમાંથી કાંઇક મેળવવું છે, કાંઇક જોઇએ છે, કાંઇક થવું છે. આવી અંદરમાં વૃત્તિઓ પડેલી છે તે આત્માઓ બહારથી ધર્મ ક્રિયા કરવા છતાં અંદરથી ઉપશાંત થઇ શકતા નથી. ઉપશમ ભાવ પામવા માટે સાધકનું કુરુક્ષેત્ર મન છે. તેમાં શું પડેલું છે? તેનું વારંવાર સંશોધન થવું જોઇએ. પુદ્દગલ સંબંધી પરિવર્તનશીલ અને વિનાશી પર્યાયોને વારંવાર વિચારવાથી મનમાંથી તેના પ્રત્યેનો રાગ ઓસરવા માંડે છે અને રાગ નીકળતા પછી તેને કશુંજ મેળવવાની ઇચ્છા રહેતી નથી અને આવી અંદરથી વૃત્તિ, સહન કરવાની વૃત્તિ, સમાધાન કેળવવાની વૃત્તિ આવે ત્યારે જ આત્માનો ખરો સાધના કાળ શરૂ થાય છે નિરીહતા, સહનશીલતા અને સર્વત્ર સમાધાન વૃત્તિ એ ભાવજેનત્વ છે. એ ઉપશમ ભાવ છે. ઉપરોક્ત ગુણો જયાં જોવા મળે ત્યાં ઉપશમભાવ હોય.

એક હરિજન સ્ત્રી છે. પતિ મરી ગયો, પછી દીકરો પણ મરી ગયો, દીકરી રાંડી. એક વખતે તેણી નીચે કચરો સાફ કરી રહી છે ઉપરથી કોઈની અગાસીમાંથી ફુલનુ કુંડું તેના માથા ઉપર પડ્યું. લોહીની ધારા નીકળી - પેલો માણસ ઉપરથી નીચે આવ્યો. બાઈની માફી માંગે છે. તે વખતે બાઈ કહે છે, ભાઈ! કર્મે તો રામચંદ્રજીને પણ નથી છોડયા તો મને કેવી રીતે છોડે? માટે તમારે કાંઈ દુઃખી થવાની જરૂર નથી, કેવી સમતા ? કેવો જવાબ? કેવો સાત્ત્વિક ભાવ? કેવી સમાધાન કળા? આવો ઉપશમભાવ જ જીવને મોઢ્લે લઈ જાય છે.

કોઈપણ શુભ વસ્તુ વિષયક પ્રણિદ્યાન દૃઢ બને છે ત્યારે જીવને અંદરથી ક્ષયોપશમ થાય છે અને તેથી પ્રણિદ્યાનના બળે ચિત્ત શુભસંસ્કારાત્મક બને છે. આવું શુભસંસ્કારાત્મક ચિત્ત જીવને સતત ઉપશમભાવમાં રાખે છે.

જયાં ઉપશમભાવ નહિ ત્યાં ધર્મ નહિ - ઇરલામ ધર્મવાળા મન્સૂરને સહન કરી શક્યા નહિ. મુસ્લિમોમાં સૂફી સંતો કે જે ખૂબ ઊંચી કોટિના કહેવાય છે તેમાંના એક સુફી સંત મન્સૂરને તેઓએ ફાંસી આપી. મન્સૂરને બ્રહ્મજ્ઞાન - આત્મસાક્ષાત્કાર થયા પછી "હું અનલહક છું." પરમાત્મા છું. હું બ્રહ્મ છું એમ બોલવા માંડ્યા.

अहं ब्रह्माऽस्मि બોલવા માંડયા. હવે મન્સૂર પરમાત્માથી જુદો નથી. એમ બોલવા મુસલમાનો વિચારે છે કે હવે આ નાપાક થઇ ગયો. જેથી પોતાને પરમાત્મા કહે છે, ઇસ્લામ ભક્તિમાર્ગ છે अहं ब्रह्माऽस्मि ની ઘોષણા ભક્તિમાર્ગથી વિપરીત છે. તે લોકો કહે છે કે જો તું બ્રહ્મ છે, પરમાત્મા છે તો હવે ભક્તિ કોની રહે? અને ભક્તિ ન રહે તો પરમાત્મા પણ કેવી રીતે होय ? पछी तो लिंदन नथी. जंहगी नथी. पछी स्मरण डोनुं ? स्मरण तो आपणाथी लिन्ननुं ९ होय. आफरे तेओओ मन्सूरने झंसी ઉपर लटडाव्या. छतां मन्सूरने डोई हु:ज नथी. लोडो जोवा माटे उमटया छे. त्यारे मन्सूर हसे छे.

લોકોએ હસવાનું કારણ પૂછ્યું તો કહે છે ચાલો. આ બહાને પણ તમે ઉપર જોયું. શાયદ મને જોતાં જોતાં આ મૃત્યુની ઘડીમાં, મૃત્યુના આઘાતમાં તમારી વિચાર પ્રક્રિયા બંધ થઇ જાય અને અંદરનું આકાશ - આત્મા ક્ષણવાર ખુલી જાય, તમને તેના દર્શન થઇ જાય કે જે હું છું. મન્સૂર જો ભારતમાં જન્મ્યા હોત તો લોકો તેમને એક સંત માની ફૂલે પૂજત. એમની ગણના મહર્ષિઓમાં થાત પણ તે આરબ દેશમાં પેદા થયા માટે ફાંસી મળી.

ચહુદીઓ પણ જિસસને સહન કરી શક્યા નિ. તેણે કહ્યું કે હું અને મારો પિતા કે જેમણે મને બનાવ્યો છે તે અમે બંને એક છીએ માત્ર તે ઉપર છે અને હું નીરો છું. આ ઘોષણા ચહુદીઓને પસંદ ન પડી. તેમને તેમાં અહંકાર દેખાયો, તેમને પણ ચહુદીઓએ ફાંસી આપી. ભક્તિમાર્ગીઓ જ્યારે પોતાની માન્યતામાં કટ્ટર આગ્રહી બને છે ત્યારે તેઓ જ્ઞાનમાર્ગની ઉપાસનાને સમજી શકતા નથી. જ્યાં ઝનુન છે ત્યાં ઉપશમભાવ નથી.

આશ્ચર્ય - રહસ્ય - શંકરાચાર્ય ભ્રમણ કરતાં કરતાં દક્ષિણમાં આવ્યા. ત્યાં તેમણે એક આશ્ચર્ય જોયું. સખત તાપમાં એક ઘાયલ દેડકો ગરમ રેતીમાં પડ્યો રહી તરફડતો હતો. દેડકો પાણીમાં રહેનાર કોમળ પ્રાણી છે. કોઈક કારણવશાત્ એના પગ તૂટી ગયા હતા. એ તરફડતા દેડકા પર એક નાગ છાયા બનીને બેઠો હતો જેનાથી દેડકાને તાપ ન લાગે એમને આની પાછળનું રહસ્ય જાણવાની ઇચ્છા થઈ. તેમણે ૠષિ મુનિઓને પુછયું. આનું રહસ્ય શું છે? કેમ કે દેડકો સાપનું ભક્ષ છે છતાં સાપ તેના પર છાયા કરીને બેઠો છે?

ઋષિઓએ કહ્યું અહીંની ભૂમિના પરમાણુઓનો આ પ્રભાવ છે કે અહીં હિંસક પણ અહિંસક બની જાય છે. અહીં વર્ષો સુધી શૃંગેરી ઋષિએ આત્મ-સાધના કરી છે. તેના આહાર-વિહાર-આચાર-વિચાર અતિ પવિત્ર હતા. એટલા માટે આ ભૂમિ અતિપવિત્ર બની ગઈ. આ ક્ષેત્રની સીમામાં આવનાર પ્રત્યેક જુવ અહિંસક બની જાય છે તે આચારથી કોમળ અને હૃદયથી દયાળુ બને છે.

આ સાંભળીને શંકરાચાર્ચે નિશ્ચય કરી લીધો કે હું પહેલા અહીં જ મઠની સ્થાપના કરીશ. આ ભૂમિ તો તીર્થ છે એટલા માટે પ્રથમ મઠ તેમણે શૃંગેરીમાં સ્થાપ્યો.

એક શૂકી કથા - એક માણસ હતો જેણે પોતાના પડછાચાથી ઘૃણા થઈ ગઈ. માત્ર પડછાચાથી જ નહિં તેના પગના ચિહ્નોથી પણ ઘૃણા થઈ. તે હવે તેનાથી બચવા ઇચ્છતો હતો. તે ઇચ્છતો હતો કે હવે છાયા ન રહે. તે ખૂબ દૂર દૂર માઇલો સુધી દોડ્યા કર્યો પણ જેટલું દોડ્યો તેટલી તેની પાછળ છાયા પણ દોડતી રહી અને પદ્ચિહ્નો પણ પડતા રહ્યા. આખરે એની બુદ્ધિએ કહ્યું કે તમે બરાબર દોડ્યા નથી. તમે તેજીથી દોડ્યા નથી. આખરે તેણે તર્ક કર્યો કે હું જેટલી તેજીથી દોડું છું તેટલી તેજીથી તો છાયા પણ દોડે છે. આમ જો ચાલ્યા કરે તો એનાથી કયારે પણ છૂટાય નહિ માટે મારે જો એનો સંબંધ તોડી નાખવો હોય તો એટલું દોડવું જોઇએ કે જેથી તે મારો પીછો ન કરી શકે. આખરે તે મરી ગયો.

આવી જ દશા માણસની છે. હીરા, મોતી,માણેક, પન્ના જે છાયા તુલ્ય છે તેને ભરવામાં પડયા છીએ જેથી ધર્મ કરવા છતાં શમપરાયણ ઉપશમભાવ આવતો નથી.

સૂફી કહે છે ખેર ! એ લોકોને એટલી તો ખબર છે કે જો હું વૃક્ષની છાયાની નીચે જઈને બેસી જાઉં તો છાયા પછી રહેતી નથી. સૂર્યની સામે કે સૂર્યની નીચે ઉભો રહું તો છાયા બને છે. તેમ જ્યારે તમે અહંકારની ઘોષણા કરો છો, માન, પ્રતિષ્ઠાને ઝંખો છો ત્યારે છાયા બને છે. પણ જે સન્માન નથી ચાહતા, પદ-પ્રતિષ્ઠા-ચશ-ગૌરવ ઇચ્છતા નથી. તો છાયા બનતી નથી. તે પોતે જ છાયામાં જઈને બેસી ગયા હવે છાયા બને જ કેવી રીતે? પછી પગલા પડે જ કેવી રીતે? ભાગવાથી પગલા પડવાના બંધ નથી થતા તે તો બનવાના - અધિક બનવાના.

સૂફી કહે છે કે સંસારી જીવોના પગલા તો જલ્દીથી ભૂસાઇ જવાના કારણ ત્યાં લોકો ઘણી ભીડથી ચાલી રહ્યા છે ત્યાં તમારા પગલાની કોણ ચિંતા કરે છે. પણ સાધુ સંતોના જ્યાં પગલા પડે છે ત્યાં કોઈ નથી ચાલતું જ્યાં અધિક સંઘર્ષ, અને વિરોધિતા છે તેમના પગલા અનેક સદીઓ સુધી બન્યા રહે છે.

જીવ જો પોતાની ચેતનામાં વિશ્વામ પામી જાય તો જ અહંકારના પગલા ન બને તો આ ધરતી તેનાથી વિકૃત ન થાય. છાયા ન બને અને તેથી છાયાથી બચવાનો ઉપાય પણ ન કરવો પડે.

"পাગीने भोउं तो पगत हीसे निह." नरसिंह महेता.

## संसारातीततत्त्वं तु, परं निर्वाणसंज्ञितम् । तद्धयेकमेव नियमाच्छब्दभेदेऽपि तत्त्वतः ॥ १२९ ॥

વળી પ્રધાન એવું સંસારથી અતીત તત્ત્વ નિર્વાણ સંજ્ઞાવાળું છે. અને તે સામાન્થથી એક જ છે. અર્થાત્ શબ્દથી નિર્વાણનો ભેદ હોવા છતાં પરમાર્થથી સામાન્થ રીતે એક જ છે. સામાન્થથી એટલા માટે કે તે તે વ્યક્તિરૂપે, અવગાહના રૂપે, કાલરૂપે તે આત્માઓમાં ભેદ હોવા છતાં સ્વરૂપથી કોઈ ભેદ નથી. शબ्दथी (भेद्द छे ते इहे छे.

## सदाशिवः परं ब्रह्म, सिद्धात्मा तथातेति च । शब्दैस्तदुच्यते ऽन्वर्थादेकमेवैवमादिभिः ॥ १३० ॥

શ્લોકાર્થ :- અન્વર્થથી એક જ એવું આ નિર્વાણપદ (જુદા જુદા દર્શનકારો વડે) સદાશિવ, પરંબ્રહ્મ, સિદ્ધાત્મા, તથાતા ઇત્યાદિ શબ્દો વડે કહેવાય છે.

कैन हर्शन आत्मानी सिद्धावस्थाने निर्वाण शબ्हथी ओणभावे छे. ते क निर्वाणने कुहा कुहा हर्शनमारो उपर जतावेला कुहा कुहा नामथी महे छे. એटले में तेमां नामभेह होवा छतां अर्थभेह नथी.

કેટલાક દર્શનકારો તે નિર્વાણને સદાશિવ કહે છે. તે બરાબર છે કારણ કે મોક્ષમાં ગયેલા આત્માનું હંમેશા કલ્યાણ જ હોય છે. તે નિર્વાણ અવસ્થામાં ક્યારે પણ અકલ્યાણ નથી. ત્રણે કાળમાં મુક્ત બનેલ આત્મા પરિશુદ્ધ છે. સંઘળા અકલ્યાણોનો તે નિર્વાણ અવસ્થામાં અભાવ થઈ ગયેલ હોવાથી તે સદાશિવ કહેવાય છે.

આત્મા સ્વરૂપે શુદ્ધ, બુદ્ધ, નિરંજન, નિરાકાર છે. સત્ ચિત્ આનંદમચ છે. તેના મોલિક સ્વરૂપમાં ક્લેશ કે દુ:ખનું કોઈ નામ નિશાન નથી તેથી અકલ્યાણ તેનામાં સંભવતું નથી. પરંતુ અનાદિકાળથી કર્મસંચોગે મલિન બનીને પોતાની શુદ્ધ, બુદ્ધ અવસ્થાને તે ગુમાવી બેઠો છે અને તેથી તે દુ:ખ, દારિદ્ર, અપમાન, અચશ, ચિંતા, શોક, જન્મ, જરા, મૃત્યુ, આદ્ધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ આદિ સદળા અકલ્યાણનો ભોગ બનેલ છે. જ્યારે તે આત્મા પોતાનું મોલિક શાંત, પ્રશાંત, ઉપશાંત સ્વરૂપ સમજીને, તેની શ્રદ્ધા કરીને જ્ઞાની નિર્દિષ્ટ સમ્ચગ્જ્ઞાન પ્રયુક્ત મોક્ષમાર્ગને આચરે છે ત્યારે તેના સદળા દોષો દૂર થાય છે અને આત્મા એવી અવસ્થાને પામે છે કે જ્યાં કોઈ પણ પ્રકારનું અકલ્યાણ ક્યારે પણ સંભવિત નથી. આવી નિર્વાણ અવસ્થાને કેટલાક દર્શનકારો સદાશિવ તરીકે ઓળખાવે છે.

કેટલાક તેને પરંબ્રહ્મ કહે છે. બ્રહ્મ એટલે વ્યાપક તત્ત્વ આ જગતમાં વ્યાપક તત્ત્વ. બે છે. એક આકાશ અને બીજું કેવળજ્ઞાન આત્માની સિદ્ધાવસ્થા, આકાશ ક્ષેત્રથી વ્યાપક છે જ્યારે આત્મા જ્ઞાનથી વ્યાપક છે. આકાશ લોકાલોક વ્યાપક છે જ્યારે કેવલજ્ઞાન લોકાલોક પ્રકાશક છે. આકાશ કરતાં પણ આત્મા મહાન છે કારણ કે પોતે મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં રહેવા છતાં દૂર કે નિકટવર્તી જડ ચેતનને પોતાનામાં સમાવે છે.

મોક્ષ એ પરંબ્રહ્મ સ્વરૂપ છે અને તે આત્માની સિદ્ધાવસ્થા છે. બૃંહત્વ અને બૃંહકત્વ વડે હંમેશા સદ્ભાવનું આલંબન હોવાથી તે પરબ્રહ્મ કહેવાય છે. બૃંહત્વ એટલે મહાનપણું અર્થાત્ આત્માનો પૂર્ણવિકાસ. મો क्षामां आत्मानो पूर्णिविङ्गास थयेलो छे. आत्मा पर लागेला घाती,अघाती झर्मना पडलो नीङ्गी गया होवाथी निश्विद्य आनंहनो भोड्या अनेल छे. अने आत्म प्रदेशनुं परम स्थिरत्व त्यां रहेतुं छे. संसारी अवस्थामां झर्मना ઉદયે જે अनेङ वेश भजववा पडता हता. अनेङ नाटङ ङ्खा पडता हता. नाना-मोटा क्षुद्र जंतुओना अवतार लेवा पडता हता. आत्मानी विडंजना,नालेशी, अपमान, तिरस्ङार अनुभववा पडता हता अना द्वारा आत्मानुं यैतन्य सहा हजायेलुं रहेतुं हतुं ते हवे झर्मनो क्षय थवाथी पूर्ण अवस्थाने पाम्युं. आत्माना अनंतज्ञान, अनंतहर्शन, अनंतयारित्र, अनंततप, क्षायिङ भावना क्षमाहि गुणो प्रगट थया.

સંસારી અવસ્થામાં પુણ્યકર્મ અને અન્ય પરપદાર્થને આદીન બનીને જીવવાનું હતું તેના બદલે હવે પોતે જ પોતાનો આધાર બનીને રહેલ છે. ઘાતીકર્મોના નાશે જ્ઞાન વીતરાગી, અવિનાશી અને પૂર્ણતાને પામ્યું. જ્ઞાન તેના મૂળ સ્વરૂપમાં આવ્યું. તેના કારણે સર્વગુણો પણ પૂર્ણતાને પામ્યા. આત્મા સહજાનંદી, પૂર્ણાનંદી બન્યો. પોતાનું સર્વસ્વ પોતાનામાં જ પ્રગટ થયું. સંસારી અવસ્થામાં હંમેશા તુચ્છ એવા પૌદ્ગલિક પદાર્થો અને પૌદ્ગલિક ભાવોનું આલંબન લઈને જીવે પોતાના બ્રહ્મસ્વરૂપને કચડી નાખ્યું હતું. જેના કારણે કેવલજ્ઞાન મતિજ્ઞાન બન્યું હતું. શુદ્ધ જ્ઞાન વિકારી બન્યું હતું. સમુદ્ર ખાબોચિયું બન્યું હતું. જેના કારણે જીવ ચારેગતિનો મુસાફર બની ભટકી રહ્યો હતો તે આત્મા હવે વિકાસની શ્રેણીએ ચઢી પૂર્ણતાને પામ્યો આ તેનું બૃંહત્વ છે.

आत्मा हवे विहासनी श्रेशीओ यही पूर्णताने पाम्यो आ तेनुं णृंहत्व छे.

सने णृंहहत्व ओटले सन्युज्योने शुद्धस्वइपनुं हान हरनार. सर्थात् पोताना सवलंजने सन्युज्योना पूर्णविहासमां निभित्त जननार. पेम समावस्थानी संधारी रात्रिओ समुद्रनी मुसाइरी हरता नाविहने ध्रुवनो तारो योग्य हिशा जतावे छे. तेना सहारे नाविह समुद्रना सामा हिनारे हेमजेम पहोंची जाय छे ते आ ध्रुवना तारानो उपहार छे. ध्रुवनो तारो आलंजन इपे न होत तो नाविह गमे तेटला हलेसा मारवानो प्रयत्न हरत तो पण्य नाव छ्य स्थाने पहोंचत निहं. तेम मोक्षमां गथेला सिद्धभगवंतो सन्युज्योने मोक्षे पहोंचवामां स्वलंजन सापे छे. सिद्ध भगवंतीनुं स्वलंजन विधा विना होई पण्य सात्मा सवलंजन सापे छे. सिद्ध भगवंतीनुं स्वलंजन विधा विना होई पण्य सात्मा सवलंजने ज सिद्धते नथी. पुह सिद्धतं परमात्माओ पण्य सिद्ध परमात्माना स्वलंजने ज सिद्धतं यरमात्मानां स्वलंजने ज सिद्धपणुं ज न होत तो सिद्धपणुं क न होत तो सिद्धपणुं क न होत तो सिद्धपण्य होना स्वलंजने प्रयत्ना स्वतंन ह्यां मोहलवानी भावना हरत? सिद्धपणुं क न होत तो सिद्धारमांथी छोडावीने जगतना स्ववांने हथां मोहलवानी भावना हरत? सिद्धपणुं क न होत तो सिद्धारमांथी छोडावीने अवलंजने प्रयत्ना स्ववंन स्थान स्थाना सिद्धानी भावना हरत? सिद्धारमांथी स्ववंजने प्रयत्ना स्ववंजने प्रयत्ना स्ववंजने स्थान स्ववंजने स्थान स्थाना सिद्धाने स्ववंजने प्रयत्ना स्ववंजने स्थान सिद्धानी भावना स्ववंजने स्ववंजने स्थान स्ववंजने स्थान सिद्धानी सावना स्ववंजने स्थान सिद्धान सि

પ્રગટ કરવામાં સિદ્ધના જીવો પ્રફૃષ્ટ નિમિત્ત બનવા રૂપે ઉપકારક છે. તો પછી બીજા જીવોને માટે તો પૂછવું જ શું?

આમ મોક્ષમાં ગયેલા સિદ્ધાત્માઓ પોતે બૃંહત્વ એટલે મહાન બનેલા છે અને અન્ય જીવોને બૃંહકત્વ અટલે મહાન બનાવનાર છે. આમ મોક્ષમાં ગયેલા આત્માઓને બૃંહત્વ અને બૃંહકત્વ દ્વારા સદા સદ્ભાવનું જ આલંબન હોવાથી તે પરંબ્રહ્મ કહેવાય છે. સંસારમાં અસદ્ભાવનું અને અસત્ પ્રવૃત્તિઓનું જ બહુધા આલંબન હતું તે હવે ન રહ્યું પણ સદા સદ્ભાવનું જ આલંબન રહ્યું.

निर्वाण पामेला आत्माने डेटलाइ લોકો "સિદ્ધાત્મા" તરીકે ઓળખાવે છે. અર્થાત્ જેના સઘળા પ્રચોજનો સમાપ્ત થઇ ગયા છે, હવે જેને કાંઇ જ કરવાનું બાકી રહ્યું નથી, આત્મા કૃતકૃત્ય બની ગયો તે સિદ્ધાત્મા છે, સંસારી અવસ્થામાં સઘળું કરે છતાં કાંઇને કાંઇ કરવાનું બાકી રહેતું હતું એટલે કૃતાર્થતા - કૃતકૃત્યતા ન હતી.

પોદ્ગલિક પદાર્થદ્વારા પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરવા મથનારને ક્યારે પણ સઘળા પ્રયોજનો સિદ્ધ થતા નથી કારણ કે જેના દ્વારા આત્મા પૂર્ણતાને પામવાનો પ્રયત્ન કરે છે તે પુદ્ગલ જડ છે. વિનાશી છે, ખંડિત છે, અપૂર્ણ છે. જે પોતે જ સ્વરૂપે અપૂર્ણ છે તેને પામીને આત્મા પૂર્ણતાને કેવી રીતે પામી શકે?

संसारमां अज्ञान अने अविवेडने पामीने आत्माओ पोतानी क्षतने सुजी डरवाना अने सुजनी चरम सीमा स्वरूप पूर्णताने पामवाना घणा प्रयत्नो डर्चा पण ते जधा निष्ड्ण क गया. એटबुं क निह, हुर्गतिवर्धक जनवा द्वारा संसारपरित्रमण करावनारा पण थया. ढवे अज्ञान अने अविवेडनो नाश थतां पोताना गुणो द्वारा क पूर्णताने प्राप्त करवानो प्रयत्न करता पोताना गुणोमां क सारी वृभिने पाम्यो. परमानंह अंहरथी क दाध्यो अने तेथी ढवे जढ़ारमां कशुं क करवानुं न रह्युं तेथी सारी कृतकृत्यता पाम्यो.

કેટલાક દર્શનકારો મોક્ષમાં ગયેલા જીવની અવસ્થાને "તથાતા" શબ્દથી ઓળખાવે છે. આકાલ સુધી અર્થાત્ હંમેશને માટે જ્યાં તથાપણું એટલે કે પરમશુદ્ધપણું રહેવાનું છે તેમાં લેશમાત્ર પણ ફેરફાર થવાનો નથી તે આત્માની અવસ્થા તથાતા છે. હંમેશને માટે તથાભાવ- એક સરખાપણું હોવાથી મુક્તિને તથાતા શબ્દથી ઓળખાવી છે.

એમાં ગ્રંથકારશ્રી તે દર્શનકારોના ગ્રંથની સાક્ષી આપતા કહે છે કે ઉપાદાન કારણ અને નિમિત્તકારણ બંને વડે મોક્ષમાં શાશ્વત અધિકારીપણું હોય છે. કહેવાનું તાત્પર્થ એ છે કે જે પદાર્થ સ્વરૂપે શુદ્ધ છે અને પરમસ્થિરત્વ સ્વભાવવાળો છે તેમાં એક સરખી અવસ્થા ન રહેવા દેનાર અર્થાત્ સમયે સમયે તેમાં પરિવર્તનતા લાવનાર ઉપાદાન કારણની મલિનતા છે અને તે મલિનતામાં પ્રયોજક આત્મા પર રહેલા શુભાશુભ કર્મના ઉદયરૂપ નિમિત્ત કારણ છે. આ બંનેના કારણે આત્મા તથાતા રહી શક્તો નથી પણ સમયે સમયે અતથાતા બન્યા કરે છે. અનાદિ અનંતકાળથી આત્મા સ્વરૂપથી ચ્યુત થયેલો છે. તેના ઉપયોગ ઘરમાં વિકૃતિ પેઠી છે તેના કારણે કર્મરજ સતત ચોંટ્યા કરે છે. આ બંનેના કારણે એની એક સરખી અવસ્થા કે જે તથાતા છે તે અનુભવાતી નથી. જયારે આત્મા ગુરુ ઉપદેશના દ્વારા જ્ઞાનના બળે પોતાની અશુદ્ધ અવસ્થાને જાણે છે અને પછી તેને દૂર કરવા કટિબદ્ધ બને છે ત્યારે મલિનતાનો સંપૂર્ણ નાશ તથા કર્મરજ પણ બધી આત્મા પરથી ખરી પડે છે અને આત્મા ઉપયોગ અને પ્રદેશથી શુદ્ધ બને છે. હવે ઉપાદાન કારણ શુદ્ધ બની ગયું એટલે હવે ઉપાદાન કારણ પોતે જ શુદ્ધાત્મા રૂપે પરિણમી ગયું. તેથી હવે ત્યાં નિમિત્ત કારણ શું અસર કરી શકે? આમ બંને કારણે ભેગા થવાથી સંસારમાં જે આત્માની અતથાતા અવસ્થા હતી તે ન રહી અર્થાત્ બંને કારણે આત્માને અનુકૂળ બની ગયા અને આત્મા એક સરખી પરમશુદ્ધ અવસ્થા રૂપ તથાતાને પામ્યો.

આમ મોક્ષમાં તે જીવની સર્વકાલપર્ચન્ત નિર્મળતા-સિદ્ધિ એક રૂપે અચલ રહે છે. માટે તે તથાતા કહેવાય છે. આ તથાતા સર્વપરભાવના વિયોગરૂપ છે અને આધ્યાત્મિક, આધિભૌતિક અને આધિદૈવિક ત્રણ પ્રકારના દુઃખથી રહિત છે.

આધ્યાત્મિક દુઃખ બે પ્રકારના છે- શારીરિક અને માનસિક જવર, શિરોવેદના, શૂળ, ભગંદર, કોઢ વગેરે શારીરિક દુઃખ છે જયારે કામ, ક્રોધ, લોભાદિ માનસિક દુઃખ છે.

ચોર, ડાકૂ, સર્પ, વીંછી વગેરેના ઉપદ્રવથી થતું દુઃખ તે આદિભૌતિક છે. અને અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિ વગેરેના કારણે થતું દુઃખ આદિદૈવિક છે.

મોક્ષમાં આ ત્રણે પ્રકારના દુઃખનો અભાવ છે. આ તથાતા ભૂતકોટિ એટલે જીવમાં ઉચ્ચકક્ષા રૂપ છે. અર્થાત્ પરમાત્મા સ્વરૂપ છે અને ભૂતાર્થફ્લદા એટલે મોક્ષરૂપ ફળને આપનાર છે.

તાત્પર્ચ એ છે કે સિદ્ધ પરમાત્માનું અવલંબન લઈને અન્ય જીવો સિદ્ધ થાય છે માટે તથાતાને ભૂતાર્થફ્લદા કહી છે.

આ પ્રમાણે સદાશિવ વગેરે શબ્દો દ્વારા નિર્વાણ જ કહેવાય છે. કારણ કે ઉપર કહેલ નીતિથી અન્વર્થથી - વ્યુત્પત્તિ અર્થથી એક એવું નિર્વાણતત્ત્વ જ સદાશિવ, પરંબ્રહ્મ, સિદ્ધાત્મા, તથાતા શબ્દથી ઘટમાન થાય છે.

कथमेवेत्पाह = निर्वाण तत्त्व अन्वर्थथी એક જ કેવી રીતે છે ते કહે છે. तल्लक्षणा विसंवादान्निराबाधमनामयम् ।

निष्क्रियं च परं तत्त्वं, यतो जन्माद्ययोगतः ॥ १३१ ॥

સંસારથી પ્રતિપક્ષી નિર્વાણ છે. નિર્વાણમાં દરેક આત્માનું સ્વરૂપ એક જ છે. બધા જ આત્માના અનંત જ્ઞાનાદિગુણોનો આવિર્ભાવ જ્યાં પરાકાષ્ઠાએ પહોંચેલો છે અને જ્યાં બધા જ આત્માના આનંદવેદનમાં કોઇ ફેર નથી તે નિર્વાણતત્ત્વ છે.

નિર્વાણ એટેલ શાંતિ, જ્યાં આત્મા સર્વ પરભાવથી વિરામ પામે છે અને સંસારભાવનો સર્વથા અંત આવી ગયો હોય છે. જ્યાં નિસ્તરંગ સમુદ્રની જેમ વિકલ્પોની હારમાળા શાંત થઇ ગઇ છે. જ્યાં સર્વ વૃત્તિઓ શમી ગઇ છે. વૃત્તિઓનો ક્ષય થઇ ગયો છે અને એકમાત્ર આત્મસ્વરૂપમાં વર્તવારૂપ વૃત્તિ જ જ્યાં છે તે નિર્વાણ તત્ત્વ છે. આવું જે નિર્વાણતત્ત્વ છે તેને જ શ્લોક ૧૩૦ માં સદાશિવ વગેરે શબ્દથી વાચ્ય કરવામાં આવ્યું છે.

આવું નિર્વાણ तत्त्व ત્રણે કાળમાં એક જ છે. અને તે નિર્વાણને પામવાનો માર્ગ પણ એક જ છે. સમ્ચગ્દર્શન - જ્ઞાન - ચારિત્રાણિ મોક્ષમાર્ગ: એક માત્ર મોક્ષની જ ઇચ્છાને તીવ્ર કરવા જેવી છે. બીજે બધેજ નિરાગ્રહી થવા જેવું છે. જ્ઞાની કહે છે કે **વસ્ત ઝેર નથી પણ તારો આગ્રહ એ જ ઝેર છે.** 

ખરેખર જાણ્યું ત્યારે કહેવાય કે અંદરમાં જ્ઞાનનો પ્રકાશ - પ્રકાશ અને પ્રકાશ ઝળહળતો હોય ત્યાં પછી અહંકારનો અંધકાર ન હોય. ત્યાં કષાયની ઠોકર ન વાગતી હોય. ત્યાં એક પણ ચિંતા ન હોય. જગતમાં જેને કયારે પણ ચિંતા જ ન થતી હોય તેવો માણસ મળવો મુશ્કેલ છે. ઓછા કે અધિક અંશમાં જીવો ચિંતાથી ઘેરાયેલા છે. ચિંતા એ તો મોટામાં મોટો અહંકાર છે. 'હું આ બધું ચલાવું છું' એવું અંદરમાં થયા કરે તેના ફ્લરૂપે ચિંતા છે.

મતભેદ રાખીને કોઈ મોક્ષને પામ્યા નથી. વિચાર કરીને જેણે મતભેદને ટાળ્યો અને પોતાની વૃત્તિને અંતર્મુખ બનાવી તે આત્માઓ જ કમે કરીને મોક્ષ પામ્યા છે. સમસ્ત મતભેદોને છોડીને તે માર્ગ આત્મામાં જ શોધવાનો છે કારણ કે તે માર્ગ આત્મામાં રહ્યો છે. મોક્ષ જો આત્માનો થતો હોય તો મોક્ષનો માર્ગ પણ આત્મા સંબંધે જ હોય અને આત્મા તો જ્ઞાન સ્વરૂપ છે અને જ્ઞાન એ આંતર તત્ત્વ છે, બાહ્ય તત્ત્વ નથી. બાહ્ય તત્ત્વ વિષયો છે. સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિથી આંશિક માર્ગ કહ્યો તે સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા મોહની ગ્રંથિ ભેદીને પોતાનામાં જ રહેવાનો પ્રયત્ન કરે છે. આત્મા પોતે પોતાને જાણીને પોતાનામાં રહે એજ સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ બતાવેલ મોક્ષમાર્ગ છે. તે ત્રણેકાળમાં એક જ છે. તેમાં ભેદનો કોઈ સંભવ નથી.

મોક્ષનો માર્ગ આત્મપરિણતિરૂપ હોવાથી મુખ્યપણે તે આઘ્યાત્મિક માર્ગ છે. પરમાર્થ માર્ગ છે. નિશ્ચય માર્ગ છે. ભાવમાર્ગ છે. અંતરંગ માર્ગ છે. બહિરંગ માર્ગ નથી. જે કોઈ સિદ્ધ થયા છે, થાય છે અને થશે તે આ અંતરંગ परिशतिना विहासना जिं उपर क्षाया छे सने साने साधवा के लिंग, वेश सने व्रतना लेही छे ते द्रव्य, क्षेत्र सने हाल प्रमाणे होय छे. ते त्रखे हालमां सेह नथी पण परिवर्तनशीय छे पण हर्शन, ज्ञान, यारित्रनी शुद्धता, ते तो त्रणे हालमां सेह क छे सने तारह तीर्थहर हेवोनी सा सेह मुण्य साज्ञा छे हे सम्यग्हर्शन, ज्ञान, यारित्रइप साधनवडे शुद्ध सात्मलावनी प्राप्ति हरवी ते माटे ज्ञानी गुरुनी समीपमां रहेवुं. तेनी साज्ञाने साराधवी. ले मोक्षमां हरेह सात्मानुं स्वइप सेह सर्मुं छे तो तेना तात्विह उपायइप मोक्षमार्ग पण सेह क होवो कोईसे.

हुः भनुं मूण आत्मानी अनित्य हशा छे. सुभनुं मूण आत्मानी नित्य हशा छे. नित्य એટલे As it is for ever. आ पगतमां डाण अनित्य छे इभिड अवस्था ते अनित्य अर्थात् साहि-सान्त छे अने पे अनित्य छे ते भ्रमस्प छे. मोक्ष એटले आत्मानी डालातीत अवस्था.

જ્યાં કાળ નથી ત્યાં અનિત્યતા નથી ત્યાં મોક્ષ છે.

જ્યાં કાળ છે ત્યાં અનિત્યતા છે ત્યાં સંસાર છે.

દિવસ અને રાત એ કાળ નથી પણ વાતાવરણ છે. Atmosphere છે. દિવસ અને રાત દેવલોકમાં નથી પણ ત્યાં કાળ છે.

આપણા આત્મા ઉપર જે આવરણ છે તે દેશ અને કાળ છે તેની અસર જાગ્રતમાં દેખાય છે. નિદ્રામાં દેશ અને કાળ દેખાતા નથી.

કયો आत्मा કયા દેવને, કયા ગુરુને કે ક્યા શાસ્ત્રને માને છે તેની ઉપર બહુ ઝોક ન આપતા ગમે તે રીતે પરમાત્માને જાણે છે અને પરમાત્મા થવા સાધના કરે છે તે મહત્ત્વનું છે. આત્માથી જે પર છે અને દૂર પણ છે તેને સાધન બનાવો અને તેના દ્વારા સાધના કરો પણ સાધનનો બોજો માથે ઉપાડીને ફરો નહિ. ભગવાનના નામે, ગુરુના નામે કે શાસ્ત્રના નામે ઝઘડો નહિ. જગતના કોઈ ગ્રહો તને નડતા નથી. તારા ગ્રહ જ તને નડે છે. તારામાં જ બધા ગ્રહો પડયા છે. હઠાગ્રહ, દુરાગ્રહ, મતાગ્રહ, મઠાગ્રહ, કદાગ્રહ આ બધા આગ્રહ હોય ત્યાં વિગ્રહ થાય જ, જ્ઞાનીને આગ્રહ નથી માટે વિગ્રહ પણ ન થાય.

निर्वाण पामवा प्राच्छ प्राच्छ કરીને બેસી રહેવાનું નથી. એકલા પ્રાच्छिनुं अवलंजन લઈને પુરુષાર્થને છોડી દે તેનું મન સ્વચ્છ રહે નહિ. સમ્ચક્ પુરુષાર્થ દ્વારા ઉદયમાં આવતા કર્મોને રસહીન जनावीने क्षयोपशम ભાવ જાળવવાનો છે. જગત અને તેના સંયોગો કર્મના યોગે, કર્મના સંબંધે સત્ય લાગે છે જયારે આત્મા તો ત્રણે કાળમાં પરમાર્થથી સત્ય છે. રીલેટીવ સત્ય

એક દિવસ અસત્ય બનવાનું છે All these are temparary adjustments. જ્યારે આત્મા - પરમાત્મા એ તો પરમેનન્ટ સત્ય છે.

हरेड हर्शनडारोना भते भोक्षना सक्षणनो अविसंवाह होवाथी निर्वाण तत्त्व એड ९ छे. ९ डारणथी ९०म - ९रा - भृत्युनो अथोग थवा वडे डरीने परतत्त्व भोक्ष એ हरेड हर्शनडारोना भते निराजाध, अनाभय अने निष्डिय छे. ते डारणथी निर्वाणतत्त्व अन्वर्थथी એड ९ छे.

મોક્ષમાં કોઈપણ પ્રકારની શારીરિક - માનસિક પીડાઓ ન હોવાથી તે નિરાબાદ્ય છે. દ્રવ્ય અને ભાવ રોગોનો ત્યાં અભાવ હોવાના કારણે તે અનામય છે. કર્તવ્યનો અભાવ હોવાથી નિષ્ક્રિય છે. નિબંદન એટલે ક્રિયાના હૈતુનો અભાવ હોવાથી તે નિષ્ક્રિય છે.

મોક્ષ પામેલ આત્માના સર્વપ્રયોજનો સિદ્ધ થઈ ગયા છે. જીવને જે અનાદિકાલથી જન્મ - જરા - મૃત્યુ અને ચારેગતિમાં શારીરિક-માનસિક દુ:ખોની પરંપરા અનુભવાતી હતી તેથી આ દુ:ખોથી મુક્તિ કેમ થાય. તે પ્રશ્નનું સમાદાન થઈ ગયું એટલે હવે તેને કાંઈ કરવાનું રહ્યું નહિ. વળી જીવને જે કાંઈ કરવાપણું હતું તે તો પુદ્ગલસંગે હતું તે પુદ્ગલનો સંગ નીકળી જતા જીવને હવે કાંઈ કરવાપણું રહ્યું નહિ. તેથી તે નિષ્ક્રિય છે. નિષ્ક્રિય કહેવાથી હવે જીવ જડ બની ગયો છે એવું નથી. ચેતન સ્વરૂપ છે પણ હવે સંપૂર્ણ દુ:ખથી મુક્તિ અને પૂર્ણ આનંદવેદન પ્રગટ થયેલ હોવાના કારણે કાંઈ પણ મેળવવાનું બાકી રહેતું નથી તેથી નિષ્ક્રિય છે.

હવે આજ વસ્તુના એદંપર્ય - સારને કહે છે.

## ज्ञाते निर्वाणतत्त्वेऽस्मिन्नसंमोहेन तत्त्वतः । प्रेक्षावतां न तद्भक्तौ विवाद उपपद्यते ॥ १३२ ॥

આ પ્રમાણે નિર્વાણતત્ત્વ અન્વર્થથી એક જ છે એવું અસંમોહાત્મક જ્ઞાન વડે કરીને પરમાર્થથી નિર્ણય થયે છતે બુદ્ધિશાળીઓને નિર્વાણતત્ત્વની ઉપાસનામાં વિવાદ રહેતો નથી કારણકે મોક્ષસંબંધી તત્ત્વજ્ઞાનમાં = અસંમોહાત્મક જ્ઞાનમાં કોઇ પણ જાતનો ભેદ નથી અન્યથા પ્રેક્ષાવાનપણાનો વિરોધ આવે.

जुद्धि अने ज्ञान द्वारा निर्वाशतत्त्वनो भार्मिङ्गोध न थाय ते संभवित छे ङारणङे ते वजते भार्मिङ जोध थवामां प्रतिजंधङ विशिष्ट प्रङारनुं ज्ञानावरणीय ङर्भ तेमल दर्शनमोहनीय अने यारिश्रमोहनीय ङर्भमांथी ङोईङ्गी ङोईङ अंशमां विद्यमानता घटी शङे छे. ज्ञान द्वारा थतां तत्त्वनानिर्धयमां पण ज्ञानावरणीय अने दर्शनमोहनीय ङर्भनो क्षयोपशम होवा छतां यारिश्रमोहनीय કર્મનો ઉદય હોવાથી પ્રભુ શાસનનું तत्त्व જે રીતે હૃદયંગમ થવું જોઈએ તે રીતે થતું નથી. જ્યારે અસંમોહાત્મક જ્ઞાનથી નિર્વાણતત્ત્વનો જે બોધ છે, તે તો યોગીઓને એક જ પ્રકારનો હોય છે અને તેથી તેવા યોગીઓ મોક્ષપ્રાપ્તિને માટે અવશ્ય પુરુષાર્થ કરે જ. તેઓને મોક્ષ માટે વિવાદ હોતો નથી. જુદા જુદા વિચારકોના પારમાર્થિક જ્ઞાનમાં પણ જો ભેદ પડે તો બુદ્ધિશાળીપણું જ ન ઘટે. જે વિચારક, પ્રામાણિક અને પ્રજ્ઞાપનીય છે તેઓના જીવનમાં વિશુદ્ધિ હોય છે, આંતરિક ક્ષયોપશમની નિર્મળતા હોય છે તેથી જે વસ્તુ જેવી હોય તે વસ્તુ તેવી જ તેમને દેખાય છે અને તેવી તે માને છે તેથી નિર્વાણ સંબંધી પારમાર્થિક જ્ઞાન પણ બધા પ્રેક્ષાવાનનું એક સરખું જ હોય કારણકે નિર્વાણનું સ્વરૂપ એક જ છે અને તેથી નિર્વાણતત્ત્વની ભક્તિમાં તેઓને મતભેદ ન હોય.

અસંમોહ પ્રજ્ઞાવંત જીવો અધ્યાત્મના શિખરે પહોંચેલા હોય છે અને તેથી તેઓને આ સિદ્ધાંત મારો છે અને આ સિદ્ધાંત પારકો છે આવી સંકુચિત દૃષ્ટિ રહેતી નથી.

आत्मीयः पत्कीयो वा कः सिद्धान्तो विपश्चिताम् ? (ચેંગબિંદુ) ॥ ५२५ ॥ श्रुत, ચિંતા અને ભાવના જ્ञાનમાં ભાવના જ્ઞાનથી અંતઃકરણ નિર્મળ થાય છે. વિવાદ, વિખવાદ ટળી જાય છે. અન્યદર્શનીના વચનને સમજવા માટે પરમ માદયસ્થતા જન્મે છે અને જયાં જે સારૂ લાગે તેને વિવેકપૂર્વક ગ્રહણ કરવા માટેની ઉદારતા જન્મે છે.

અધ્યાત્મ તત્ત્વાલોકમાં પણ કહ્યું છે કે - જુદા જુદા દર્શનોના જુદા જુદા શબ્દો જોઈને તેને વિશે કલહ ન કરવો પણ પરમાર્થતત્ત્વ વિચારવું. (અધ્યાત્મ તત્ત્વાલોક 3/૧૧૬)

અધ્યાત્મ ઉપનિષદ્માં પણ ઉપાધ્યાચજી મ. લખે છે.

સ્થાદ્ધાદનો આશ્રય લઈને (અસંમોહાત્મક પ્રજ્ઞાં દ્ધારા) મોક્ષનો ઉદ્દેશ સમાન હોવાની અપેક્ષાએ બધા દર્શનોમાં જે સમાનતા જૂએ છે તે શાસ્ત્રનો જ્ઞાતા છે (અધ્યાત્મોપનિષદ ૧/૭૦)

"નય અરુ ભંગ નિક્ષેપ વિચારત પૂરવધર થાકે ગુણ હેરી. વિકલ્પ કરત તાગ નહિ પાયે, નિર્વિકલ્પ તે હેત ભયેરી " (પૂ. ચિદાનદજી મહારાજ.)

બાળ કક્ષાના જીવો માટે શુભવિકલ્પો ઉપકારક છે. પણ વિકલ્પથી કોઈ વસ્તુનો તાગ અર્થાત્ અંત પામી શકાતો નથી. પ્રભુ શાસનનો નિચોડ આત્માના અનંત આનંદ વેદનમાં છે અને તે વિકલ્પથી પામી શકાતું, નથી શુભ વિકલ્પોમાં જે શક્તિ છે તેના કરતાં અત્યંત અધિક શક્તિ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવમાં છે. માટે જે શક્તિ છે તેના કરતાં અત્યંત અધિક શક્તિ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવમાં છે. માટે ઉચ્ચ કક્ષાના અધિકારી આત્માઓ માટે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવમાં તન્મચતા સાધવા શુભવિકત્યોના ત્યાગનું ફરમાન કર્યું છે. અસંમોહ પ્રજ્ઞાવંત જીવો વિકલ્પથી ઉપર ઉઠેલા હોય છે અને સ્વરૂપમાં ઠરનારા હોય છે તેથી તેઓ નિર્વાણતત્ત્વની જ ઉપાસના કરી રહેલા હોય છે.

પોતે સ્વયં દુ:ખથી મુક્ત થવું અને બીજાને દુ:ખથી મુક્ત કરવાનો પ્રયત્ન કરવો એ સાચા બુદ્ધિમાનનું કર્તવ્ય છે. જ્યારે આંતરિક શુદ્ધિ વધે છે અને હૃદય વિશાળ બને છે ત્યારે જીવને જેમ પોતાનું દુ:ખ છષ્ટ નથી હોતું તેમ બીજાનું દુ:ખ પણ ઇષ્ટ નથી હોતું અને તેથી સર્વજીવો દુ:ખથી મુક્ત બને તો સારું, આવો વિશુદ્ધ ભાવનાનો પ્રવાહ અંદરમાં વહે છે.

विवाह में तो सज्ञानी छवोनुं डार्च छे डारणड़े तेओ आपात सुजमां सुज माने छे. जेम छवने विषयना भोगवरामां सुज सनुलवाय छे तेम विवाहमां पण छवने सुज भासे छे. सा तामस भाव छे. ज्यारे उपशम भावमां जे सुज छे ते सात्माना घरनुं छे. सायो जिज्ञासु विवाहमां उतरवानुं पसंह डरतो नथी ते तो जीजने शांतिथी सांभजशे. जेरला अंडाणमां गया छे तेमणे जीजने शांतिथी सांभज्या छे. संहर्यी शांत जन्या विना डोई रीते मोक्षनो मार्ग हाथमां सावतो नथी मारे साधड़ हशा ते छे डे जे सात्मा डर्मना उहां जे रथानमां रह्यो छे त्यां तेणे पोतानी येतनाने शांत, प्रशांत सने उपशांत डरवानो प्रयत्न इरवो जोईंसे.

બાહ્યકિયા ભલે કરો પણ જે કાંઇ પણ કરો તેના દ્વારા આંતર ક્રિયા થવી જોઈએ એ લક્ષ્ય રહેવું જોઈએ. વિવેક અને વિવેકપૂર્વકની એકાગ્રતાથી આંતરક્રિયા થાય છે. ઉપવાસ જરૂર કરવાનો છે, દાન જરૂર કરવાનું છે પણ તે કર્યા પછી ઉપવાસ કે દાનને યાદ નથી કરવાના પણ આત્માને યાદ કરવાનો છે આ છે આંતરક્રિયા. સ્વમાં સ્થિર થવાનું છે. શબ્દનો અર્થ કરવો એટલે શબ્દાર્થ કરવો. પરંતુ શબ્દનો પરમાર્થ કરવો એટલે સ્વયં પરમાત્મા બનવું તે. નિશ્ચયનથનો આશ્રય લીધા વિના નિશ્ચયથી યારિત્ર કેવી રીતે પરિણમશે? બુદ્ધિ અને જ્ઞાન પૂર્વકના કાર્યોથી આગળ વધીને અસંમોહ પૂર્વકના કાર્યો કરવા માટેની વાત ગ્રંથંકાર કરી રહ્યા છે. તે સ્થિતિએ પહોંચવા માટે આત્માએ કયાંય કલેશ, સંઘર્ષ, વાદ, વિવાદ, વિખવાદ, વગેરેમાં અટવાવાનું નથી. સંસારમાં રહીને જે કલેશ પ્રધાન જીવન જીવશે તે ચારિત્ર લેશે તો પણ મોક્ષમાર્ગ સાધી શકશે નહિ. લોકિક ક્ષેત્રમાં રહીને ધર્મના ભાવો કરશું તો જ અધ્યાત્મ માર્ગે આગળ વધી શકશું. જે સંસારને પણ સ્વર્ગ અને નંદનવન જેવો બનાવે છે તે આગળ જતા મોક્ષમાર્ગ પામે છે.

धर्मनो टेडो लर्छने - धर्मपुरुपार्थनो टेडो लर्छने नरङ तिर्थंश्वराति टाणवानी छे तेम मोक्ष पुरुपार्थनुं अवलंजन लर्छने हेव-मनुष्यगति टाणवानी छे ते माटे निर्विडत्पहशामां - ज्ञान-ध्यानमां रहेवानो अल्यास डरवानो छे. धर्मिड्यानो એ प्रलाव छे डे छवने हेव - मनुष्यगति आपे छे. परंतु हेव-मनुष्य गतिने पामवी એटलो ९ धर्मनो अर्थ नथी. हेव-मनुष्य गतिने पामवा माटे धर्म छे अंतुं पण नथी. धर्म तो स्वइपने निरावरण डरी आत्माना आनंह वेहनने पामवा माटे छे.

મહાવીર પરમાત્માએ દીક્ષા લીદા પછી ૧૨ાા વર્ષ સુદી ધ્યાન સિવાય બીજું કાંઈ જ કર્યું નથી જ્યારે આજે આપણે દીક્ષા લીદા પછી ધ્યાનનો સ્પર્શ પણ કરતા નથી. નિરંતર સ્વરૂપને ઝંખે તો જ ગ્રંથિ ભેદાય અને આ જ દશામાં આગળ વધતા ક્ષપકશ્રેણી મંડાય છે. ઇન્દ્ર અને ચક્રવર્તી કરતા પણ અનંતગુણી પુણ્યાઈ હોય ત્યે જીવને આવું સુંદરતમ આત્માનું જ્ઞાન-ધ્યાન લાગે છે.

પરમાત્માની આજ્ઞા વિકલ્પ રહિત થવાની છે એમ જયારે બરાબર બેસશે ત્યારે જ આપણે ભૂલભૂલામણીના માર્ગમાંથી બહાર નીકળી શકશું. વિચારોનો આગ્રહ એ પણ એક સંસાર છે. જેમ અશુભ વિચારના આગ્રહથી નુકસાન થાય છે તેમ શુભવિચારના આગ્રહથી પણ નુકસાન થાય છે. વિચારોના આગ્રહથી જ સંપ્રદાયવાદમાં એક બીજા સાથે સંઘર્ષ થાય છે.

જૈનદાર્મ શ્રેષ્ઠ છે તે માત્ર દાર્મપુરુષાર્થથી નિહ પરંતુ મોક્ષ પુરુષાર્થથી છે. દાર્મપુરુષાર્થમાં બહારના સાદાનની પ્રદાનતા છે અને તેના અવલંબને શુભભાવની મુખ્યતા છે. જ્યારે મોક્ષ પુરુષાર્થમાં બાહ્ય સાદાનની ગૌણતા હોય છે અને ઉપયોગની સાદાના જ નિશ્ચયરૂપે હોય છે.

મોક્ષ પુરુષાર્થ ધર્મ પુરુષાર્થ વગરનો નથી તેમ ધર્મ પુરુષાર્થ પણ મોક્ષ પુરુષાર્થ વગરનો ન હોવો જોઈએ. નિશ્ચયથી ધર્મ સમજનારને વ્યવહાર ધર્મ સહજ બની જાય છે. નિશ્ચયથી આત્મધર્મ અને આત્માની નિર્વિકલ્પ અવસ્થા સમજતા નથી એટલે જ નિશ્ચય નિરપેક્ષ વ્યવહાર ધર્મથી સંઘર્ષ થાય છે. ફાંટા પડે છે. નિશ્ચયનિરપેક્ષ વ્યવહારધર્મમાં બુદ્ધિની પ્રધાનતા હોય છે અને ત્યાં કરાતા કાર્યો એ બધા બુદ્ધિ પૂર્વકના કાર્યો છે. બુદ્ધિ એ બેદ તરફ લઈ જાય છે. વિકલ્પોની ઉપાસના કરાવે છે. સંસાર આખો ભેદથી યાલે છે. પુદ્ગલતત્ત્વ સ્વયં ભેદરૂપ - ખંડિત છે અને એમાં જ્યારે ધર્મના નામે બુદ્ધિનું જોર વધે છે ત્યારે બહારથી ધર્મિક્રેયા થતી હોવા છતાં ઉપયોગમાં મોહનું સામ્રાજ્ય ફેલાયેલું હોય છે. અજ્ઞાન અને મોહને લઈને જીવ સંસારમાં રખડે છે તેમ સાધનમાં સાધ્ય બુદ્ધિ કરીને પણ રખડે છે.

અસંમોહ પ્રજ્ઞાવંત જુવોના હૃદયમાં બુદ્ધિ तत्त्व नीडणी ગયેલું હોય છે. विકલ્પોની માયાજળમાંથી આત્મા બહાર નીકળી ગયેલો હોય છે અને ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિના કારણે અંદરમાં ઠરેલો હોય છે. તેમાં તે પરમશાંતિ અને પરમસુખ અનુભવે છે તેથી તેને અનુભવના માધ્યમે આ વાત સમજાયેલી હોય છે કે અંદરમાં ઠરવું એજ નિર્વાણને પ્રાપ્ત કરવાનો ઉપાય છે એટલે એ આત્માઓ પછીથી ગમે તે સ્થાનમાં રહીને આરાધના કરતા હોય કે ગમે તેની ઉપાસના કરતા હોય તો પણ તેઓ અસંમોહ પ્રજ્ઞાવાળા હોવાના કારણે નિર્વાણતત્ત્વના જ ઉપાસક છે કારણકે આ ઉપાસના તેમને નિર્વાણની નજીકમાં લઈ જાય છે.

જ્યાં બુદ્ધિ ભળે છે ત્યાં જ બધા તોફાનો થવાનો સંભવ છે. બુદ્ધિ નીકળી ગયા પછી તો ભેદ તત્ત્વ જ નીકળવા માંડ્યું અને આત્મા અભેદ તરફ પ્રયાણ કરવા માંડયો. ભેદમાંથી નીકળીને અભેદ તરફ જવું, રાગમાંથી નીકળીને પ્રેમ તરફ જવું, ભોગમાંથી નીકળીને યોગ તરફ જવું, અહમ્ માંથી નીકળીને અર્હ તરફ જવું, વિકલ્પમાંથી નીકળીને નિર્વિકલ્પ તરફ જવું એ સાધનાનો મર્મ છે.

ઉપયોગ જ્યાં સુધી દોષોથી, વિકલ્પોથી ખરડાયેલો હોય છે ત્યાં સુધી જીવને નિર્વાણતત્ત્વની ઉપાસનામાં ભેદ થાય છે તે નીકળી જતા પછી તેમાં ભેદ રહેતો નથી.

સંસારમાં જીવ અહમ્ભાવથી કર્મમાં તીવ્રરસ બાંધે છે. જ્યારે તારક તત્ત્વો પ્રત્યે નમનભાવ આવેથી સંસારના ભોગમાં પણ રસ અલ્પ પડે છે. વિદનો નડતા નથી. અશુભ શુભમાં પલટાય છે. દેહાદયાસ તૂટે છે. દર્શનાચારનો સંબંધ કેળવાય છે. તેનાથી પંચપરમેષ્ઠિ અને શ્રુતજ્ઞાન સિવાય જગતમાં કશું જ શ્રેષ્ઠ નથી એવી પ્રતીતિ થાય છે. જીવ માત્રને સિલ્ફ સ્વરૂપે જોવાથી દર્શનાચાર પૂર્ણ બને છે. દેહભાવે સંસારના પદાર્થ તરફની દૃષ્ટિ તે અનાચાર છે. અહમ્ ભાવ એ સંસારનો Spirit છે જેને નમનભાવથી પાંચે આચારમાં વાળવાનો છે

સ્થાદ્વાદનો આશ્ચય લઇ અપૂર્ણ એવા આત્માને પૂર્ણ બનાવવાનો છે સ્યાદ્વાદ એ ખંડિત તત્ત્વ નથી પણ પૂર્ણતત્ત્વને ઓળખાવનાર જ્ઞાનકળા છે. અધ્યાત્મશાસ્ત્ર પરિણમે તો અંદરનું પ્રેમ તત્ત્વ પ્રગટ થાય છે. આત્માના ગુણો સાથે એક્તા સદ્યાય છે અને દુ:ખનો અંત આવે છે.

આપણા **વર્તમાન કાળના** ઉપયોગમાં ભૂત, ભવિષ્યના ધમપછાડા ચાલ્યા કરે છે. કર્તા-ભોકતાભાવ વર્તે છે. તેને કારણે સંસાર અસાર **છે**, દુઃખરૂપ છે, અનિત્ય છે. વર્તમાન કાળથી સ્વરૂપને પકડવા માટે ધ્યાન છે. આપણા ઉપયોગમાં પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર - કાળ - ભાવ વર્તે છે એટલે આપણો વર્તમાન ઉપયોગ મૂર્છિત બને છે. પર દ્રવ્ય - ક્ષેત્ર - કાળ - ભાવ નીકળી જાયતો નિર્મોહતા આવે છે તેને પામવા માટે બધા દર્શનોએ સાધના કરવાની દૃષ્ટિઓ આપી છે. જેના વડે રાગને કાઢી શકાય છે માટે ફળની અપેક્ષાએ બધી સાધના સરખી છે.

બોદ્ધ કહે છે પ્રકૃતિ છે પણ ક્ષણિક છે.

વેદાંત કહે છે પ્રકૃતિ છે જ નહિ.

ગમે તે સાધના વડે રાગ કાઢો એ સાધનાનો સાર છે. અનાદિકાળથી જીવ અને પુદ્ગલનો સંબંધ સંસારરૂપે છે. તે ઉપચરિત છે એટલે સંસારથી છૂટવા માટેની સાધના પણ ઉપચરિત છે કારણકે સાધના પુરી થયે સાધના રહેતી નથી.

## सर्वज्ञपूर्वकं चैतन्नियमादेव यत्स्थितम् । आसन्नोयमृजुर्मार्गस्तद् भेदस्तत्कथं भवेत् ॥ १३३ ॥

जुद्धि, ज्ञान अने असंमोह आ अश प्रकारना ज्ञानमां जुद्धि अने ज्ञान द्वारा निर्वाशतत्त्वनो मार्मिङ जोध थतो नथी परंतु असंमोह ज्ञान द्वारा निर्वाशतत्त्वनो जोध ने थाय छे तेमां डोईपण प्रकारनो लेह होतो नथी अने तथी तेओने मोक्षनी प्राप्तिने विषे विवाह होतो नथी ओ वात आगणना श्लोङमां इह्या पछी हवे ओ वात इरे छे. निर्वाशनी प्राप्तिनो मार्ग ओ सर्वज्ञतापूर्वङनो मार्ग छे अर्थात् ने निर्वाश पामवुं होय तेने सर्वज्ञ थवुं न पडे. अशेङालमां आ वात सिद्ध छे डे सर्वज्ञने न निर्वाशनी प्राप्ति थाय. असर्वज्ञ इदीपण निर्वाश पामी शड़े निर्वाशने न निर्वाशने पामवा सर्वज्ञपणुं पामवाइप मार्ग ओ सरण मार्ग छे तेनुं डारण ओ छे डे सर्वज्ञ ते छे डे ने जधुं न निर्वाशनी प्राप्ति मार्रेना जधा न मार्गो ने जनर होय सने ने निर्वाशनी प्राप्ति मार्रेना जधा न मार्गो ने जनर होय सने ने निर्वशन के स्वार्ग स्वार्ग सार्ग सर्वज्ञपणुं निर्वशन निर्वशनी प्राप्ति मार्रेना अधा न मार्गो ने जनर होय सने ने निर्वशन के स्वार्ग सार्ग सर्वज्ञ के ने निर्वशन निर्वश्च सार्ग सर्वज्ञ के स्वार्ग सर्वज्ञ निर्वशन निर्वश्च सार्ग सर्वज्ञ के स्वार्ग सर्वज्ञ के स्वार्ग सर्वज्ञ होय तो पछी ते सरण इहेवाय निर्वह ने निर्वश्च निर्वह पोते राज्ञ न होय स्वार्ग सर्वह कोय तो स्वर्ग अझानथी मुस्त होय तेने वह मार्ग जिताववानुं डोई प्रयोनन नथी.

ખોટોમાર્ગ, વિપરીત માર્ગ, વાંકોચૂકો માર્ગ બતાવવાના કારણ બે છે કે, તે પોતે સાચા - સરળ માર્ગથી અજ્ઞાત હોય તો સંભવ છે કે વિપરીત માર્ગ બતાવે. અને કદાચ પોતે સમ્ચગ્માર્ગ - સરળમાર્ગ જાણતો પણ હોય પરંતુ અંદરમાં જો રાગ-દ્વેષાદિ ભાવો પડેલા હોય તો પણ પોતાને જેની પ્રત્યે દ્વેષ હોય તેને ખોટો માર્ગ બતાવે એવું બને. પરંતુ જે સર્વજ્ઞ છે. તે તો પાછા वीतराग छे. पेम सर्वज्ञ विना निर्वाधनी अनुपपत्ति छे, अघटमानता छे तेम वीतरागता विना सर्वज्ञता पण डोई रीते घटी शड़ती नथी अने तेथी अछे डाजमां आ शास्त्रत सनातन सिद्धांत छे डे पे वीतराग जने ते प सर्वज्ञ जने अने पे सर्वज्ञ जने ते प निर्वाधने पामे.

આમ સર્વજ્ઞમાંથી તો રાગ-દ્રેષ અને અજ્ઞાનની બ્રિપુટી નીકળી ગયેલી હોવાથી તેને ખોટો માર્ગ કે વક માર્ગ બતાવવાનું પ્રયોજન જ રહેતું નથી અને તેથી જગતમાં વ્યક્તિભેદે સર્વજ્ઞ અનેક હોવા છતાં તે બધાનું સ્વરૂપ તો એક જ છે અને તેથી દરેક સર્વજ્ઞે બતાવેલો નિર્વાણ પ્રાપ્તિનો માર્ગ પણ એક જ હોય અને તેથી સર્વજ્ઞમાં મતભેદ કેવી રીતે હોય?

જગતમાં મતભેદ તો ત્યાં જોવા મળે કે જે સર્વજ્ઞ નથી. અર્થાત્ અજ્ઞાની છે. જ્યાં વસ્તુ સ્વરૂપનું યથાર્થજ્ઞાન ન હોય અને પાછા અંદરમાં રાગ-દ્વેષાદિ विहारोनी तीव्रता होय त्थां ९ छवो पोतपोतानी वातने साथी हेरववा अने બીજાની વાતોને ખોટી સિદ્ધ કરવા બુદ્ધિનો દુરુપયોગ કરે છે. રાગ-દ્રેષાદિ વિકારોથી વાસિત બુદ્ધિ અહંકાર ગ્રસ્ત હોય છે અર્થાત્ બુદ્ધિને અહંકારની સાથેનો બહુ નિકટનો સંબંધ છે. બુદ્ધિના આધારે જ અહંકાર જીવે છે તેથી जुद्धिने हूर हरवी होय अने साया ज्ञानी - प्राज्ञ पुरुष जनवुं होय तो બુદ્ધિની સાથે રહેલ અહંકારને છોડી દેવો જોઈએ. જ્યારે વ્યક્તિ જાણવા છતાં હું કશું જ જાણતો નથી એવા ભાવમાં રહે છે ત્યારે બુદ્ધિને અહંકારનો ટેકો મળતો નથી અને તેથી બુદ્ધિ હવે શાંત થવા માંડે છે. બુદ્ધિમાંથી વિકલ્પો घटवा मांडे छे आम लेम लेम जुद्धि तत्त्व शांत थतुं लाय छे तेम तेम जुद्धि સુધરતી જાય છે અને સુધરેલી બુદ્ધિ જ અંતે પ્રજ્ઞાનું સ્થાન લે છે. શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં તે વ્યક્તિને જ્ઞાની કહેવાય છે. આ જ્ઞાનમાંથી પણ વિશેષ પ્રકારે મોહનો નાશ થાય છે ત્યારે પ્રજ્ઞા સ્વરૂપમાં ઠરે છે અને આ સ્વરૂપમાં ઠરેલી ਮज्ञाने 🕈 અસંમોહ ज्ञान કહેવાય છે. અસંમોહ ਮज्ञावंत જીવોને મોહનો વિશેષ કરીને નાશ થયેલો છે પણ સંપૂર્ણ પણે નાશ થયો નથી. જ્યારે સંપૂર્ણ મોઢનો નાશ થાય છે ત્યારે તે જ આત્માઓ વીતરાગ સર્વકા બને છે.

અહંકારના માધ્યમથી આવતો આત્માનો જ્ઞાન પ્રકાશ તે બુદ્ધિ છે જયારે અહંકારનું માધ્યમ નીકળી જાય છે ત્યારે તે આત્માનો ડાયરેક્ટ પ્રકાશ તે જ્ઞાન છે અને તેવા જ્ઞાનવાળો જ્ઞાની પુરુષ કહેવાય છે. અજ્ઞાનીને અને જ્ઞાનીને બંનેને અહંકાર હોય છે પરંતુ અજ્ઞાનીને સજીવ અહંકાર હોય છે જ્યારે જ્ઞાનીને નિર્જીવ અહંકાર હોય છે જ્યારે જ્ઞાનીને નિર્જીવ અહંકાર હોય છે જ્યારે જ્ઞાનીને નિર્જીવ અહંકાર મરણ પથારીએ પડેલો હોય છે. જેમ એક બળવાન યોધ્ધો કે ગુંડો હોય પણ યુદ્ધની ભૂમિ ઉપર ઘાયલ થઈને પડેલો હોય,

तेना भे हाथ अने भे पग डपायेता पड्या होय तो पछी तेनी भधी ताडात डोई डामनी रहेती नथी. ते छवतो होवा छतां ते मरेता भेवो छे ते भ रीते ज्ञानीनो अहंडार आवो निर्भण थई गयो होय छे परंतु भे ते अहंडारनुं उपराखुं वेवामां आवे तो तेने पाछो सछव थतां वार तागती नथी.

અંદરમાં સુખ વર્તતું હોય ત્યાં સુધી કોઇ માણસ કોઇનું કશું બગાડતો નથી. દુ:ખીયો જીવ જ બીજાનું બગાડે છે. સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવ જ્ઞાની બનેલો છે તે અંદરથી સુખી છે તો તેને બહારથી કોઇનું બગાડતો નથી. પણ અંદરથી ક્ષ્યાયોથી દુ:ખીયો બનેલો જીવ જ બહારથી બીજાનું બગાડે છે.

निर्वाशनी प्राप्तिनो भार्ग सर्वज्ञता पूर्वङ्गो छे अने सेवा सर्वज्ञ द्वारा જ્યારે નિર્વાણનો માર્ગ બતાવવામાં આવે ત્યારે તેમાં મતભેદ કેવી રીતે હોઈ શકે? આમ સર્વજ્ઞોમાં કે સર્વજ્ઞ દ્વારા બતાવેલા માર્ગમાં તો મતભેદ ન જ હોય પરંતુ સર્વજ્ઞના માર્ગે ચાલતા જ્ઞાની પુરૂષોમાં પણ મતભેદ ન હોય કારણકે સાચા અર્થમાં જ્ઞાની છે અને જ્ઞાની તે જ કહેવાય કે જેને મતભેદ ન પડે. જ્યારે શબ્દના અર્થ કરવામાં આવે છે ત્યારે એક જ શબ્દના અનેક અર્થ સંભવિત હોવાના કારણે ભિન્ન ભિન્ન અર્થનું ગ્રહણ કરતા મતભેદ, કલેશ, સંઘર્ષ, થતા होय छे परंतु ज्ञानी तो ते छे <del>डे के</del> शબ्हनो अर्थ नथी डरता परंतु शબ्हनो પરમ અર્થ કરતા હોય છે અને દરેક શબ્દનો પરમ અર્થ એ જ છે કે પુદ્ગલભાવમાંથી બચી, કષાચભાવમાંથી બચી, આત્મભાવમાં રહેવું. આવો જ્યાં પરમાર્થ હોય ત્યાં મતભેદ કયાંથી હોય? સર્વજ્ઞના શાસનને પામ્યા પછી પણ <u>જો ત્યાં મતભેદ, ક્લેશ, સંઘર્ષ વગેરે શાસ્ત્રના નામે જોવા મળતા હોય તો ત્યાં</u> સમજવું પડે કે માત્ર ત્યાં શબ્દાર્થ થાય છે. પરમાર્થ થતો નથી. અજ્ઞાની શબ્દાર્થ કરે જ્યારે જ્ઞાની પરમાર્થ કરે, એટલા જ માટે કહેવત પણ પડી કે ૧૦૦ ડાહ્યા ભેગા થાય તો તેમનો એક જ મત હોય છે જ્યારે ૧૦૦ મૂર્ખાઓ ભેગા થાય તો તેમના ૧૦૧ મત હોય છે માટે જ મૂર્ખની સભાના મોનીટર બનવા કરતાં જ્ઞાનીની સભાના ચપરાસી બનવામાં પણ લાભ છે.

मन અને બુદ્ધિના થર નીકળે પછી આત્માનો પ્રકાશ પ્રાપ્ત થાય છે નૈશ્વચિક દૃષ્ટિ આવ્યા પછી બુદ્ધિને તાળા મરાઈ જાય છે. બુદ્ધિ છુપાઈ જાય છે તે અંદરમાં હોવા છતાં લગભગ કામ કરતી નથી. તત્ત્વનિષ્ઠા વધે છે. તત્ત્વનિષ્ઠ પ્રત્યે સર્વાર્પણ આવે છે. તત્ત્વનિષ્ઠના સમાગમમાં બહુલતયા રહેવાનું થાય છે. તેથી અહંકાર લગભગ ઓગળી જાય છે અને પોતે તત્ત્વનિષ્ઠ બને છે. તત્ત્વનિષ્ઠ હંમેશા આત્માનુશાસનમાં હોય છે. વ્યક્તિનિષ્ઠ અહંકારના અનુશાસનમાં હોય છે તેને અહંકારનું સાતત્ય રહે છે તેથી શાસ્ત્રો ભણવા છતાં, જ્ઞાન વધવા છતાં તત્ત્વમાં પ્રવેશ થઈ શકતો નથી. વ્યક્તિનિષ્ઠને તત્ત્વ પરવડતું નથી. વ્યક્તિનિષ્ઠને પોતાના વ્યક્તિત્વને જાળવવાની સતત ચિંતા હોય છે. તત્ત્વનિષ્ઠને કોઈ ભય હોતો નથી. તેનો કોઈ વિરોદી હોતો નથી. તેને કોઈની સાથે મતભેદ પડતો નથી. પોતે પ્રેમસ્વરૂપ છે તેથી પોતાની પાસે આવનારને પોતાનામાં ઓગાળી નાંખે છે.

આકાશ અને હવા કોઈની સાથે લડવા જતા નથી. કોઈની સાથે મતભેદ ઊભા કરતા નથી તેમ તત્ત્વનિષ્ઠને પણ કોઈની સાથે વિરોધ, મતભેદ, સંઘર્ષ ઊભા થતા નથી.

આમ ગ્રંથકારે નિર્વાણની પ્રાપ્તિનો માર્ગ એ સર્વજ્ઞતા પૂર્વકનો છે અને તેને બતાવનાર સર્વજ્ઞ છે. તેથી તે સર્વજ્ઞોમાં ક્યારે ય પણ મતભેદ હોતો નથી એ વાત સિદ્ધ કરી અને તેથી સર્વજ્ઞના ઉપાસકો પણ બધાજ નિર્વાણ તત્ત્વની જ ઉપાસના કરી રહ્યા છે માટે તેમની ઉપાસનામાં પણ કોઈ ભેદ નથી.

શંકા : જો બધા સર્વજ્ઞોમાં એક સરખાપણું જ છે તો પછી બધાની દેશનામાં જુદા જુદાપણું કેમ છે ? તેનું સમાધાન કરે છે.

### चित्रा तु देशनैतेषां स्याद्विनेयानुगुण्यतः । यस्मादेते महात्मानो भवव्याधिभिषग्वराः ॥ १३४ ॥

तेवा प्रકारना शिष्योना वालने अनुसरीने रुपित, सुगतादिनी देशना भिन्न भिन्न छे डारण डे आ महात्माओ-सर्वज्ञो संसार ३पी व्याधिनो नाश इरवा माटे श्रेष्ठ डोटीना धन्वन्तरी वैद्य समान छे.

વૈદ્યો જેમ બદ્યા ઔષદ્ય જાણે પણ જે રોગીને જે ઔષદ્યથી રોગ દૂર થાય તે જ ઔષદ્ય આપે તેમ સર્વજ્ઞો પણ બધું જ જાણે છે છતાં જેને જે રીતે ઉપકાર થાય તે રીતે દેશના આપે, કારણ કે શ્રોતાઓ ભિન્ન ભિન્ન ક્સાના હોય છે. જેમ કપિલઋષિએ પોતાના શિષ્યોને દ્રવ્યાર્થિક નય પ્રધાન નિત્યત્વની દેશના આપી. કારણકે આત્માદિ પદાર્થને જો નિત્ય ન માનવામાં આવે તો કાલાન્તરમાં આત્માનો નાશ તો નક્કી જ છે અને જો આત્માનો જ નાશ થતો હોય તો પછી મોસ કોનો? મોસ માટે પ્રયત્ન શા માટે? કોના સુખ માટે પ્રયત્ન કરવો? કોની ચિંતા કરવી? કોની પ્રગતિ માટે પુરુષાર્થ કરવો? કોના હિતાહિતની ચિંતા કરવી? ઇત્યાદિ અનેક પ્રશ્ન સંભવે અને તેથી જીવોની કલ્યાણકારી માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ ન થઇ શકે. તેથી જીવોનું હિત થાય અને મોસ માટે પુરુષાર્થ કરી કાયમી દુઃખથી મુક્તિ મેળવે એ આશયથી કપિલ ઋષિએ કાલાન્તરમાં થનાર આત્માના નાશરૂપ અપાયથી ભીરૂ-ચિંતિત જીવોને આશ્રયિને જેમાં પર્યાયની ગોણતા છે એવી દ્રવ્યપ્રધાન નિત્યત્વની દેશના આપી અર્થત્ આત્મા તો નિત્ય જ છે. સદા રહેવાના સ્વભાવવાળો છે. તેથી

ਪਣલોકમાં જનારો તેમ જ મોક્ષ પામનારો પણ તમારો આત્મા છે. तमे હતा - છો અને રહેવાના છો. તમારા અસ્તિત્વને મીટાવી દેવાની તાકાત કોઈનામાં નથી. માટે આત્માના હિતમાં જ પુરુષાર્થ કરવો ઉચિત છે પણ જેનાથી આત્માનું અહિત થાય એવી પ્રવૃત્તિ કરવી તમારે ઉચિત નથી. આમ કહેવા દ્વારા ગોણ રીતે ભોગાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરવી તમારા માટે બરાબર નથી. એનાથી આત્મા મલિન થાય છે. દુર્ગતિમાં જાય છે એ વાતનું પણ સૂચન આવી જાય છે. અર્થાત્ ભોગો વિનાશી છે અને તેમાં પ્રવૃત્ત થવાથી તમારે પણ જન્મ-મરણાદિ કરવા પડે છે.

આમ સર્વજ્ઞ એવા કપિલૠષિને આત્માનું અનિત્યપણું અપેક્ષાએ છે એ વાત ખ્યાલ હોવા છતાં તેમણે નિત્યત્વની દેશના આપી તેમાં તે જીવોનું તે જ રીતે હિત જોયું હતું માટે દ્રવ્યપ્રધાન નિત્યત્વની દેશના આપી.

તે જ રીતે સુગત - સર્વજ્ઞે પોતાના શિષ્યોને પર્યાયપ્રદાન અનિત્યત્વ ની દેશના આપી કારણકે તે કાલમાં જીવો ભોગને વિશે આસ્થાવાળા હતા. ભોગ ભોગવવામાં જ આપણું ક્લ્યાણ છે. આ બધું છોડીને આત્માને કષ્ટ શા માટે આપવું? ત્યાગનો માર્ગ આપનાવી આત્માને નિર્ચક દુઃખી શા માટે કરવો? એવી માન્યતાવાળા જીવો જો ભોગમાં જ લંપટ રહે તો નિશ્ચયે તેમનું અહિત થાય એવું જાણીને સુગત સર્વજ્ઞે તેમના શિષ્યોને પર્યાયપ્રધાન અનિત્યત્વની દેશના આપી કે જે ભોગમાં તમે આસક્ત છો તે ભોગો તો સણિક છે. સણે સણે નાશ પામવાના સ્વભાવવાળા છે માટે એમાં આસક્ત રહેવાથી આત્માનું કયારે પણ કલ્યાણ થાય નહિ. આમ ભોગને વિશે આસ્થાવાળા જીવોને દ્રવ્યને ગોણ કરીને પર્યાયને સામે રાખીને બધુ નાશવંત છે. ક્ષણે ક્ષણે પરિવર્તન પામે છે. કોઈ પણ પદાર્થ શાશ્વત નથી એ પ્રમાણે કહ્યું.

આમ બંને પ્રકારની દેશના આપવાવાળા તેઓ અન્વય-વ્યતિરેકવાળી વસ્તુને જાણનારા નથી એવું નથી અર્થાત્ સમ્યગ્ રીતે જાણનારા છે. પદાર્થોના ગુણધર્મો સાથે પદાર્થોનો જે નિત્ય સહયાર તે અન્વય - વ્યતિરેક છે જેમ કે જે જે નિત્ય છે તે તે સત્ છે અને જે જે સત્ નથી તે તે નિત્ય નથી.

આમ અન્વય - વ્યતિરેકવડે વસ્તુને જાણતા ન હોયતો તેઓમાં સર્વજ્ઞપણાની ઉપપત્તિ ન થાય. અહીંયા એટલું ધ્યાનમાં રહે કે આ પ્રમાણેની માન્યતા એ ચોથી દૃષ્ટિમાં રહેલા પતંજલિ ઋષિની છે પરંતુ ગ્રંથકારની પોતાની નથી. કારણ કે હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ તો પોતે સૂક્ષ્મબોધને પામેલા તેમજ સ્વપર સમયના ઊંડા અભ્યાસી છે તેથી શાસ્ત્રોના અભ્યાસ દ્વારા પરમ માધ્યસ્થ

દૃષ્ટિથી તેઓને કપિલ-સુગતાદિનું વચન યુક્તિ સંગત ન લાગ્યું. કારણ કે તેમની માન્યતા પ્રમાણે વિશ્વ વ્યવસ્થા પણ યથાર્થ ઘટતી નથી તેમજ આત્મકલ્યાણનો પુરુષાર્થ પણ એકાંત નિત્ય કે એકાંત અનિત્ય પક્ષમાં ઘટી શકતો નથી.

એકથી ચાર દૃષ્ટિમાં પાંચ પ્રકારના મિથ્યાત્વમાંથી અનાભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ હોય છે. તેનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે.

### स्वपराभ्युगतार्थयोरिवशेषेण श्रद्धानमनाभिग्रहिकम् ।

પોતે અને બીજાઓએ માનેલા તત્ત્વોની સમાન રીતે શ્રદ્ધા કરવી એ અનાભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ છે જેમ કે મુગ્ધ જીવો "સર્વ દર્શનો સુંદર છે" ઇત્યાદિ માને છે તે.

કપિલ, સુગત વગેરે સર્વજ્ઞો છે ઈત્થાદિ માન્યતા ચોથી દૃષ્ટિવાળા જુવોની છે. તેઓમાં હજુ સૂક્ષ્મબોદ્ય પેદા થયો નથી પરંતુ ગુણગ્રાહી તેમ જ પરમ માદ્યસ્થદૃષ્ટિવાળા હોવાને કારણે સર્વત્ર તત્ત્વને જ જોવાની દૃષ્ટિ છે. દરેક દર્શનમાં તત્ત્વની વાત જેવી કે અહિંસા, સંચમ, તપ, ત્યાગ, ધ્યાન, બ્રહ્મચર્ચ, કષાયોનો ઉપશમ, સંસારની અસારતા, મુક્તિની સુંદરતા, યમ, નિયમ વગેરે હોવાથી શાસ્ત્રનો જેને સૂક્ષ્મ બોદ્ય ન હોય તેને કપિલ, સુગત વગેરે સર્વજ્ઞ છે ઇત્યાદિ માન્યતા બેસી જવાનો સંભવ છે આ પ્રમાણે બેસવામાં તેમની પરમ મધ્યસ્થદૃષ્ટિ અને સૂક્ષ્મબોદ્યનો અભાવ જ કારણ છે. અંદરમાં કષાયોનો વિશેષ ઉપશમ થયેલો હોવાના કારણે ગુણોની પરિણતિ વિકસેલી છે અને તત્ત્વની રૂચિ ખીલેલી છે તેથી તેમને તત્ત્વ જ ગમે છે અને તેથી પોતાના ક્ષયોપશમ મુજબ સર્વત્ર તે આત્માઓ તત્ત્વને જુએ છે.

પરંતુ જે આત્માઓને ગ્રંથિભેદ થયેલો છે અને શાસ્ત્રના ઊંડા અભ્યાસથી જેમની બુદ્ધિ સૂક્ષ્મ અને પરિકર્મિત થયેલી છે. જેઓએ માધ્યસ્થ દૃષ્ટિથી તત્ત્વ સમજવા માટે પ્રયત્ન કર્યો છે તેઓની બુદ્ધિમાં તો એક વાત સ્પષ્ટ છે કે આત્માદિ પદાર્થને એકાંતે નિત્ય કે એકાંતે અનિત્ય માનવામાં યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ જ શકય નથી અને કપિલ, સુગતાદિના શાસ્ત્રો જોતા તેમની માન્યતામાં હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ વગેરેને એકાંત વાદ જણાયો માટે નિતાંત કરણા બુદ્ધિથી જગતના જીવો ઊંઘે માર્ગે ન દોરવાઈ જાય અને તેથી સાધનાનો માર્ગ ચૂકી ન જાય એ માટે જગતના જીવોના હિત માટે માધ્યસ્થ દૃષ્ટિથી તેમનું ખંડન કર્યું. પરમ મધ્યસ્થદૃષ્ટિથી જે વસ્તુનું જેવું સ્વરૂપ હોય તેવું કહેવું એ દોષ નથી. જેમ કોઈ વ્યક્તિ કોલસાને કાળો કહે અને દૂધને ધોળું કહે તો તેમાં તેને કોલસા પ્રત્યે દ્રેષ નથી અને દૂધ પ્રત્યે રાગ નથી પણ તે વસ્તુ સ્વરૂપનું ચથાર્થ પ્રતિપાદન છે. અધ્યાત્મના માર્ગમાં કદાગૃહ એ પ્રતિબંધક છે અને ગુણગૃહિતા, પ્રજ્ઞાપનીયતા, માધ્યસ્થતા એ આદરણીય

છે. રોકેટો અને ઉપગ્રહો છોડવા સહેલા છે પણ કદાગ્રહ, હઠાગ્રહ, મતાગ્રહ છોડવા કઠિન છે અને એ જ્યાં સુધી ન છૂટે ત્યાં સુધી અધ્યાત્મની પ્રાપ્તિ દુ:શક્ય નહિ પણ અશક્ય છે એ વાત આત્માર્થી સાધકે ભૂલવા જેવી નથી. કદાગ્રહ છોડીને ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ અપનાવવી એ સ્થાદ્વાદને જીવનમાં પયાવ્યાનું બેરોમીટર છે.

દૃશ્ય પદાર્થના રૂપ-રંગને છોડતા જવાથી કર્તૃત્વપણાનું અભિમાન ઘટતું આવે છે. ઉદાસીનભાવે રહેવાથી અને સર્વક્રિયા કરવાથી કર્તૃત્વપણાનો રસ નીકળતો જાય છે. મતિજ્ઞાનમાં છૂપાયેલ કેવલજ્ઞાન અને પરમાત્મતત્ત્વને પામવા શાસ્ત્રને સોય બનાવીને આપણા ભેદરૂપ જીવનને સાંધીને અભેદ બનવાનું છે.

સર્વદર્શનમાં સમભાવની વૃત્તિવાળા જીવો સમ્યગ્દૃષ્ટિ હોતા નથી જો કે સમ્યક્ત્વગુણની પ્રાપ્તિ માટે કોઈપણ મતની અરૂચિરૂપ અસમભાવ એ પ્રતિબંધક છે માટે મિથ્યાદર્શનો પ્રત્યે સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવને પૂર્ણ માદયસ્થતા તો હોય જ છે. પરંતુ માદયસ્થતાનો અર્થ તત્ત્વ અને અતત્ત્વ બંનેને સમદૃષ્ટિથી જોવા રૂપ નથી. તત્ત્વજ્ઞાનના અભાવકાલમાં તત્ત્વનો વિશેષ નિર્ણય કરવાની અપેક્ષા પૂર્વકનો તત્ત્વ અને અતત્ત્વ પ્રત્યેનો સમભાવ રૂપ માદયસ્થતા ગુણકારી છે અને આવી માદયસ્થતા મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકવર્તી ચાર દષ્ટિમાં હોય છે કારણ કે તે જીવો કોઈપણ મતના આગ્રહવાળા ન હોવા છતાં પણ તત્ત્વના ખપી અને અજ્ઞાનતાથી સહિત હોય છે. પરંતુ સાચા - ખોટાનો નિર્ણય થયા પછીથી પણ સત્ય અને અસત્ય પ્રત્યેનો સમભાવ એ તત્ત્વ રૂચિનો ઘાતક હોવાને કારણે દોષ રૂપ છે અને સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવ તે જ છે કે જેને તત્ત્વર્શને પ્રાપ્ત થયું છે. આથી જ લિલતિવિસ્તરામાં ચખ્ખુદયાણં અર્થાત્ તત્ત્વરૂચિને આપનારા કહ્યા પછી જ પરમાત્માને શરણ અને બોધિ એટલે સમ્યક્ત્વ આપનારા કહ્યા છે.

આથી જ તત્ત્વના વિષયમાં નિર્ણીત માન્યતાવાળા સમ્યગ્દૃષ્ટિ જુવો સર્વમતમાં સમ્યક્પણાની બુદ્ધિ રૂપ સમભાવને ધારણ કરનારા ન ઘટી શકે. પરંતુ અન્યમતમાં પણ રહેલી જેટલી આત્મા, પરલોક, પુણ્ય, પાપ, મુક્તિ, સંસારની અસારતાદિ જેવી તાત્ત્વિક વાતો છે તેને પારકી હોવાના કારણે ખોટી નહિ ગણતા તાત્ત્વિક જ ગણે છે અને તે સિવાય જગત્કર્તૃત્વાદિ મિથ્યા માન્યતાઓને મિથ્યા માને છે.

પ્રસ્તુત શ્લોકનું અર્થઘટન બીજી રીતે આ પ્રમાણે -

'ચિત્રા તુ દેશના…' એ શ્લોક દ્વારા હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવોને ઉદ્દેશીને કહી રહ્યા છે કે તે તે દર્શનમાં જન્મેલા આત્માઓ પોતપોતાના દર્શનના પ્રણેતાને સર્વજ્ઞ માને તેનો તમારે અપલાપ નહિં કરવો જોઈએ અર્થાત્ વેદાંતદર્શનમાં જન્મેલ બીદ્ધ ધર્મના સર્વજ્ઞનો અપલાપ કરે કે બુદ્ધ તો સર્વજ્ઞ છે જ નહિ, તેના ઉપદેશ દ્વારા કયારે પણ ચોગની દૃષ્ટિ પમાચ નહિ, આત્મ કલ્યાણમાં આગળ વધાય નહિ. તે જ રીતે બૌદ્ધ દર્શનમાં જન્મેલ વેદાંત દર્શનના સર્વજ્ઞનો અપલાપ કરે તો તે રીતનો અપલાપ ચુક્ત નથી કારણ કે આ દૃષ્ટિમાં રહેલો આત્મા પોતાને ઇષ્ટ સર્વજ્ઞને માનીને તેના ઉપદેશ અનુસાર ચાલે તો તે દૃષ્ટિના માર્ગમાં આગળ વધી શકે છે.

અહિંચા કપિલ, સુગત વગેરેને સર્વજ્ઞ માનીને ચાલવામાં જે ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવોનું હિત છે એમ માનીને ગ્રંથકાર કપિલ, સુગત વગેરેને સર્વજ્ઞ કહી રહ્યા છે. જેમ એક અનિત્થવાદીની બુદ્ધિમાં બધું અનિત્ય જ છે એવું જોરશોરથી બેસી ગયું હોય તો તેને તે કઢાવવા પદાર્થ નિત્ય જ છે આવો 'જ' કાર પૂર્વકનો પણ ઉપદેશ આપે તો તે વખતે ઉપદેશકને અપેક્ષાએ પદાર્થ અનિત્ય પણ છે એમ ખ્યાલ હોવા છતાં પણ નિત્યત્વનું જોરશોરથી પ્રતિપાદન કરે તો તે ખોટું નથી. તેમ આ દૃષ્ટિમાં રહેલા આત્માઓ કે જે પોતે પોતાના જ દેવને સર્વજ્ઞ તરીકે માનીને બીજા સર્વજ્ઞનો અપલાપ કરતા હોય તો તે વખતે તેમાંથી તેમને બચાવવા કપિલ, સુગતાદિ બધા સર્વજ્ઞ જ છે એવું પ્રતિપાદન કરવું તે અયુક્ત ન ગણાય.

આવો ઉપદેશ આપવાનું કારણ એ છે કે એ આત્માઓ તત્ત્વના ખપી હોવા છતાં અજ્ઞાનથી યુક્ત છે એટલે જ્યાં સુધી તેમનામાં અજ્ઞાન પડેલું છે त्यां सूधी तेઓ જો કોઈ એકને જ સર્વજ્ઞ તરીકે માને અને બીજાને સર્વજ્ઞ તરીકે ન માને તો સંભવ છે કે તેઓ બીજાનો અપલાપ કરે અને આ રીતે પોતાના કુળને છષ્ટ તરીકે જે દેવ માન્ય હોય તેને સર્વજ્ઞ તરીકે માનીને બીજાનો જો અપલાપ કરવામાં આવેતો તેમની માધ્યસ્થ પરિણતિ, ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિમાં આંચ આવે અને ક્યારેક ખોટો અભિનિવેશ પણ આવી જાય. તત્ત્વનિર્ણયના અભાવ કાલમાં જો માધ્યસ્થ પરિણતિ, ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિ ન ટકે અને ખોટો આગ્રહ આવી જાય તો તો જીવને જે આગળ જઈને જેના બળ ઉપર તત્ત્વબોદ્ય થવાનો છે તેની યોગ્યતા જ નાશ પામી જાય. પાંચમી દૃષ્ટિમાં રહેલ તત્ત્વબોધ-સૂક્ષ્મબોધ પામવા માટે ઉપરોક્ત ગુણો ખૂબ આવશ્ચક છે. અધ્યાત્મના માર્ગમાં આગ્રહ, કુતર્ક વગેરે પ્રતિબંધક છે. જે જીવને દૃષ્ટિમાંથી બહાર કેંકી દે છે. એટલે એ આત્માઓ પોતે ચોથી દૃષ્ટિમાં ઉત્તરોત્તર આગળ વદ્યે, ગુણો વિકાસ પામે અને આગળ જઈને ગ્રંથિભેદ કરી શકે એ માટે ગ્રંથકાર તેઓને આ સંભવિત નુકસાનથી બચવા બધાને સર્વજ્ઞ માનવાનો ઉપદેશ આપી રહ્યા છે.

જ્यां सुधी **જી**વમાં तत्त्वने समજवानी यो**ञ्यता पे**हा<sup>ं</sup>न थाय अने

आत्मदृष्टिनो उद्यां ठ थाय त्यां सुधी छुवमां दृष्टिमांथी हूर इंडी हेनार तत्त्वोनो प्रवेश न थाय अने उत्तरोत्तर आगण वधाय तेवा तत्त्वो पणवार्ध रहे, ते अति पर्स्टी छे. संसारमां भौतिङ पहार्थना नुङसान ङरता अध्यात्ममां गुष्टोना नाश अने होषोना आविमिवनुं नुङसान घणुं छे. भौतिङपहार्थना नुङसानमां जहु जहु तो छुवने तेना विना मुश्ङेषी पडे, थोडा हुःज वेठवा पडे, सुजमां ङाप मुङाय पण्ट अध्यात्मना मार्गमां होषोनो आविर्माव थाय अने गुण्टोनी परिण्यति को जवास थर्छ क्षय तो छुव ते क भवमां शांति, समाधि, स्वस्थता अधुं गुमावी हे छे अने परक्षेडमां भवोभव हुंजिना क्षिम हुःज भोगवे छे मार्ट डोईपण आत्मा ड्यारे पण्ट हुर्गितना हुःजोने न पामे ते मार्ट पोताना आत्माने होषोथी व्याप्त न ङरे ते वक्ष्य अध्यात्मना क्षण्डारोनुं सतत होय छे. संसारनुं मोरामां मोटुं नुङसान पण्ट तत्त्वनी दृष्टिथी डांर्ड क नुङसान नथी क्यारे अध्यात्ममां नानामां नानुं नुङसान पण्ट छण्ं मोटुं छे.

એટલે હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ તો પોતે શાસ્ત્રજ્ઞ છે. સૂક્ષ્મબોધથી યુક્ત છે. શાસ્ત્રથી પરિકર્મિત બુદ્ધિવાળા છે તેથી પોતે તો જાણે છે કે અન્ય દર્શનમાં રહેલ કપિલ, સુગત વગેરે હકીકતમાં સર્વજ્ઞ નથી કારણકે તેઓની પાસે વસ્તુ તત્ત્વનો ચથાર્થ બોધ નથી. સ્થાદ્વાદદૃષ્ટિ નથી. તેઓની માન્યતાથી વિશ્વ વ્યવસ્થા પણ ઘટી શકતી નથી અને અધ્યાત્મમાં પુરુષાર્થ પણ ઘટી શકતો નથી છતાં તેઓ ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવોને બધાને સર્વજ્ઞ માનવાનું કહી રહ્યા છે એ તેઓના હિતને લક્ષ્યમાં રાખીને કહી રહ્યા છે જ્યાં સુધી જીવ વાસ્તવિક મોક્ષમાર્ગ સમજે નહિ, તે માટેનો જરૂરી સુક્ષ્મબોધ પામે નહિ ત્યાં સુધી જો તે કોઈક એકના જ ખીલે બંધાઈ જાય તો તેનો વિકાસ સ્થગિત થઈ જાય. તેની ગુણગ્રાહિતા નાશ પામવા માંડે. તેની માધ્યસ્થદૃષ્ટિ જોખમમાં મુકાઈ જાય. એક વ્યક્તિને માનવા જતા તેમાં અભિનિવેશ આવી જાય તો બીજા દેવો કે જેમાં કોઈક જગ્યાએ વાસ્તવિક દેવત્વ પણ રહેલું છે, બીજા ગુરુઓ કે જેમાં કોઈક જગ્યાએ વાસ્તવિક ગુરુત્વ પણ રહેલું છે તેનો અજાણતાં પણ અપલાપ થઈ જાય અને જે ખરેખર મહાન છે તેની અજાણતાં પણ અવગણના એ મહાપાપ રૂપ છે.

માટે જ્યાં સુધી તત્ત્વ અને અતત્ત્વનો નિર્ણય કરવા માટે પરમ માધ્યસ્થ દૃષ્ટિ પૂર્વકનો સૂક્ષ્મબોધ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી તત્ત્વ અને અતત્ત્વ પ્રત્યે સમભાવરૂપ માધ્યસ્થતા એ ગુણકારી છે, દોષરૂપ નથી. પાંચમી દૃષ્ટિવાળા માટે જે માધ્યસ્થતા દોષરૂપ છે તે જ માધ્યસ્થતા ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવો માટે ગુણકારી છે. तत्त्व अने अतत्त्व प्रत्ये समलाव ३५ माध्यस्थता हे योथी दृष्टिवाणा छवो माटे गुणकारी छे लेना जल उपर तेओ आगण वर्षने पांयमी दृष्टिनो सूक्ष्मणेध पामी ववाना छे ते माध्यस्थता योथी दृष्टिमां तो व टहे ले तेओ कोई એકને सर्वज्ञ न मानतां कोई એકને गुरु न मानतां जधा व दर्शनोना प्रणेताने सर्वज्ञ माने जधा व दर्शनोमां रहेवाने गुरु तरीहे माने अर्थात् सर्वज्ञ तरीहे जीवानो अपवाप न हरे तो तेना अंतःहरणनी निर्मणता, गुणग्राहिता, वजवाई रहे. वेथी योग्य निमित्त मणता पुरुषार्थ कोरवी ग्रंथिलेह हरी सूक्ष्म जोध पामी शहे आवी हीईदृष्टि ग्रंथहारना हृहयमां छे तेथी आवो उपहेश आपी रहा छे.

વળી બીજી એક વાત એ પણ છે કે સામાન્યથી દરેક કુળમાં જન્મેલ આત્મા પોતાના જ દેવને ઇષ્ટદેવ તરીકે - સર્વજ્ઞ તરીકે - પૂજ્ય તરીકે માનતો હોય છે અન્યના દેવને દેવ તરીકે માનવા તેની બુદ્ધિ તૈયાર થતી નથી તેથી તે આત્માઓ પણ અભિનિવેશમાં આવી દૃષ્ટિમાર્ગમાંથી દૂર ન ચાલ્યા જાય તે માટે તેઓને આવો ઉપદેશ આપવો જરૂરી છે. આવા ઉપદેશને તેઓ ઝીલે તો જ પોતાની દૃષ્ટિ ટકાવી શકે. મહાપુરુષોના ઉપદેશ વિના સામાન્યથી જ જીવને પોતાની મેળે દરેક દર્શનના પ્રણેતાને સર્વજ્ઞ માનવાની વૃત્તિ કેવી રીતે જાગે? એ શક્ય નથી. એમ ગ્રંથકાર પોતાના જ્ઞાનના બળે જોઈ રહ્યા છે તેથી આ ઉપદેશ આપી રહ્યા છે.

અને એટલા જ માટે જ્યારે સિદ્ધરાજ જયસિંહ કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ચ ને પૂછે છે કે ભગવન્! ક્યો ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે? ત્યારે હેમચંદ્રાચાર્ચ જુએ છે કે હજુ સત્ય ધર્મને સમજવાની - પામવાની યોગ્યતા નથી, તેથી તેને કહે છે રાજન્! તમે બધા જ દેવોની ભક્તિ કરો, બધા જ ગુરુઓની ઉપાસના કરો એ જ તમારા માટે શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કે આના દ્વારા જ તેનું કલ્યાણ થાય તેવી સંભાવના જુએ છે.

ઉપદેશ આપનાર ઉપદેશકની આ કુશળતા હોવી જરૂરી છે કે જેને ઉદ્દેશીને ઉપદેશ અપાઈ રહ્યો છે તેના દ્વારા તેનું અવશ્ય હિત થવું જોઈએ તેથી કરીને તે આત્મા વિકાસની કઈ ભૂમિકાએ ઉભો છે? તેના હૃદયમાં કોનું સ્થાન છે? તે કોને શ્રેષ્ઠ માને છે? તેની પરિણતિમાં ક્યા ક્યા બાદ્યક તત્ત્વો પડેલા છે? કયા સાદ્યક તત્ત્વો પડેલા છે? આ બધું અવશ્ય જોવું જોઈએ. અને પછી તે આત્મા માટે હવે કયો ઉપદેશ આપવો ઉચિત છે તે વિચારવું જોઈએ. ઉપદેશકનો ઉપદેશ સાંભળીને સામો આત્મા કદાગ્રહી ન બને, કષાયી ન બને, સંદર્ષપ્રિય ન બને પણ નિરાગ્રહી બને, ઉપશાંત બને, અને મૈત્રી વગેરે ભાવોનો ચાહક બને એ ઉપદેશકની કુશળતા છે.

हवे अहिंथा એ प्रश्न थाय हे ले हिपल, सुगताह जिहा सर्वज्ञ ले के तो पछी जहानी हेशनामां लुहापणुं लेवा मले छे ते हेम संसवे? तेनुं समाधान ग्रंथहार आपी रह्या छे हे आ महात्माओ जहा संसार इपी व्याधिनो नाश हरवा मारे हन्वंतरी वैद्य लेवा छे. तेओ संसारना वास्तविह स्वइपने संपूर्णपणे लावता हता छतां ते ते हालमां थयेला पोताना शिष्योने ते ते इपे हेशना आपवामां आवे तो ल तेओनुं हित थाय जील रीते नहि. अवुं पोताने लागवाने हारणे ल लिन्न लिन्न हेशना आपी. गमे ते रीते शिष्योनुं हित थाय ओ अमनुं लक्ष्य हतुं अने तेमां पूरह तरीहे पोताने ते ते प्रहारनी हेशना आपवी उचित लणाई मारे ते रीते आपी. उत्तम पुरुषो - महात्माओ लगतमां लाणे जहुं पण तेमांथी तेरलुं ल जोले, तेवुं ल जोले हे लेनाथी जीलने उपहार थाय. हारण हे ले हांई लागवानुं छे, हरवानुं छे हे जोलवानुं छे ते स्व-परना हितने लक्ष्यमां राजीने जोलवानुं छे. लेनाथी जीलनुं हे पोतानुं हित न थाय सेवुं लागवाथी, जोलवाथी हे हरवाथी शुं लाल? मारे ल शास्त्रमां आउसंतो भासमाणस्स ने आराधह हहा। छे.

અહિંયા પણ ગ્રંથકાર આ જ અભિગમ અપનાવી રહ્યા છે કે તે બધા ભલે સર્વજ્ઞ ન હોય, તેમની દેશના પણ ભલે ઉપર કહેલા દૃષ્ટિકોણને લક્ષ્યમાં રાખીને ન અપાઈ હોય પરંતુ ચોથી દૃષ્ટિના જીવોને આગળ વધવા માટે આ દૃષ્ટિકોણ ઉપકારી છે. બધાને સર્વજ્ઞ માનવામાં અને તેમની દેશનાને સર્વજ્ઞમૂલક માનવામાં જ ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવોનો વિકાસ સંભવિત છે. અજ્ઞાનકાલમાં ગુણગ્રાહીદૃષ્ટિ અને માધ્યસ્થ પરિણતિ ટકે તો જ તેના બળે અજ્ઞાનને હડસેલી શકાય છે. ગુણગ્રાહીદૃષ્ટિ અને માધ્યસ્થ પરિણતિ જો ચાલી ગઈ તો તો અજ્ઞાન વધુ પુષ્ટ થાય છે પછી વિકાસની કોઈ જ સંભાવના રહેતી નથી.

ગુણગ્રાહીદૃષ્ટિ સર્વત્ર આવકાર્ય છે. અહિંયા ગ્રંથકાર પતંજિલ માટે મહામતિ વિશેષણ મૂકી રહ્યા છે. તે પતંજિલમાં રહેલી ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિના કારણે છે આમ તો પતંજિલ હજુ સૂક્ષ્મબોધ પામ્યા નથી. ગ્રંથિ ભેદાઈ નથી. ધર્મપરીક્ષામાં માર્ગાનુસારીના વિવેચનમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ પતંજિલનો માર્ગાનુસારી બોધ કહી રહ્યા છે. તેમાં હેતુ આપતા કહે છે કે માર્ગાનુસારી બોધમાં બાધક જે મલ, તે તેમનામાંથી નીકળી ગયેલો હતો અને તેથી તે માર્ગાનુસારી દૃષ્ટિ પામેલા હતા. અર્થાત્ સમક્તિની નીચેની ભૂમિકામાં હતા છતાં હરિભદ્રસૂરિ મ.સા. તેમને માટે મહામતિ, ભદંત, ભગવન્ વગેરે વિશેષણો

વાપરી રહ્યા છે તેનું કારણ પતંજલિમાં માધ્યસ્થ દૃષ્ટિ, સરળતા, કદાગ્રહનો અભાવ, મંદકષાયિતા, ગુણગ્રાહિતા આ બધું જોવા મળે છે તે છે.

# यस्य येन प्रकारेण बीजाधानादिसम्भवः । सानुबन्धो भवत्येते तथा तस्य जगुस्ततः ॥ १३५ ॥

के डारणथी आ सर्वज्ञ महात्माओ लवर्गी व्याधिनो नाश डरवा मारे धन्वतरी वैद्य समान छे तेथी डरीने के प्राणीने के प्रडारे नित्य, अनित्य ओवी द्रव्यास्तिङ प्रधान डे पर्यायास्तिङ प्रधान ओवी देशना वडे डरीने तेवा प्रडारनो लवोद्धेग थवा वडे डरीने सम्यङ्त्वरूप जीलधानाहिनो संलव थाय अने ते जीलधान उत्तरोत्तर गुणनी वृद्धि थवा रूपे सानुजंध थाय ते प्रडारे ते सर्वज्ञ महात्माओओ देशना आपी छे.

અહિંચા બે વાત ઉપર ભાર મૂકે છે એક તો જે દેશનાવડે સમ્યક્ત્વરૂપ બીજાદ્યાન થાય તેને અનુકૂળ ભવોદ્ધેગ અપેક્ષિત છે અને એ બીજાદ્યાન ઉત્તરોત્તર ગુણની વૃદ્ધિ કરાવવા દ્વારા માનબંધ હોવું જોઈએ.

જગતના જીવોને સર્વજ્ઞ પરમાત્માઓ કે મહાત્માઓ જે ધર્મદેશના આપે છે તે એકમાત્ર કરણાભાવથી આપે છે કે આ આત્માઓ ભવોભવની સંસારની વિડંબનામાંથી કેવી રીતે મુક્ત થાય? ચારે ગતિમાં દુ:ખદ પરિભ્રમણ કરતા જીવોને જોઈને તે આત્માઓનું કરણાશીલ હૃદય દ્રવી ઉઠેલું હોય છે અને તેથી આ આત્માઓ સંસારમાંથી છૂટીને કઈ રીતે અનંતસુખના સ્થાનરૂપ મુક્તિને પામે એવી ભાવના તેઓના કરણાપૂત હૃદયમાં સતત વહેતી હોય છે.

એટલે સર્વજ્ઞ મહાત્માઓ તે આત્માઓને કઈ રીતે દેશના આપવામાં આવે તો લાભ થાય એવું પોતાના જ્ઞાનબળે જાણોને પછી દેશના આપે છે. કોઈપણ આત્માને ધર્મ પમાડવો હોય તો તે આત્માને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ આવશ્યક બની જાય છે. કારણ કે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ વિના જીવ પશુ જેવો છે એટલા જ માટે સઘળા તીર્થંકરોની ભવગણતરી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિથી કહી છે. ગ્રંથિભેદજનિત સમ્યક્ત્વ પામે તો જ જીવને વાસ્તવિક પરમાત્મતત્ત્વ શું છે? તે ઓળખાય છે. આત્માને પરમાત્મા બનાવવાની શરૂઆત સમ્યક્ત્વથી થાય છે. હવે આ સમ્યક્ત્વરૂપી બીજનું આધાન તો જ થાય કે જીવ ભવથી ઉદ્ધેગ પામે, કંટાળો પામે, ત્રાસ પામે. આ ભવથી ઉદ્ધેગ એજ વૈરાગ્ય છે. વિષય, કષાયની આત્મામાં વર્તતી પરિણતિ એ અભ્યંતર સંસાર છે અને આવા ભવ ઉપરનો રાગ તે સઘળા દુ:ખોનું મૂળ છે.

અભવ્ય, દુર્ભવ્યાદિ જીવોને આ ભવ ઉપર ત્રાસ છૂટતો નથી તેમાં તેને દુ:ખ દેખાતું નથી. પાંચે ઈન્દ્રિયોના વિષયથી તેના આત્માને સુખની જ અનુભૂતિ થાય છે પરંતુ તેની આગળ, પાછળ કે વસ્ત્રે દુ:ખ દેખાતું નથી. . ભવાભિનંદી આત્માઓ અરિહંતને વીતરાગરૂપે સ્વીકારતા નથી. ગુરુને નિર્ગ્રંથરૂપે સ્વીકારતા નથી અને ધર્મને ત્યાગબુદ્ધિથી સ્વીકારતા નથી.

સમ્ચક્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે ભવોદ્ધેગ રૂપ વૈરાગ્ય જરૂરી બને છે. વૈરાગ્ય વિના બીજા ગુણો ટકતા નથી. સમ્ચક્ત્વ અને ચારિત્ર પણ વૈરાગ્યની વૃદ્ધિથી આવે છે માટે જેના ઉપર દેશના દ્વારા ઉપકાર કરવો છે તે આત્મા જો ભવથી ઉદ્ધેગ પામે તો જ સમક્તિનું બીજાધાન કરી શકાય અને એક વખત સમ્ચક્ત્વ પામ્યા પછી પણ વૈરાગ્ય, ક્ષમા, સંતોષ વગેરે ગુણોની વૃદ્ધિ થાય તો જ તે સમ્ચક્ત્વ રૂપ બીજાધાન સાનુબંધ બને છે. જીવને જેમ જેમ ભવોદ્ધેગ વૃદ્ધિ પામતો જાય છે તેમ તેમ તેના આત્મામાં ઉત્તરોત્તર ગુણની ધૃદ્ધિ થાય છે અને આ ઉત્તરોત્તર ગુણનો જેમ વિકાસ થતો જાય છે તેમ તેમ સમ્ચક્ત્વ નિર્મળ, નિર્મળતર, નિર્મળતમ બનતું જાય છે.

ભવોદ્ધેગ દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલ સમ્યક્ત્વને જો પછી ઉત્તરોત્તર ગુણની વૃદ્ધિનું બળ ન મળે અને વિષયોમાં પ્રવૃત્તિ થાય તો સમ્યક્ત્વરૂપ બીજાદ્યાન શિથિલ બનતું જાય છે અને એક વખત અંતે આત્મા સમ્યક્ત્વથી પતન પામે છે.

એટલે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે ભવોદ્ધેગની બળવત્તા જરૂરી છે અને સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી પણ જો વૈરાગ્ય, ક્ષમાદિ ગુણો વધતા જાય તો જ જીવને સાનુબંધ શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે.

વિજયરોન આચાર્ચના સમાગમે ગુણસેન રાજા સમ્યક્ત્વ સિંત દેશવિરતિપણું પામ્યો. વિજયસેન આચાર્ચના દર્શને તેને અહોભાવ પેદા થયો. રોમરાજી બધી વિકસિત થઈ ગઈ. "તમને વૈરાગ્ય શા કારણે પ્રાપ્ત થયો?" તે પ્રશ્ન પૂછ્યો. તેના ઉત્તરમાં આચાર્ચે જે ઉપદેશ આપ્યો તેનાથી તેને સમગ્ર સંસાર પરથી ત્રાસ છુટ્યો. સમક્તિ પામ્યો. શ્રાવકપણાના વ્રતો લીધા અને ચારિત્ર કેમ પ્રાપ્ત થાય એ ભાવમાં રહ્યો. આવતી કાલે હું અહિંયાથી નીકળી વિજયસેન આચાર્ચ પાસે ચારિત્ર લઈશ એ ભાવનામાં રમે છે. તે માટે પોતાના દીકરા ચંદ્રસેનને રાજયગાદી ઉપર સ્થાપન કરે છે. એ વિચારે છે કે આવતીકાલે ચારિત્ર લેવા જઈશ પણ વચ્ચે આડી રાત પડી છે તેને નકામી શા માટે જવા દેવી? કાળ-કર્મ અને ભવિતવ્યતાના ભરોસે શા માટે રહેવું ? તેથી આત્મસાક્ષીએ અંતરથી સંસાર ત્યજી ચારિત્ર લે છે એટલું જ નહિ પણ મહેલના એક એકાંતભાગમાં ભાવથી મુનિ બનેલા તેમણે સર્વરાત્રિકી પ્રતિમા સ્વીકારી જેમાં મરણાન્ત કષ્ટ આવે તો પણ ચસકવાનું નહિ.

તેજ રાત્રિએ અગ્નિશર્માનો જીવ ભવનપતિ દેવલોકમાં વિદ્યુતકુમાર દેવ થયેલો તે ત્થાં આવીને મરણાંત ઉપસર્ગ કરે છે છતાં રાજા સત્ત્વ વિકસાવી સમતાભાવે સહન કરે છે. શુભ ભાવનાથી આત્માને ભાવિત કરે છે, એના દ્વારા ઉત્તરોત્તર ગુણોનો એવો વિકાસ ઊભો કરે છે કે નવમે ભવે સમરાદિત્ય મહર્ષિ બની કેવલજ્ઞાન પામે છે. વિજયસેન આચાર્ચના સમાગમે જાગેલો વૈરાગ્ય,એમાંથી સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિના પરિણામ, એક રાત્રિકી પ્રતિમા-ઉપસર્ગમાં સમતા- આ દ્વારા એવી સાનુબંધતા ઉભી થઈ કે જેનાથી આત્મકલ્યાણ સાધી લીધું.

ભવરૂપી વ્યાધિનો નાશ કરવા માટે શ્રેષ્ઠ વૈદ્ય સમાન આ સર્વજ્ઞ મહાત્માઓ પોતાના શિષ્યોને જે રીતે બીજાદાન થાય તેને માટે અપેક્ષિત ભવોદ્ધેગ જે રીતે પ્રગટે અને તે બીજાદાન ઉત્તરોત્તર ગુણની વૃદ્ધિ વડે સાનુબંધ બને તેનો ખ્યાલ રાખીને દેશના આપે છે માટે જુદા જુદા કાળને આશ્રયિને અપાયેલી ભિન્ન ભિન્ન દેશના પણ ફળની અપેક્ષાએ તો એક સરખી જ હતી.

एकापि देशनैतेषां यद्वा श्रोतृविभेदतः । अचिन्त्यपुण्यसामर्थ्यात् तथा चित्राऽवभासते ॥ १३६ ॥ प्रकारान्तरथी देशनाना लेटने इंढे छे -

જો બધા સર્વજ્ઞોમાં એક્સરખાપણું જ છે તો પછી બધાની દેશના જુદી જુદી કેમ છે ? તેનું બીજી રીતે સમાધાન હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ આપી રહ્યા છે.

તે સર્વज्ञोन। मुખમાંથી नीड़लेदी देशन। तो એક જ ਮੁકારની હતી પરંતુ ते ते लुवोने ਮितलोध કરવાन। આશયથી ते ते सर्वज्ञों उपार्षन કरेदुं पुष्य अत्यंत तीव्र હतुं. जधा જ लुवोने धर्म पमाऽवानी उद्दात लावना तेमना हृदयमां रमती हती अने तेना डारणे तेओं महापुष्यनो संयय डर्थो हतो ते पुष्यनो परिपाड थवाथी એवो यमत्डार सल्यों डे श्रोताओंने पोताना तथालव्यत्वने अनुसारे એક એवी पण देशना भिन्न भिन्न ३५ परिणाम पामी. એક એवी पण वस्तु हरेड लुवोने पोत पोतानी इक्षा अनुसारे भिन्न लाल आपनारी थई शड़े छे.

દરેક જીવોમાં મોક્ષે જવા માટેનો ભવ્ય સ્વભાવ એક સરખો હોવા છતાં તથાભવ્યત્વ દરેકનું જુદું જુદું હોય છે અને તેથી જ દરેક જીવો ભિન્ન ભિન્ન કાલે, ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રમાં, ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના નિમિત્તને પામીને તેવા તેવા પ્રકારનો પુરુષાર્થ કરે છે. કોઈક જીવ અલ્પ પુરુષાર્થથી ક્ષપકશ્રેણી માંડે છે તો બીજા જીવને ક્ષપકશ્રેણી માંડવા માટે ઘણો પુરુષાર્થ કરવો પડે છે. ઋષભદેવં ભગવાને આત્મકલ્યાણ કરવા માટે રાજપાટ છોડ્યા, ચારિત્ર લીધું. એક હજાર વર્ષ સુધી ઘોર સાધના કરી. પ્રભુ એક હજાર વર્ષ સુધી પલાંઠી

વાળી જમીન પર બેઠા નહિ તો ૧૦૦૦ વર્ષને અંતે પ્રભુને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ અને તેમના જ દીકરા ભરત ચક્કવર્તીએ સંસારમાં રહી ચકીપણાના ભોગો ભોગવ્યા અને આરીસા ભવનમાં એક માત્ર વીંટી નીકળી જવાના નિમિત્તે ભાવના ઉપર ચડતા કેવલજ્ઞાન પામ્યા. તેનું કારણ બંનેમાં મોક્ષે જવારૂપ ભવ્ય સ્વભાવ સમાન હોવા છતાં તથાભવ્યત્વ બંનેનું જુદું જુદું હતું.

એ જ રીતે દરેક જીવોનું તથાભવ્યત્વ જુદું જુદું હોવાના કારણે સર્વજ્ઞ પરમાત્મા દ્વારા અપાયેલી એક જ એવી દેશના તે જીવોને જુદી જુદી રીતે પરિણામ પામે છે. એક એવી પણ દેશના ભિન્ન ભિન્ન રૂપે પરિણામ પામવામાં સર્વજ્ઞ પરમાત્માનો અચિંત્ય પુણ્યપ્રભાવ પણ કારણ છે. તથાભવ્યત્વ એ ઉપાદાન કારણ છે જ્યારે અચિંત્ય પુણ્યપ્રભાવ એ નિમિત્ત કારણ છે. આ બંને કારણોનો યોગ થતાં કાર્ય નીપજે છે.

જેમ મેઘદારા તો એક જ હોય છે પણ જુદી જુદી જગ્ચાએ પડતા જુદા જુદા આકારને દારણ કરે છે અને જુદી જુદી રીતે પરિણામ પામે છે. વરસાદનું પાણી દરિયામાં પડતા ખારું થાય છે, નદીમાં પડતા મીઠું બને છે. સાપના મોંમાં જતા ઝેર બને છે. સ્વાતિ નક્ષત્રમાં છીપમાં પડતા મોતી થાય છે. લીમડામાં કડવાશ પેદા કરે છે, આંબામાં માદ્યુર્ચ પેદા કરે છે. અહિંયા વરસાદનું પાણી તો એક જ છે તેમાં કોઈ ફેર નથી પરંતુ તે જ્યાં પડે છે તેની યોગ્યતા જુદી જુદી હોવાના કારણે જુદા જુદા રૂપે પરિણમે છે તેમ એક એવી પણ દેશના શ્રોતાઓના ભેદે જુદી જુદી પરિણમે છે એટલે કપિલ, સુગત વગેરેએ આપેલી દેશના તો એક જ હતી પરંતુ તેમના અચિંત્ય પુણ્યમભાવના સામર્થ્યથી શ્રોતાઓને પોતપોતાના તથાભવ્યત્વના અનુસારે તે તે રૂપે પરિણમી.

## यथाभव्यं च सर्वेषामुपकारोऽपि तत्कृतः । जायतेऽवन्ध्यताप्येवमस्याः सर्वत्र सुस्थिता ॥ १३७ ॥

સર્વज्ञ ਪੁਣਮਾਨਮਾਰੀ એક એવી પણ દેશના શ્રોતાઓને ભિન્ન ભિન્ન રૂપે ਪੁਣਿણਾਸ ਪਾਸੇ છે તેથી કરીને શ્રોતાઓને લાભ નથી થતો એવું પણ નથી પુરંતુ લાભ થાય જ છે. एवमपि/अपि थी એક સરખી રીતે પરિણામ પામે તો તો લાભ થાય જ પણ ભિન્ન ભિન્ન રીતે પરિણામ પામે તો પણ લાભ થાય જ છે તેને કહે છે.

સર્વજ્ઞ પરમાત્માની દેશનાથી ભવ્ય જીવોને પોતાની પાત્રતા-યોગ્યતા અનુસારે ઉપકાર અર્થાત્ ગુણ પણ થાય છે. अપિથી દેશના સાંભળવાથી બોધ તો થાય જ છે પણ સાથે સાથે ઉપકાર પણ થાય છે. એટલે સર્વજ્ઞની દેશના યોગ્ય જીવને અવશ્ય લાભ કરે જ છે. અહિંયા લાભમાં તાત્વિકલાભ-ગુણઠાણાની પ્રાપ્તિ કે બીજાદાનાદિ રૂપ લાભ અપેક્ષિત છે. જેમ એક સરોવર હોય તેમાંથી દરેક વ્યક્તિ પોતાની પાસે રહેલ પાત્રના આધારે પાણીની પ્રાપ્તિ કરી શકે છે. તેમ સર્વજ્ઞ પરમાત્માની દેશના સાંભળતા ચોગ્યજીવો પોતાના ક્ષયોપશમને અનુસારે લાભ પામે છે. પ્રભુની દેશના સાંભળતા કેટલાક જીવો માર્ગાનુસારી બને છે. કેટલાક સમક્તિ પામે છે. કેટલાક દેશવિરતિ પામે છે તો કેટલાક સર્વવિરતિ પામે છે.

निभित्तकारण अने उपादान कारण जेनो योग थतां कार्य थाय छे. देशना रूपी निभित्त सामग्रीने उपादान अवो आत्मा क्यारे तेने पोतानी अंदरमां जीले छे त्यारे उपादान अवा आत्मानी परिणितनुं घडतर थाय छे. क्षेम क्षेम घडतर थतुं क्षय छे तेम तेम उपादान-आत्मानी योग्यता वधती क्षय छे अने अंते ते क्षात्मामां विशेष विशेष धर्मनी प्राप्ति थाय छे. उपादान कारणल्त आत्मानी गमे तेरली योग्यता होय पण तेने तरवा मारेना निभित्तकूत श्रुतज्ञाननी प्राप्ति थती नथी तो ते आत्मा आगण वधी शक्तो नथी. भित्ज्ञानमां श्रुतज्ञान जीलाय छे. श्रुतज्ञानने पामीने मित्ज्ञानमां सुधारो थाय छे. अने आ सुधारो ते क क्षयोपशमलाव छे. श्रुतज्ञानने पामीने क्यारे मित्ज्ञानमांथी विकारो दूर थाय छे त्यारे मित्ज्ञानमां के सुधारो थाय छे ते पारमार्थिक छे अने आ विकारो दूर थाय छे त्यारे मित्ज्ञानमां के सुधारो थाय छे ते पारमार्थिक छे अने आ विकारो हूर थाया छे त्यारे मित्ज्ञानमां के सुधारो थाय छे ते पारमार्थिक छे अने आ विकारो हूर थायाथी क छा मात्र वस्तुनो जोध थवो ते सामान्य लाल छे क्यारे उपयोगमांथी विकारीलावो हूर थई वैराग्य, क्षमाहि गुणोनी प्राप्ति थवी से पारमार्थिक लाल छे, प्रसुनी देशना द्वारा योग्य छवोने पोताना तथालत्यत्वना अनुसारे आवो परमार्थिक लाल थाय छे.

"ભવ ઉપાધિ ગદ ટાળવા, પ્રભુજી છો વૈદ્ય અમોદ્ય રે, રત્નત્રથી ઓષદ્ય કરી, તમે તાર્ચા ભવિજન થોક રે,

દેવવિશાલ જુણંદની, તુમે ધ્યાવો तत्त्वसमाधि रे" દેવચંદ્રજી મહારાજ. સંસારી જીવોના ઉપાધિ રૂપી રોગને ટાળવા પ્રભુ અમોઘ વૈદ્ય છે અને તે પ્રભુ જગતના જીવોને રત્નપ્રથીનું દાન કરીને ભવરોગને દૂર કરે છે. જગતમાં આત્મભ્રાંતિ જેવો બીજો કોઈ રોગ નથી. રત્નપ્રથી જેવું કોઈ એષધ નથી અને તીર્થંકર પરમાત્મા જેવા બીજા કોઈ વૈદ્ય નથી. જેમ વાત, કફ અને પિત્તના રોગથી પીડાતા દર્દીને કોઈ ધન્વંતરી વૈદ્યનો યોગ થઈ જાય તો તે એવા જ એષધનો પ્રયોગ કરે કે જેનાથી તેનો રોગ અવશ્ય દૂર થાય જ. તે જ રીતે ધન્વંતરી વૈદ્ય સમાન સર્વજ્ઞ પરમાત્માનો યોગ થયે છતે આત્મભ્રાંતિ રૂપી રોગ જીવોનો અવશ્ય દૂર થાય જ. જીવોની પ્રકૃષ્ટ યોગ્યતા, રત્નપ્રયી રૂપી એષધ અને એના દાતા સર્વજ્ઞ પરમાત્મા આ પ્રણેનો ત્રિવેણી સંગમ મળે પછી જો ભવરોગ દૂર ન થાય તો કોનાથી થાય? સર્વજ્ઞ પરમાત્માની દેશનાથી આજ સુધીમાં અનંતા જીવોના ભવરોગ દૂર થયા છે અને આજે પણ અનેકના ભવ રોગ દૂર થાય છે માટે આત્માના ભવરોગને દૂર કરવા માટે વિશાલ જિણંદની તત્ત્વ સમાધિ - તત્ત્વસ્વરૂપને તમે સદા ધ્યાવો. તેનું તમે સતત ચિંતન કરો એમ દેવચંદ્રજી મહારાજ કહે છે.

આમ સર્વજ્ઞની દેશનાનું સર્વત્ર અનિષ્ફ્લપણું સુસ્થિત છે તેનાથી દરેક જીવોને પોતાની યોગ્યતા અનુસારે ઓછો કે વધારે લાભ થાય જ છે. જરા પણ લાભ ન થાય તેવું ન બને. પાખંડીઓ, દુરાગ્રહીઓને લાભ ન થાય તેમાં તેમની અયોગ્યતા કારણ છે પણ સર્વજ્ઞની દેશના તો અમોઘ જ છે.

વીરપ્રભુની એક જ દેશના સાંભળતા શાલિભદ્ર, મેઘકુમાર, ધનાજી, કાકંદીનો ધભ્નો વગેરે પ્રતિબોધ પામ્યા અને ચારિત્રના માર્ગે વળ્યા, નિરતિચાર ચારિત્ર પાળ્યું. અંતે અણસણ કર્યું અને એકાવતારી બન્યા. આમ સર્વજ્ઞ પરમાત્માની દેશનાનું સાફ્લ્ય નિશ્ચિત જ છે.

આમ હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજા ચોથી દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવોને કપિલ સુગતાદિ બધા સર્વજ્ઞ છે અને તેઓએ બધાએ એક સરખી જ દેશના આપી છે પરંતુ તેઓના અચિંત્ય પુણ્યપ્રભાવથી શ્રોતાઓને તથાભવ્યત્વના અનુસારે જુદી જુદી રીતે પરિણામ પામી છે એ રીતે બીજા પ્રકારે સમાધાન કરી રહ્યા છે.

यद्वा तत्तन्नयापेक्षा, तत्तत्कालादियोगतः । ऋषिभ्यो देशना चित्रा, तन्मूलैषापि तत्त्वतः ॥ १३८ ॥ ७९ श्रील प्रकारे देशना लेहने क्रहे छे.

અથવા તો દુ:ષમકાલાદિના યોગથી (આદિ પદથી ક્ષેત્ર, ભાવ, व्यક્તિ વગેરે) કપિલ સુગતાદિના મુખમાંથી નીકળેલી તે તે નયાનુસારી ભિન્ન ભિન્ન દેશના પણ તત્ત્વતઃ વાસ્તવમાં સર્વજ્ઞમૂલક જ છે.

કપિલ, સુગત વગેરેએ તે તે નયપ્રધાન જે દેશના આપી તેનું મૂળ પણ સર્વજ્ઞ વચન જ છે. પરંતુ પોતાની કલ્પનાને અનુસારે નથી આપી. અર્થાત્ કપિલ, સુગત વગેરે ભલે કદાચ સર્વજ્ઞ ન હોય પરંતુ સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ જે દેશના આપી તેના તો તેઓ જાણકાર હતા જ. અને તેથી તેઓ સર્વજ્ઞના મતને અનુસરનારા હતા. તે તે નય સાપેક્ષ દેશના આપવાનું પ્રયોજન તો તે તે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ વગેરે નિમિત્તો જ હતા. અર્થાત્ કપિલ વગેરેએ પોતાના શિષ્યોને આત્મા નિત્ય છે એવી દ્રવ્યાસ્તિક નય પ્રધાન દેશના આપી તે વખતે કપિલૠષિને પર્યાયાસ્તિકનયથી આત્મા અનિત્ય પણ છે. એવી ખબર ન હતી એવું નહોતું અર્થાત્ તેઓ જાણતા જ હતા કે પર્યાયાસ્તિક નયથી આત્મા અનિત્ય પણ છે પણ તેઓએ તેને દેશ, કાળને આશ્રયિને જોયું કે આત્માને

अनित्य मानवामां आवे तो पछी मोक्ष माटेनो पुरुषार्थ ४ न घटी शड़े अने भे ते न घटे तो पछी मोक्ष पुरुषार्थ नाश पामी भाय अने छवने मोक्षनी प्राप्ति न थाय तो पछी छवने मोक्षनी प्राप्ति न थाय तो पछी छवने भवोभवना हु: भमांथी मुस्ति डेवी रीते थाय? अने पोताना आश्रये आवेला शिष्योनुं हु- भ हूर डरवुं अने तेओने शाश्वत सुभना अधिडारी जनाववा से तो तेओनुं लक्ष्य हतुं ४.

માટે આત્માને નિત્થ માનવામાં આવે અને તેનોજ ઉપદેશ આપવામાં આવે તો જ જીવોનું કત્યાણ થાય એવું તેમને પ્રામાણિકપણે વિચારતા લાગ્યું અને તેથી આત્મા નિત્ય છે એવી દેશના આપી.

તેજ રીતે સુગતે આત્મા અનિત્ય છે એવી પર્યાયાસ્તિક નયપ્રદાન દેશના આપી તેનું કારણ તે કાળમાં જીવો ભોગમાં ડૂબેલા હતા અને આ ક્ષણિકભોગમાં ડૂબેલા જીવોને તેની અનિત્યતા, પરિવર્તનશીલતાનો બરાબર ખ્યાલ આપવામાં આવે તો ક્ષણિક ભોગોમાંથી તેમની આસક્તિ ઘટે અને વૈરાગ્ય પામે તેથી તેઓએ તે રીતની દેશના આપી. આમ તે તે કાળમાં થઈ ગયેલા તે તે ઋષિઓને સર્વજ્ઞવયનને અનુસારે તે તે નય સાપેક્ષ તે તે આત્માદિ પદાર્થનો યથાર્થ બોધ હતો છતાં તે તે નયને આગળ કરીને જે દેશના આપી તેમાં તો તે જીવોનું તે રીતે દેશના આપવામાં આવે તો જ હિત થાય એવું તેમના જ્ઞાનમાં તેમણે જોયું હતું માટે તે રીતે દેશના આપી હતી.

આમ હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ ચોથી દૃષ્ટિમાં વર્તતા જુવોને તેમના હિતાર્થે આવું સમાધાન આપી રહ્યા છે કે કપિલ, સુગતાદિ ક્યાં તો સર્વજ્ઞ છે. અથવા તો સર્વજ્ઞના અનુયાયી છે. અર્થાત્ સર્વજ્ઞના વચનને સર્વથા સત્ય માનીને ચાલનારા છે. બેમાંથી ગમે તે હોય તો પણ તેઓ મહાન જ છે. આદરણીય છે પરંતુ નિંદનીય નથી. તેઓ ભવભીરૂ હતા. પાપથી ડરનારા હતા. સ્વ અને પરનું હિત કેમ થાય તે જ જોનારા હતા માટે પોતાના આશ્રયે આવેલા જીવનું શ્રેય થાય એ જ તેમનું લક્ષ્ય હતું.

ૠષિદેશનાનું મૂળ પરમાર્થથી સર્વજ્ઞ દેશના જ છે. સર્વજ્ઞવાણી જગતમાં પ્રમાણ ભૂત છે. તેમાં કોઈપણ આત્માનું અંતઃકરણ ન દૂભાય તે રીતે જ તે નય સાપેક્ષ વયનનો ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. સર્વજ્ઞ વાણીમાં નય નિરપેક્ષ કોઈ પ્રયોગ નથી. જેમ તે તે નય સાપેક્ષ પદાર્થનું સ્વરૂપ શું છે? તેનો જેમ વિચાર સર્વજ્ઞ શાસનમાં યથાર્થ કરવામાં આવ્યો છે તેમ તે તે નય સાપેક્ષ પદાર્થનો ઉપદેશ આપતા પહેલા દ્રત્ય, ક્ષેત્ર, કાળ વગેરે જોવાનું પણ ખાસ વિદ્યાન છે. જે દ્રત્ય, ક્ષેત્ર, કાળમાં જે નય સાપેક્ષ પદાર્થનો ઉપદેશ આપવાનો હોય તેનાથી ભિન્ન નય સાપેક્ષ પદાર્થનું નિરૂપણ કરવામાં આવે તો તે નય દુર્નય બની જાય છે. તે દેશના અપ્રમાણ બની જાય છે. તત્ત્વ દૃષ્ટિએ તો જેના દ્વારા આત્મામાંથી વિકારીભાવો નીકળે તેવી પ્રરૂપણા તે સુનય અને વિકારીભાવો વૃદ્ધિ પામે તેવી પ્રરૂપણા તેવો ઉપદેશ તે દુર્નય.

#### નય અને પ્રમાણનો ભેદ

प्रमाण पेम शुद्धज्ञान छे तेम नय पण शुद्ध ज्ञान प छे छतां जंनेमां हैर એटलो छे हे प्रमाण ज्ञान अजंड वस्तुने स्पर्शे छे प्रयारे नय ज्ञान वस्तुना अंशने स्पर्शे छे. आम जंने वस्ते मर्याद्यानो लेह होवा छता प्रमाणथी अविरुद्ध होवाना हारणे जंने शुद्ध ज्ञान छे. प्रमाणश्प शुद्ध ज्ञाननो उपयोग 'नय' द्वारा थाय छे हेम हे प्रमाणश्प शुद्ध ज्ञान प्रयारे जीप्तानी आगण प्रगट हरवामां आवे छे. त्यारे ते जास मर्याद्यामां आवी प्रवाधी 'नय' जनी प्रथ छे. એह प वस्तु परत्वे पुढी पुढी दृष्टिओ उत्पन्न थती पुढी पुढी यथार्थ वियारणा ते नय छे. पेम व्यक्ति એह प होवा छतां पुढी पुढी अपेक्षाओ तेने हाहो-लग्नीभो, मामो-लाणेप, पुत्र-पिता, ससरो-प्रमार्ध मानवामां अने हहेवामां आवे छे. नयने समप्तवा माटेनुं आ व्यवहारु उद्दाहरण छे.

પદાર્થના ગુણધર્મને અનુલક્ષીને સુનય-ફુનય નથી. પરંતુ દૃશ્ય પદાર્થને જોઈને એના પ્રત્યે આપણે કેવા ભાવ કરીએ છીએ તે ઉપર સંસારભાવ અને મોક્ષભાવ સમજવાનો છે. દેહભાવ અને દેહદૃષ્ટિ એ ફુનય છે અને આત્મભાવ અને આત્મદૃષ્ટિ એ સુનય છે.

કોઈપણ પદાર્થને રાગપૂર્વક જોવો-જાણવો નહિ અને જોયા - જાણ્યા પછી રાગ કરવો નહિ તે સુનય-દૃષ્ટિ છે. જ્ઞાતા-દૃષ્ટા ભાવે રહેવું તે સુનય છે. રાગભાવ હટાવવો તે સુનય છે.

ચોથી દીપ્રા નામની દૃષ્ટિમાં વર્તતા જીવો તે દૃષ્ટિમાંથી નીચે ઉતરે નહિ અને ક્રમે કરીને ઉત્તરોતર અધ્યાત્મના માર્ગે આગળ વધે તે માટે તેમની અધ્યાત્મના વિષયમાં કેવી દૃષ્ટિ અને વિચારણા હોવી જોઈએ તેનો ખ્યાલ હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ પ્રસ્તુત શ્લોકો દ્વારા આપી રહ્યા છે.

#### દ્રવ્યાનુયોગ અને અધ્યાત્મ એ બે જુદી ચીજ છે-

અંત:કરણની નિર્મળતા જળવાઈ રહે અને તે નિર્મળતા વૃદ્ધિ પામે તો જ દૃષ્ટિના માર્ગમાં આગળ વધાય. અન્યથા દૃષ્ટિના માર્ગમાંથી નીચે ઉતરવું બહુ સહેલું છે. પદાર્થ કેવો છે? તેનું શું સ્વરૂપ હોવું જોઈએ? તેનો નિર્ણય કરવા માટે દ્રવ્યાનુયોગની વ્યવસ્થા છે. પરંતુ પદાર્થ પ્રત્યે કેવો અભિગમ અપનાવવામાં આવે તો જીવનું કૃલ્યાણ થાય એ અધ્યાત્મનો વિષય છે અને

એ અભિગમ બધાને માટે દરેક દ્રવ્ય - ક્ષેત્ર - કાળમાં એક સરખો તો રહેતો નથી. જીવના બોદ્યની કક્ષા અનુસારે તે અભિગમ નક્કી કરાય છે. એ ન્યાયે ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવો હજુ સ્થૂલ બોધવાળા છે. સૂક્ષ્મબોધ તેમની પાસે નથી માટે સૂક્ષ્મબોદ્યને પામેલા હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ ચોથી દૃષ્ટિવાળા જીવોની અંતઃકરણની વિશુદ્ધિ જળવાઇ રહે અને તેઓ આગળ વધે તે માટે તત્ત્વદૃષ્ટિથી -સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી વિચારતા કપિલ - સુગત વગેરે સર્વજ્ઞ ન હોવા છતાં તે બધાને સર્વજ્ઞ તરીકે સ્વીકારવાનો ઉપદેશ આપી રહ્યા છે. અર્થાત્ તે તે દર્શનમાં જન્મેલા આત્મા ઋજુભાવથી પોતાના દેવને સર્વજ્ઞ માનીને ચાલે તો તે આગળ વધી શકે છે. એનો તમારે અપલાપ નહિ કરવો જોઈએ એવું જણાવી રહ્યા છે. કારણ કે वस्तुतत्त्वना सूक्ष्मणोध विना-यथार्थज्ञान विना जीलाना देव माटे अभिप्राय आपवो કે "તારા સર્વજ્ઞ એ સર્વજ્ઞ નથી. મારા સર્વજ્ઞ એ સર્વજ્ઞ છે." એ ન્થાયની રીતિથી વિરુદ્ધ છે અને ક્યારેક આવો ઉપદેશ આપવામાં અંદર અહંકાર, નિંદા, બીજાનો પરાભવ કરવાની વૃત્તિ આ બધા દોષોને શ્રવેશવાનો અવકાશ ઘણો છે. અજ્ઞાની जनीने रहेवुं अने होषोने अंहर न आववा हेवा <mark>એ त्यारे ४ जने </mark> ई आत्मा ગુણગ્રાહી દૃષ્ટિવાળો હોય, માધ્યસ્થ પરિણતિવાળો હોય અને જ્યાં ન સમજાય त्थां भीन रहीने महापुरुषना मार्गनुं अवलंजन वेनारो होय. अज्ञानकाणमां आ બે ગુણે હોય તો આત્મા ઘણા દોષોથી બચી જાય છે. સ્થૂલબોધમાં જયારે ગુણગ્રાહિતા, માધ્યસ્થ પરિણતિ, મૌન, મહાપુરુષો ઉપર આંદર, બહુમાન આ બંધું ભળે છે ત્યારે બોદ્યમાંથી દોષો - કષાયો નીકળવા માંડે છે એને બોદ સ્વરછ થતા સાથે સાથે સૂક્ષ્મ પણ થવા માંડે છે. બોદ્યને સ્થૂલ રાખનાર જેમ અજ્ઞાન છે તેમ દોષો અને ક્ષાયો પણ છે તેથી શાસ્ત્રના અભ્યાસથી બોધ વધવા છતાં તે બોધમાંથી દોષો ક્ષાયો ન નીકળે તો તે બોધ વિશાળ હોવા છતાં સ્થ્રલ જ રહે છે. તેનાથી આત્મોપયોગી કોઇ કાર્ય થતું નથી અને બોદામાંથી દોષો અને કષારો નીકળતાં બોધ સ્વચ્છ થાય છે. પછી બોધુને સૂક્ષ્મ થતાં બહુ વાર લાગતી नथी. स्वरछ थयेलो जोध शास्त्रना अભ्यासथी विशाण थयेलो न होय तो ते ઉત્સર્ગ-અપવાદની મર્ચાદા સમજવામાં અંતરાયભૂત થાય છે પણ પોતાના આત્મામાં વર્તતા હેય - ઉપાદેયના પરિણામને જોવામાં અને તેને અનુરૂપ પ્રતીતિ ઊભી કરવામાં બાધક બનતો નથી એટલે કેવલજ્ઞાનને અટકાવવામાં કેવલજ્ઞાનાવરણીય એ કારણ હોવા છતાં મુખ્યતયા કારણ મોહનીય જ છે. મોહનીયના નાશે ਮਰਿज्ञान वीतराग थये छते पछी डेवलज्ञान पामता वार लागती नथी.

तदभिप्रायमज्ञात्वा न ततोऽर्वाग्दशां सताम् । युज्यते तत्प्रतिक्षेपो महानर्थकरः परः ॥ १३९॥ કપિલ, સુગત વગેરેની દેશના સર્વજ્ઞ મૂલક જ છે તેથી કરીને સર્વજ્ઞના અભિપ્રાયને જાણ્યા વિના વર્તમાનદર્શી પ્રમાતાઓએ સર્વજ્ઞનો પ્રતિક્ષેપ કરવો, સર્વજ્ઞનો અપલાપ કરવો તે બરાબર નથી

સર્વજ્ઞ જે અતીન્દ્રિય પદાર્થીનું વર્ણન કરે છે તે અતીન્દ્રિય પદાર્થી આપણને પ્રત્યક્ષ દેખાતા નથી કારણ આપણું મતિજ્ઞાન આવરણવાળું છે. આવરણના કારણે જગતમાં જેટલા જેટલા પદાર્થી છે તેમાંથી અનંત બહુભાગ પદાર્થીને આપણે જાણી શકતા નથી. અને જે અનંતમાં ભાગના પદાર્થીને જાણીએ છીએ તે પણ તેના અમુક ધર્મીથી જ જાણીએ છીએ. સંપૂર્ણ પણે નહિ. આ છે આપણી સંસારી અવસ્થા.

કેવલજ્ઞાનચક્ષુ વિના આપણે ચર્મચક્ષુથી દેખતા હોવા છતાં પણ અંઘતુલ્ય છીએ એટલે આંઘળાને માટે લાકડી સમાન એવા પરોક્ષજ્ઞાનવડે છદ્મસ્થોનો વ્યવહાર ચાલે છે. આંઘળો હાથ લગાડીને સ્પર્શદ્ધારા વસ્તુને જેમ જાણે તેમ દિવ્યચક્ષુથી અંઘ બનેલા આપણા માટે આ શાસ્ત્રજ્ઞાન હસ્તસ્પર્શ તુલ્ય છે. તેના દ્વારા છદ્મસ્થ જીવો પદાર્થી વિશે વ્યવહાર ભલે કરી શકે પણ ચથાવત્ કેમ જાણી શકે?

### अन्तरा केवलज्ञानं छद्मस्थाः खल्वचक्षुषः । हस्तस्पर्शसमं शास्त्रज्ञानं तद्व्यवहारकृत् ॥१०॥

અધ્યોત્મોપનિષદ્ - ૧ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ.

સર્વજ્ञानी हेशनाना लेह अंगे समाधाननी विचारणा કર્યા पछी हिरिलद्रसूरिજી महाराष કही रह्या છે કે અतीन्द्रिय पहार्थों એ छाह्मस्थिક ज्ञाननो विषय नथी એतो डेवलज्ञाननो विषय છે. छतां स्वमतनो राग अने अन्यमतना द्वेषने डारणे पक्षपात दृष्टिथी आपणे डहीं है "अभारा लगवान सर्वज्ञ छे तेमणे के डह्युं ते क यथार्थ छे. तमारा लगवान सर्वज्ञ नथी." એ અर्वागृहर्शीप्रमाता, सक्कनपुरुषोने माटे शोलास्पह नथी. क्यातमां सक्कनपुरुषोनुं से स्वरूप छे डे तेओ युडित विरुद्ध, न्याय विरुद्ध, लोड विरुद्ध, डशुं जोले नहि. ते के डंई जोले ते युडितयुडत क होय. न्याय, नीति अने सहायारना मार्गथी युड्त होय तेमक जीकाने हित डरनारुं होय.

રાગ-દ્રેષ અંદરમાં પડેલા હોવા છતાં એ રાગ-દ્રેષની અસર તળે આપણે ન આવીએ તો જ આપણો વ્યવહાર પક્ષપાતવિનાનો બને. પક્ષપાતવાળી વ્યક્તિની જગતમાં કોઈ કિંમત નથી. એટલા માટે ન્યાયાલયમાં - ઉચ્ચ સ્થાનોમાં નિષ્પક્ષપાતી અને બુદ્ધિશાળી આત્માઓની ગોઠવણ કરવામાં આવે છે. જગતમાં ઉચ્ચ સ્થાને રહેલી વ્યક્તિઓ જયારે પક્ષપાતી બને છે, પ્રામાણિકતા અને મદયસ્થતા ગુમાવે છે ત્યારે જગતને ઘણું નુકસાન થાય છે, દરેક ક્ષેત્રમાં આત્મસાક્ષીએ અપ્રામાણિક બનેલી વ્યક્તિઓ દ્વારા જે નુકસાન થયું છે તે બીજા કોઈના દ્વારા થયું નથી. અંતઃકરણથી અપ્રામાણિક બનેલ પોતાને અને પરને બંનેને નુકસાન કરે છે. અંતઃકરણને મલિન કરવા દ્વારા પોતાના ભાવિ હિતને જોખમમાં મૂકે છે. અને અપ્રામાણિક વર્તન દ્વારા સામી વ્યક્તિને આ લોકમાં ઘણા અંતરાયો ઊભા કરે છે. માધ્યસ્થદૃષ્ટિ, સજ્જનતા, પ્રામાણિકતા એ તત્ત્વપ્રાપ્તિનું બીજ છે.

સૂક્ષ્મબોધ દ્વારા વસ્તુ સ્વરૂપનો અનેકાંતગર્ભિત યથાર્થ બોધ થયા પછીથી સર્વજ્ઞતત્ત્વનો યથાર્થ નિર્ણય કરી જગતના જીવો ઉન્માર્ગથી બચી સન્માર્ગને પામે અને એ દ્વારા પોતાનું હિત સાધે એવી નિર્તાત કરણા બુદ્ધિથી જે સર્વજ્ઞ છે તેને સર્વજ્ઞ કહેવા અને જે સર્વજ્ઞ નથી, તેનો નિષેધ કરવો તે માર્ગ છે પણ તે પહેલા સૂક્ષ્મબોધ વિના, પદાર્થનો યથાર્થ નિર્ણય કર્યા વિના દૃષ્ટિરાગથી કે પોતાના કુળ વગેરેના મમત્વથી પોતાના દેવને સર્વજ્ઞ કહેવા અને બીજાનું ખંડન કરવું તે માર્ગ વિરુદ્ધ છે.

વસ્તુ સ્વરૂપનો યથાર્થ નિર્ણય જ્ઞાનાચારથી થાય છે. દર્શનાચારથી પ્રેમદૃષ્ટિ વ્યાપક બને છે અને અનંતાનુબંધી કષાયોનો નાશ થાય છે જ્યારે ચારિત્રાચારથી સ્વરૂપમાં સ્થિરતા આવે છે.

वस्तुतत्त्वना यथार्थ निर्शय द्वारा सर्वज्ञतत्त्वनो निश्चय हरी पोताना सर्वज्ञने सर्वज्ञ हहेता गर्व हरवानो नथी. जीलानो परालव हरवानो नथी पण लगतना छवो मार्ट हरणाजुद्धि हेजववानी छे अने अना द्वारा आपणा आंतरिह परिणामोनी रक्षा हरवानी छे. आपणो आत्मा ह्यांय पण अध्यात्मना मार्गमांथी नीये न उत्तरी पडे ते तो सतत लोया हरवानुं छे. पोताना आध्यात्मिह उपहारने गौण हरीने लगतनी सारी गणाती अवी पण होई प्रवृत्ति हरवानी नथी. साधनना मार्गे आगण वधवा एच्छता साधहे अनुलवी महापुरुषोना आ वयनने हृहयमां होतरी राजवा लेवा छे. "पुण्यना योगे अनंती वार सारी अने सायी सामग्री पाम्या पण तेनो सहुपयोग हरता न आवड्युं मारे अनंतीवार हु:ज पाम्या छीओ."

અજ્ઞાન કે દ્વેષબુદ્ધિથી બીજાના દેવનો સર્વજ્ઞ તરીકે અપલાપ કરનારો માધ્યસ્થ દૃષ્ટિ, સજ્જનતા અને પ્રામાણિકતા ગુમાવે છે અને એના દ્વારા તત્ત્વ પ્રાપ્તિની અયોગ્યતા પોતાનામાં ઊભી કરે છે. એક વખત અજ્ઞાનપ્રયુક્ત, દૃષ્ટિરાગપ્રયુક્ત કે કુળના મમત્વપ્રયુક્ત અયોગ્યતા આત્મામાં ઊભી થઇ ગઇ પછી જીવ ગમે તેટલો બહારથી ધર્મ કરે તો પણ તે ધર્મ તેને દૃષ્ટિના વિકાસમાં આગળ વધવા દેતો નથી. આ બધા નુકસાન હરિભદ્રસૂરિમહારાજ પોતાના જ્ઞાનમાં જોઇ રહ્યા છે અને તેથી તેનાથી બચવા હિતોપદેશ આપી રહ્યા છે.

જૈન શાસ્ત્રોના અભ્યાસથી સ્થાદ્વાદનો બોધ થાય છે પણ તેને અંદરમાં ઉતારવા માટે તો સર્વત્ર સમાધાનની કળા આવકાર્ય છે. સમાધાનની કળાથી જ્ઞાન કર્કશ બનતું નથી. પણ મુલાયમ રહે છે. જ્ઞાનને મુલાયમ રાખવું એજ સ્થાદ્ધાદનું ફળ છે. આપણા દરેક વિચારને, વાણીને સ્થાદ્ પદથી યુકત કરવાથી વિચાર, વાણીના આગ્રહથી આપણે બચી શકીએ છીએ અને આપણા વિચાર વાણીને સ્વપરના હિતમાં જોડી શકીએ છીએ. ચોગમાર્ગમાં પદાર્થનો બોધ જેમ આવશ્યક છે તેમ તે પદાર્થના બોધથી થતા આગ્રહાદિના નુકસાનથી બચવા સ્થાદ્ધદ ભાવિતતા પણ બહુ જરૂરી છે. સ્થાદ્ધદ દૃષ્ટિથી સઘળા જીવો સાથે સમન્વય કરતા શીખવું જોઈએ. આ પ્રેમપૂર્વક પદ્ધતિ અપનાવવી એ આગળ વધવાનો માર્ગ છે. અને બીજાને પણ આગળ વધારવાનો માર્ગ છે. સ્થાદ્ પદથી આપણે આપણા બોધને ભાવિત કરતા નથી માટે પદાર્થના મર્મ સુધી પહોંચી શકતા નથી અને અધવચમાં જ અટવાયા કરીએ છીએ. વસ્તુના આગ્રહ કરતા પણ વિચારોનો આગ્રહ બહુ ખરાબ છે. એટલા જ માટે ઉપાધ્યાયજી મહારાજ સમતા શતકમાં વિચારોના આગ્રહવાળાના બોધને શ્રુતાંધકાર તરીકે ઓળખાવી રહ્યા છે.

હ હા મોહકી વાસના, બુધકું ભી પ્રતિકૂળ, યા તે અંધ શ્રુતકેવલી , અહંકારકો મૂલ,

આ જગતમાં મોહની વાસના કોને નથી સતાવતી? પંડિતોને પણ તેનાથી બચવું કઠીન પડે છે તો પછી બીજા સામાન્ય આત્માની તો વાત જ શું કરવી? શ્રુતકેવલી પણ અહંકારના મૂળરૂપ મોહમાં અંદ થઈ જાય છે.

વિકલ્પ માત્રને સ્થાદ્ લગાડવા. જેથી બંધ રહિત થવાય. વિકલ્પ એટલે રાગ. વિકલ્પ એટલે ક્ષણિકજ્ઞાન. વિકલ્પ એટલે ક્ષણિક સુખ. સાત્ત્વિક, રાજસ, તામસભાવો કે ક્રમિકભાવો છે. અનિત્યભાવો છે તે બધા વિકલ્પ રૂપે છે. અનિત્યભાવોમાં વિકલ્પ શબ્દ લાગુ પડે છે. સ્વરૂપભાવો નિત્ય છે તો ત્યાં નિર્વિકલ્પતા છે.

સ્થાદ્ધાદ શૈલીથી વિકલ્પમાત્રને સ્થાદ્ લગાડતા જ્ઞાન મૃદુ બને છે અર્થાત્ કોઈ પણ વિષયમાં આમ ઘટી શકે, આવું હોવું જોઈએ, આમ લાગે છે, જ્ઞાનીના જ્ઞાનમાં આમ જોવાયેલું હોવું જોઈએ, આ રીતે સ્થાદ્ લગાડતા જ્ઞાન અહંકારાદિથી મલિન થતું નથી તેથી રાગરહિત થવાય છે. નિર્વિક્લ્પદશાને સ્થાદ્ લગાડવાનું નથી કારણ તે રાગરહિત, પૂર્ણ અને નિત્થદશા છે.

#### निशानाथ प्रतिक्षेपो, यथाऽन्धानामसङ्गतः । तद्भेद परिकल्पश्च तथैवार्वाग्दशामयम् ॥ १४० ॥

આ જ વાતને દૃષ્ટાંતથી સિદ્ધ કરે છે. જેમ ચક્ષુ વગરના આંધળા લોકોને ચંદ્રમાનું ખંડન કરવું અને તેના ભેદની કલ્પના કરવી કે ચંદ્ર ચોરસ છે, વાંકો છે તે નીતિ માર્ગથી સંગત નથી. તે જ રીતે વર્તમાનનું જોનારા એવા છદ્મસ્થોને સર્વજ્ઞનો પ્રતિક્ષેપ કરવો અને તેના ભેદની કલ્પના કરવી એ ન્યાય માર્ગથી વિચારતાં યુક્તિયુક્ત નથી.

આંધળાઓને ચંદ્ર ન દેખાતો હોવા છતાં કહે કે ચંદ્ર ચોરસ છે. વાંકો છે કે અનેક છે તે ચુક્ત નથી. તેજ રીતે સર્વજ્ઞવચન શું છે તે જાણ્યા વિના પક્ષપાતથી સર્વજ્ઞવચનને ખોટા કહેવા કે તેમનામાં જુદાપણું કલ્પવું તે ચુક્તિયુક્ત નથી જ્યાં સુધી જે વિષયનો જીવ સમ્યગ્જ્ઞાતા ન બને ત્યાં સુધી તે વિષયમાં ते भीन रहें से तेना माटे लूषण छे. सज्ञानीने जोसवानो निषेध छे सने ज्ञानीने पण के विषयमां केटलुं काणे तेनाथी अतिरिक्त जोलवानो निषेध छे. વસ્તુતત્ત્વના જ્ઞાનવિના બોલવાથી ઘણા નુકસાન થાય છે. એટલા માટે રાજા, મહારાજા, ચક્કવર્તી કરતા પણ ઉપદેશક, વિદ્ધાન અને લેખકોની જવાબદારી વદ્યારે છે. એ પોતાની સમજણના બળ ઉપર જેવા વિચારો ફેલાવશે તેવું પ્રજામાનસ તૈયાર થશે. એક પણ ખોટા વિચાર જગતમાં કેલાવવામાં આવશે તો તેનાથી જગતને જે નુકસાન થશે તે નુકસાન બીજાથી નહિ થાય માટે જ શાસ્ત્રાનુસારી માર્ગસ્થ ઉપદેશકની કિંમત ઘણી મોટી છે. માર્ગસ્થ ઉપદેશ દ્વારા ଦ ଦମ୍ପର୍ଗ हित કરી શકાય છે. જુવોમાં તૃષ્ણા અને કષાયોનો અગ્નિ અનાદિકાળથી પ્રજવલિત છે. એને ઠારનારા વચનો એ જ સર્વज्ञना વચન છે. સર્વज्ञना વચનોમાં શાંતરસ રહેલો છે. આત્મા સ્વભાવે સહજાનંદી છે તો તે સહજાનંદીપણું શું છે ?

निर्विક्त्यता, सर्वज्ञता अने वीतरागता त्रशेनुं એકत्व सहलनंहीपशुं છે अने એનો ભોક્તા स्थाह्वाही બની શકે છે. કોઈપણ રીતે અંદરમાંથી આગ્રહ-પક્કડો વિ. તૂટવા જોઈએ અને નિરાગ્રહીપશું, ગુણગ્રાહીપશું પેદા થાય તો જ સ્થાદ્વાદ જીવનમાં અમલી બને. વસ્તુના યથાર્થબોદ્ય વિના વસ્તુને માટે અભિપ્રાય આપવો એ અજ્ઞાનતાનું સૂચક છે.

અહિંચા જન્માંદા મનુષ્યો અને હાથીનું દૃષ્ટાંત વિચારણીય છે. કોઈક સ્થળે છ આંદાળાં પુરુષો હાથીની પાસે આવ્યા અને તે હાથીના સ્વરૂપનો નિર્ણય કરવા માટે તેને તપાસવા લાગ્યા. એકના હાથમાં હાથીની સૂંઢ આવી એટલે હાથી તેને સાંબેલા જેવો લાગ્યો. બીજાના હાથમાં દંતશૂળ આવ્યું તો તેને ભૂંગળા

જેવો લાગ્યો. ત્રીજાના હાથમાં કાન આવ્યો તો તેને સૂપડા જેવો લાગ્યો. યોથાના હાથમાં પગ આવ્યો તો તેને થાંભલા જેવો જણાયો. પાંચમાના હાથમાં પેટ આવ્યું તો તેને મશક જેવો જણાયો અને છકાના હાથમાં પૂંછડું આવ્યું એટલે તેને તે સાવરણી જેવો જણાયો. આ ઉપરથી તેઓએ પોતપોતાનો અભિપ્રાય આપ્યો અને બીજાના અભિપ્રાયને ખોટા કહી પરસ્પર ત્રઘડવા લગ્યા. ખોટી ચર્ચામાં ઉતરી ગયા ત્યાં એક દેખતા માણસે આવીને સમાધાન કર્યું કે તમે બધા જ તમારી અપેક્ષાએ સાચા છો પણ બીજાને ખોટા કહો છો માટે તમે ખોટા ઠરો છો. તે જ રીતે સર્વજ્ઞના વિષયમાં અંધતુલ્ય એવા આપણે સર્વજ્ઞને માટે જેમ તેમ અભિપ્રાય આપીએ અને બીજાને માન્ય સર્વજ્ઞનો અપલાપ કરીએ એ જીવમાં રહેલ મતાર્થીપણાનું સૂચક છે.

#### મતાર્થી નહિ પણ આત્માર્થી બનવાનું છે.

મતિજ્ઞાનમાંથી મત નીકળે તો આપણે મતાર્થી બનીએ પણ આપણે મતાર્થી ન બનતા આત્માર્થી બનવાનું છે. મતિજ્ઞાની મત વગરનો હોઈ શકે પણ વિચાર વગરનો ન હોઈ શકે. મત-વિચાર- વિકલ્પ એ વિનાશી છે માટે તેના અર્થી ન થવું. આપણા વિચાર, વિકલ્પની ધારાને પરમાત્મતત્ત્વ ઉપર લગાડીએ તો આપણે આત્માર્થી. બહારથી અસત્ પદાર્થીનો ત્યાગ કરવાનો છે તેમ અંદરમાં વિકલ્પોના જે અસત્ ભાવો છે તેનો પણ ત્યાગ કરવાનો છે. તેમ જ શરીર, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, મન અને બદ્ધિ જે અસત્ રૂપ છે તેનો પણ ત્યાગ કરવાનો છે. શરીર, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, મન અને બદ્ધિ જે અસત્ રૂપ છે તેનો પણ ત્યાગ કરવાનો છે. શરીર, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, મન અને બુદ્ધિને જે દેહભાવે હું અને મારા માનવા તે પણ સ્વાર્થીપણું છે.

બહારમાં નામ લિંગ અને વેશના ઝઘડા છે જ્યારે અભ્યંતરમાં વિકલ્પોના ઝઘડા છે. વીતરાગતા પામવામાં જીવને સ્વચ્છંદ નડે છે. અને તે મોહ-અહમ્-રાગ રૂપ છે. આપણને આપણા વિકલ્પોમાં સત્યતા અને અહમ્પણાની બુદ્ધિ રહે છે. કારણ મારો વિકલ્પ સાચો છે તેમ મનમાં રહે છે. આપણો વિકલ્પ સર્વાંગી સત્ય છે કે નહિં? વિશિષ્ટ જ્ઞાની ભગવંત સિવાય બીજા કોણ કહી શકે? માટે આપણા વિકલ્પમાં પરમાત્માનો આશ્રય લેવો જોઈએ. તે પરમાત્માના શરણે જવું જોઈએ અને તે દ્વારા નમ્ર બનવું જોઈએ તો જ આપણે વિકલ્પ દ્વારા થતા અહમ્થી બચી શકશું. અન્યથા વિકલ્પમાં અહમ્ અને આગ્રહ આવશે તો નિહ્નવોની જેમ કદાગ્રહી થઈને દુર્ગતિમાં જઈશું.

વિકલ્પની નિર્બળતા એટલા માટે છે કે ગમે તેવો વિકલ્પ શ્રેષ્ઠ હોય તો પણ તે વિનાશી છે. સંસારની અસારતા પણ અનિત્યતાને કારણે છે. જે વિનાશી છે તે સારું હોય તો પણ તે સારું શું કરવાનું? એનું સારાપણું કેટલો વખત ટકવાનું? સુખ આત્મામાં છે. એમ સમજીને સ્વજન-પરિગ્રહાદિ છોડ્યા છે. તેમ ત્રણે યોગો પુદ્ગલના બનેલા છે. તેને પણ અંતે છોડવાના છે તેનો ખ્યાલ રાખી તેનો સદુપયોગ કરવાનો છે. ગુરુને ત્રણે યોગ અર્પણ કરીને જીવવાથી ત્રણે યોગથી છૂટાય છે. તન-ધન-સ્વજન બધાનું સર્વસ્વ મન છે. ગુરુને જો મન અર્પણ કરી દઈએ તો સ્વચ્છંદ પણું કેવી રીતે રહે? ત્રણે યોગ ગુરુને અર્પણ ન કરાય ત્યાં સુધી બાહ્યથી ત્યાગી બનવા છતાં સ્વચ્છંદ બની રહે છે.

મતિજ્ઞાન, મતિજ્ઞાનાવરણીયકર્મ, મોહભાવ, મોહનીયકર્મ અને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયપણાનો સમુહ તે વિકલ્પ છે. જ્યાં સુધી રાંગ છે ત્યાં સુધી વિકલ્પ હોય, રાગ હટે તો વિકલ્પ ખતમ થાય. જેટલા જેટલા રાગના ભાવો છે તે વિકલ્પ જરૂર છે. પણ જેટલા જેટલા વિકલ્પ છે તે રાગ નથી. વિકલ્પ તો વૈરાગ્યમાં પણ છે, ભક્તિમાં પણ છે, ત્યાગમાં પણ છે, તપમાં પણ છે, સમિતિ-ગુપ્તિમાં પણ છે. પણ તે બધા રાગ નથી પણ સાત્ત્વિક ભાવો છે. જે જીવને મોહભાવ દૂર કરવામાં ઉપયોગી છે.

આંધળાઓ જેમ ચંદ્રમાને જોચા વગર ચંદ્રમા સંબંધી વિકલ્પો કરે, તેના માટે અભિપ્રાય આપે-એ સત્ય હોઈ શકે નહિ. તેમ અજ્ઞાની જીવો પણ સર્વજ્ઞને માટે વાદ-વિવાદ કરે, તેનો પ્રતિક્ષેપ કરે તે વિશ્વસનીય બની શકે નહિ. અંધ જનોને હાથી માટે થયેલો આંશિક બોધ તે હાથીના પૂર્ણ સ્વરૂપને બતાડી શકે નહિ. તેમ સાધકે પણ પોતાને થયેલો દેવ-ગુરુ-ધર્મ પ્રત્યેનો બોધ તેને અંતિમ સત્ય સમજીને ખંડન-મંડન કરવાનું નથી પણ તે બોધને અનુસારે ગુણ પ્રાપ્તિમાં આગળ વધવાનું છે. મોહની આધીનતા દૂર કરીને નિ:શંક બનવાનું છે. પોતાની છદ્મસ્થતાને સ્વીકારી ગુરુ સમર્પણ દ્વારા સ્વચ્છંદતા કાઢવાની છે.

ગૌતમ ગણદાર જેવા શિષ્યમાં પણ સ્વચ્છંદતા ન હતી તે યાદ રાખવાનું છે. મારે કાંઇ વિચારવું નહિ. "મારા માટે વિચારે મારા ગુરુ" મારે તો તેમની આજ્ઞા મુજબ વર્તવું. આ વિકલ્પ પણ નિર્વિકલ્પતા લાવવા માટેનો શ્રેષ્ઠ વિકલ્પ છે. ગુરુતત્ત્વ અને પરમાત્મતત્ત્વને સમર્પિત થવાથી મોહનીય અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થાય છે અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. શિષ્યે ગુરુને ત્રણે યોગ અર્પણ કર્યા નથી. માટે કેવલજ્ઞાન થતું નથી. વિશિષ્ટ જ્ઞાની બનાતું નથી.

**બોલ્ક્લર્મમાં એક પ્રસિદ્ધ કથા :-** સ્વર્ચ્છંદ કેમ દૂર થાય તે માટેની વાત છે. તિબેટમાં મારવા નામનો એક શિષ્ય છે. તે બુદ્ધ પાસે આવીને દીક્ષા માંગે છે. ગુરુ તેને દીક્ષા આપે છે. પૂછે છે પ્રભો! મારે હવે શું કરવા યોગ્ય છે? બુદ્ધ કહે છે. વત્સ! અહીં મઠમાં ૫૦૦ શિષ્ય છે. તું યોખા ખાંડવાનું કામ કર. કોઈ પણ જાतनां विरुद्ध विना ते स्वीहारे छे. भारवा रात हिवस योणा णांडवानुं हाम इरे छे. वर्षो वीती गथा. એજ हाम हरे छे. योणा णांडता ઉंघ आवी लाय तो सूई लाय. लिवतव्यता એवी सर्लाय छे हे न हही भारवा जुद्ध पासे आवतो हे जुद्ध ओनी पासे लता. गुरुनो निर्वाण समय नलुङ आव्यो. पोताना उत्तराधिहारी तरीहे होने स्थापित हरवो ते भारे वियार हरे छे, ते भारे जुद्ध जधा शिष्योने लेगा हरे छे. हहे छे हे तमे आल सुधीमां शिक्षण मेजव्युं छे. सत्संग हर्यो छे. तमे शुं मेजव्युं छे ओनो सार वजी हो. जधा शिष्यो वजे छे. मन એક हर्पण छे. सेना पर धूण लभी छे. सह्गुरु ओने साइ हरे छे.

બોદ્ધ ઝૂંપડી બહાર આવ્યા. વાંચ્યું. પણ નારાજ થઇ ગયા. વ્હાલા શિષ્યો! તમે વાત ઘણી સારી લખી છે પણ મને પ્રસન્ન કરી શક્યા નથી. જાવ, પેલા ચોખા ખાંડવાવાળા મારવા પાસે તેનો અભિપ્રાય વ્યો. મારવા બધાને ઉદ્દેશીને કહે છે. ગુરુ જો મળી ગયા છે તો પછી મન બચ્યું છે જ ક્યાં? મન તો લૂંટારું છે. એ આપણને સતત લૂંટે છે. ગુરુદક્ષિણામાં તેને જ આપવાનું છે.

આ વાક્ય સાંભળતાજ બૌદ્ધ ત્યાં આવ્યા. રડી પડ્યા. મારવા ચોખા ખાંડી રહ્યો હતો તેને ભેટી પડ્યા અને પોતાના સ્થાને સ્થાપી નિર્વાણ પામ્યા. ગુરુ સૂર્ચ છે. તેના વચનો એ સૂર્ચના કિરણો છે. જે આપણા અજ્ઞાન અને મોહનો નાશ કરે છે. પણ તે મધ્યાહ્નનો નહિ, પ્રાતઃકાળનો સૂર્ચ છે. જે કદી અસ્ત થતો નથી. એ બહારથી અસ્ત થાય તે પહેલા આપણા અંદરના સૂર્ચને પ્રગટ કરે છે. આત્મસાક્ષાત્કાર કરાવે છે. અધ્યાત્મ જગતનો આ સૂર્ચ કદી અસ્ત પામતો નથી.

#### અંતઃકરણમાં શું શું છે ?

- (૧) લોભ કાંઇક જોઈએ છે તે લોભ.
- (૨) ઇચ્છા અમુક પદાર્થ જોઈએ છે તે ઇચ્છા.
  - (3) રાગ ઇચ્છિત પદાર્થમાં ભોગવૃત્તિ અને સુખબુદ્ધિ કરવી તે રાગ
  - (૪) વિકલ્પ મતિજ્ઞાનમાં ઇચ્છિત પદાર્થનું પ્રતિબિંબ પડે છે, તે પદાર્થનું ચિંતવન હોય છે તે વિકલ્પ.
  - (૫) અજ્ઞાન પરપદાર્થને સ્વ માનવા. તેમાં આત્મબુદ્ધિ સ્થાપન કરવી તે અજ્ઞાન.

વિશ્વના સર્વપદાર્થી સમકાલીન જે પ્રતિબિંબિત થાય છે તે નિર્વિકલ્પ જ્ઞાન છે. જે આદર્શ રૂપ છે. જ્યારે અમુક ઇચ્છિત પદાર્થનું જ્ઞાનોપયોગમાં ચિત્રામણ થાય છે તે વિકલ્પ છે. विકल्प ज्ञान એક्हेशीय છે. निर्विકल्पज्ञान सर्वहेशीय छे. आवा वोल, एच्छा, राग, विકल्प अने अज्ञानने डाढवा तेनुं नाम संवर-निर्परा छे अने राजवा ते आश्रव अने जंध छे.

જ્ઞાનમાં જ્યાં સુધી મોહાદિ ભાવો છે ત્યાં સુધી સાવરણજ્ઞાનમાં પર દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવના ચિત્રામણો થાય છે. તે જ્ઞાનમાં વિકાર છે. જ્ઞાન નિરાવરણ થાય એટલે પરદ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવના ચિત્રામણ નીકળી જાય એટલે જ્ઞાન અરીસાની જેમ બિંબ બનીને રહે અને સામે રહેલ સમસ્ત વિશ્વના પદાર્થો તેમાં સહજતાએ, સરળતાએ, સતત પ્રતિબિંબિત થાય એ જ્ઞાનનું શુદ્ધ અવિકારી સ્વરૂપ છે.

મોહાદિ ભાવો જ્ઞાનના આધારે રહ્યા છે. અને જ્ઞાન આત્મપ્રદેશોના આધારે છે તેથી જ્ઞાનમાં જે મોહાદિ ભાવો અહમ્-મમત્વભાવે રહેલ છે તેમ આત્મા અને દેહ ક્ષીરનીરની જેમ બદ્ધ સંબંધે રહેલ છે. માટે Don't go to know. Don't go to see. જેથી મોહભાવો અહમ્-મમત્વભાવે જે જ્ઞાનમાં રહેલ છે તે નીકળી જાય.

આપણે વીતરાગવાદી બનવું પણ વ્યક્તિવાદી ન બનવું. છદ્મસ્થ અવસ્થાવાળા ગુરુમાં પૂજ્યભાવ રાખવો પરંતુ સંપ્રદાચવાદી ન બનવું. પરસ્પરના ખંડનની પદ્ધતિ બહુ ખરાબ છે. ખતરનાક છે તેમાંથી અધ્યાત્મભાવ અને સાર હાથમાં નથી આવતો. જે માણસ બીજાનું ખંડન કર્યા કરે છે તે પોતાનું જીવન સાધનાત્મક બનાવી શકતો નથી. સાધનાત્મક જીવન બનાવવું તે અધ્યાત્મ છે.

પુદ્ગલના બનેલા ભેદરૂપ સાધનને ગ્રહણકરીને આત્મિક ભાવો સાથે અભેદરૂપે પરિણમવું તે સાધના છે. માત્ર ભેદસાધનને સાધ્ય બનાવી અટવાવું તે રચનાત્મક સાધના નથી. વ્યવહારથી પર થવાનું છે. સાધનથી પર થવાનું છે. ખંડનમંડનથી પર થવાનું છે સાધનાથી પર થવાનું છે.

## न युज्यते प्रतिक्षेपः सामान्यस्यापि तत्सताम् । आर्यापवादस्तु पुनर्जिह्वाच्छेदाधिको मतः॥१४१॥

કોઈ સામાન્ય પુરુષનો પણ પ્રતિક્ષેપ-વિરોધ કરવો તે સન્જનોને, સંતપુરુષોને યુક્ત નથી તો પછી સર્વજ્ઞનો પરાભવ, અપલાપ, નિંદા કરવી એતો જીહ્વાછેદથી પણ અધિક ખરાબ મનાચેલો છે.

સજ્જન પુરુષો- સંતપુરુષો ક્યારે પણ કોઈની નિંદા કરતા નથી. કોઈન માટે હલકું બોલતા નથી. કોઈનો વિરોધ કરતા નથી. કોઈનો પરાભવ કરતા નથી કારણ કે કોઈનો વિરોધ કરવો વગેરે તેમના સ્વભાવથી બહાર હોય છે. तो पछी सर्वगुएसंपन्न सेवा सर्वज्ञनो परालव इरवो-विरोध इरवो से तो तेमनाथी जनी क हम शहे ? सेमनो विरोध इरवानो वजत सावे ते पहेला तो छुल इपाई क्षय तो वधारे सारुं सेवुं तेस्रो मानता होय छे. सर्वज्ञना परालवथी तो तेवा प्रहारना छुद्धाछेद इरता पए सनेह गुणा जराज इरुविपाइ थता होवाथी ते छुद्धाछेद्दथी पए सिंधह मनायेलो छे. सर्थात् छुद्धाछेद्दथी तो मात्र ते क लवमा छुवने दुःज वेठवुं पडे छे पए सर्वज्ञनो विरोध इरवाथी तो सेवा प्रहारनुं सशुलहर्म जंधाय छे हे केनाथी छुवने सनेह लवो सुधी नरहादि दुःजो लोगववा पडे छे.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજ અધ્યાત્મસારમાં સ્વાનુભવ અધિકારમાં ગુણાભ્યાસ માટેના 30 સ્થાનો બતાવી રહ્યા છે તેમાં સૌથી પહેલું સ્થાન આ કહે છે કે આ લોકમાં કોઈની પણ નિંદા ન કરવી. ગમે તેવા પાપિષ્ઠ અને દુર્જન દેખાતો હોય તો પણ તેની નિંદા ન કરતા તેની ભવસ્થિતિ - સંસાર સ્થિતિનો વિચાર કરવો. મોક્ષે જવા માટેનો જેનો કાળ પાક્યો ન હોય, કર્મો ઘણા ભારે હોય તે આત્મામાં દોષો તો દેખાવાના જ. પણ તેની ભવસ્થિતિનો વિચાર કરીએ કે એમાં જીવનો શું વાંક? કર્મો એને પીડી રહ્યા છે. તો તેના ઉપર થતા દ્વેષથી અને તેના કારણે થતી નિંદાથી બચી શકાય છે. નિંદા દોષની કરવાની છે. દોષિતની નહિ. દોષ અને દોષિત - એ બંને વચ્ચેની બોર્ડર લાઈન એટલી બધી ડેલીકેટ છે કે જીવ દોષની નિંદા કરતા કરતા ક્યારે દોષિતની નિંદા નહિ કરે તે કહી શકાતું નથી. માટે દોષિત, અપરાધી જીવો પ્રત્યે અંતરમાં એમની ભવસ્થિતિનો ખ્યાલ જળવાઈ રહે અને તેના કારણે અંદરમાં તેમના પ્રત્યે કરણાનો પ્રવાહ વહેતો રહે તો જ સામાન્ય માણસની પણ નિંદા-વિરોધ-પરાભવ વગેરેથી બચી શકાય છે. અન્યથા નહિ.

એક सामान्य माण्सनी पण निंहा-विरोध એ અंहरथी आत्मा डिंग न जने तो शड्य जनतो नथी तो पणी सर्वज्ञनो परालव डरता तो हैयाने डेटलुं डिंगेर, डर्डश अने निर्हय जनाववुं पडे? ते विना सर्वज्ञनो परालव डेवी रीते शड्य जने ? अने संतपुरुषोने पोताना हैयाने डिंगेर जनाववुं ओ डेवी रीते झवे? अने हैंयुं जो डिंगेर जने तो पणी संतपणुं अने सज्जनपणुं डेवी रीते टडे? माटे आर्थापवाह - सर्वज्ञनो परालव એ संतपुरुषोने माटे डोर्ग रीते शड्य नथी.

સર્વજ્ઞ પરમાત્માના વચનથી વિરુદ્ધ વચન ઉચ્ચારીને રજ્જા સાધ્વીએ ઘણા ભવો સુધી દુઃખની પરંપરા ઊભી કરી. પૂર્વકાળમાં ભદ્ર નામના આચાર્ચ હતા. તેમનો મોટો સમુદાય હતો. તેમની આજ્ઞામાં ૬૦૦ સાધુઓ અને ૧૨૦૦ સાધ્વીઓ હતા. ૨૧૧૧ ૧૨૦૦ સાધ્વીઓના નાયક હતા. તપ,૧૧૫, ધ્યાન કરતા પાછલી જીંદગીમાં કોટ થયો. અસહ્ય વેદના થવા લાગી.

બીજી સાદવીઓ પૂછે છે મહારાજ! આપને આ વ્યાદિ ક્યાંથી થયો? ત્યારે મહાપાપકર્મા તેણીએ કહ્યું કે આ રોજ ઉકાળેલું પાણી પીવામાં આવે છે તેનાથી આ કોટ રોગ થયો છે. આ સાંભળીને અનેક સાદવીઓનું હૃદય ક્ષોભ પામ્યું અને વિચારે છે કે ખરેખર! આમાં ઉકાળેલું પાણી જ કારણ હશે. આથી એક પછી એક સાદવીએ ઉકાળેલું પાણી પીવાનું છોડી દીધું અને તેના કારણે સંચમમાં મંદપરિણામવાળા બન્યા.

ત્યાં એક સાધ્વીએ વિચાર્યું કે માટું શરીર એક આંખના પલકારા માત્રમાં સડીને ટૂકડે ટૂકડાં થઇ જાય તો પણ હું અપ્રાસુક - સચિત્ત પાણી વાપરીશ નહિ અને પ્રાસુક પાણી છોડીશ નહિ. અને બીજું શું આ વાત સાચી છે કે ઉકાળેલા પાણીથી આને કોઢ થયો છે? પૂર્વમાં કરાયેલા અશુભકર્મના કારણે જ આ સઘળું બન્યું છે. એ પ્રમાણે વિચારવા લાગી કે હે જુઓ જુઓ ! અજ્ઞાન દોષથી હણાયેલી, અત્યંત મૂઢ હૃદયવાળી, લજ્જાવગરની, મહાપાપકર્મા એવી આ રજ્જાએ સંસારમાં ઘોર દુઃખને આપનારાં કેવા પ્રકારનું દુષ્ટવચન ઉચ્ચાર્યું કે જે મારા કર્ણકોટરમાં પણ પેસતું નથી. જે કારણથી પૂર્વભવમાં કરાયેલા અશુભ કર્મના ઉદયથી જ જીવને દુઃખ, દુર્ભાગ્ય, અપયશ, અભ્યાખ્યાન, કોઢ વગેરે ત્યાધિ, સંનિપાત, કલેશ વગેરે સંભવે છે. બીજી કોઈ રીતે નિહ. જે કારણથી આગમમાં કહ્યું છે કે-

કોણ દુઃખ આપે છે? કોને આપે છે? કરેલું કોણ હરે છે? કોનું હરે છે? આત્મા પોતે જ પોતાના ઉપાર્જન કરેલ કર્મને અનુસારે સુખ દુઃખ ભોગવે છે.

આ પ્રમાણે વિચારતા તેણીને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. દેવોએ આવી કેવલજ્ઞાનીનો મહિમા કર્યો. કેવલીવડે પણ લોકોના તેમ જ સાદવીઓના સંશય છેદાયા. પછીથી રજ્જા સાઘ્વીએ પણ પૂછ્યું કે શા માટે હું આ મહાદુઃખનું ભાજન બની?

ત્યારે કેવળીએ કહ્યું- રજ્જા ! તારું શરીર અંદરથી રક્તપિત્તથી દૂષિત છે અને આ રોગવાળાએ મિષ્ટાશ્ન ન ખાવું જોઇએ. છતા તેં ધરાઇને ખાધું અને વળી તે મિષ્ટાશ્ન કરોળિયાની લાળથી મિશ્રિત હતું. તેનાથી તને આ રોગ થયો છે, નહિ કે ઉકાળેલા પાણીથી. એ પાણી તો આત્માના દ્રવ્ય અને ભાવ બંને રોગોનો નાશ કરનાર છે. વળી ગોમૂબને ગ્રહણ કરવાને માટે ગયેલ તારાવડે શ્રાવકના પુત્રનું મુખ જે લાળથી ખરડાયેલું હતું અને જેના ઉપર માખીઓ બણબણ કરતી હતી તેને સચિત્ત પાણીથી તારા વડે ધોવાયેલું હતું. આ પ્રમાણે

સચિત્ત પાણીના સંઘઢાની વિરાદ્યના કરીને તેં ગચ્છની મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન કર્યું હતું. "તો આ દુરાયારીને શિખામણ આપું કે જેથી બીજો કોઇ આવો આચાર આચરે નહિ." એમ વિચારીને કોઇક દેવતાએ અમુક અમુક ચુર્ણના જોગને ભોજન કરતી એવા તારા અશનની મધ્યમાં નાંખ્યું જે તારા વડે જોઇ શકાય तेम न edj. आ डारणे तने शरीरनो डोढ रोग थयो छे नि डे उडाजेलुं પાણી પીવાથી. ત્યારે રજ્જાએ વિચાર્યું કે આ કેવલી ભગવંત કહે છે તે તેમ જ છે. तेमां કોઇ ફેરફાર નથી. એ પ્રમાણે વિચારીને તેણે કેવલીને કહ્યું કે હે ભગવંત! हुं આપ કહો ते प्रायश्चित स्वीકाइं तो मारो आ रोગ दूर थर्छ **જ**शे? ત્યારે કેવલી કહે છે કે કોઇ ચથોચિત પ્રાયશ્ચિત આપે તો જરૂર સારું થાય. પણ તારા કરેલા પાપનું કોઈ પ્રાયશ્ચિત્ત જ નથી કે જેથી શુદ્ધિ થાય. રજ્જા પૂછે છે ભગવંત! આવું કેમ કહો છો? કેવલી કહે છે તે સાધ્વીઓના સમુદાયની આગળ જે કહ્યું કે આ ઉકાળેલાં - પ્રાસુક પાણી પીવાથી મને કોઢ રોગ થયો છે. આવું દુષ્ટ અને મહાપાપ સમુદાયના એકપિંડ ભૂત તારું વચન સાંભળીને સર્વ સાધ્વીઓ ક્ષોભ પામી અને તેઓએ વિચાર્યું કે આપણે પણ ઉકાળેલું પાણી પીવાનું છોડી દઇએ. તેઓએ તેમના આ દુષ્ટ અધ્યવસાયની આલોચના અને ગર્હા કરી છે અને મારાવડે તેઓને પ્રાથશ્ચિત પણ અપાયું છે પરંતુ આ દુષ્ટ વચનના દોષથી તારાવડે અત્યંત કટુ, વિપાક વિરસ, દારણ એવું બદ્ધ, સ્પૃષ્ટ, નિકાચિત પાપકર્મ બંધાયું છે જેનાથી કોઢ, ભગંદર, જલોદર, વાત, ગુલ્મ, શ્વાસનિરોદ, હરસ, ગંડમાલ વગેરે વ્યાદીની વેદનાથી વ્યાપ્ત અને દારીદ્ર, દુઃખ, દૌર્ભાગ્ય, અપયશ, અભ્યાખ્યાન, સંતાપ, ઉદ્ધેગથી પ્રજવલિત એવા અનેક ભવગ્રહણ કરવાવડે અત્યંત દીર્ઘ કાલસુધી તારે દુ:ખને અનુભવવું પડશે.

આમ આર્ચાપવાદ-સંજ્જન પુરૂષોની નિંદા, સર્વજ્ઞનો વિરોધ કરવાથી જીવને જે નુકસાન થાય છે તેનું વર્ણન કરી શકાય તેમ નથી. ઉત્તમ આત્માઓ પોતાને બીજાની વાત ન બેસે તો મૌન રહે છે પણ તેની નિંદા ટીકા કરતા નથી. તે હારા પૈર, વિરોધ-વિખવાદનું વાતાવરણ ઊભું કરતા નથી.

ઉત્તમ આત્માઓનો પરાભવ કરવાથી, તેની નિંદા કરવાથી કે તેની સામે પડવાથી શું નુકસાન થાય છે તે માટે અંજનાના પૂર્વભવ તરફ નજર કરવા જેવી છે.

અંજના પૂર્વભવમાં કનકોદરી નામની રાણી હતી. તેનો પતિ કનકરથ રાજ હતો. તે રાજાને કનકોદરીની જેમ બીજી લક્ષ્મીવતી નામની રાણી હતી તેને પરમાત્મા જિનેશ્વરદેવ પ્રત્યે અપૂર્વ ભક્તિ હતી. તેથી પોતાના મહેલના એક વિભાગમાં રમણીય, મનોહર, નાનકડું પરમાત્માનું મંદિર બંધાવ્યું હતું. તેમાં ઋષભદેવ ભગવાનની સ્ફટિક રત્નની પ્રતિમા પધરાવી હતી. નિરંતર તે પરમાત્મભક્તિ કરતી હતી. મોટા મોટા સંગીતકારોને બોલાવી ત્યાં ભક્તિરસની રમઝટ જમાવતી હતી. નગરવાસી લોકો પણ ધીરે ધીરે તેની સાથે ભક્તિમાં જોડાવા લાગ્યા. તેનું પુણ્ય વધવા લાગ્યું. લોકોના મોંએ ગુણગાન થવા લાગ્યા. લક્ષ્મીવતી જેમ પરમાત્માની ભક્ત હતી તેમ દીન દુ:ખીયો પ્રત્યે અનુકંપા પણ કરતી હતી. સોના દુ:ખને તે દૂર કરતી હતી.

આ બધું જોઇને કનકોદરી ઇર્ષ્યાથી બળવા લાગી. તેનાથી લક્ષ્મીવતીનો ઉત્કર્ષ સહન ન થયો. તેના કારણે તે હવે તેના દોષો જોવા લાગી. તેને લક્ષ્મીવતીને માટે હલકી વાતો કરવા માંડી પરંતુ સૂર્ય સામે ધૂળ ઉડાડવા જેવી તેની સ્થિતિ હતી. લોકોના હૃદય પર લક્ષ્મીવતીનું એવું નિશ્ચલ સ્થાન જામેલું હતું કે લોકો એનું ઘસાતું સાંભળવા તૈયાર ન હતા.

કનકોદરીએ ઘણા પ્રયત્નો કર્યા પણ તેમાં સફળતા ન મળી એટલે એનો-તેજો - દ્વેષ વધી ગયો અને પોતાની સખી સુલેખા દ્વારા પરમાત્માની મૂર્તિ ઉપાડી લેવાનો પેંતરો રચ્ચો.

સુલેખાએ તે માટે બનાવટી ભક્તિ શરૂ કરી. ત્રિકાળ પૂજા શરૂ કરી. લક્ષ્મીવતીનો પણ પ્રેમ સંપાદન કર્યો અને એક વખત તક સાધીને મધ્યાહના समये मूर्तिनी आसपास पुष्पो वेरी मूर्तिने इरंडियामां स्थापी तेना ઉपर पुष्पो ટાંકી કરંડિયો લઇ મંદિરમાંથી નીકળી ગઇ અને પછી કનકોદરીને આપી इनडोहरीએ तेने वर्ध पर्ध नगरनी जहार प्यां विडरडो हतो त्यां डोर्धने पजर न पड़े ते रीते जाड़ो जोही हाटी. पण आ इरता तेना हृहयमां गलराट छे. ચારે તરફ નજર નાંખતા પાછળ સાધ્વીજી સહારાજને જોયા. તેમના કહેવાથી પશ્ચાત્તાપ થયો. પછી મૂર્તિ ત્યાંથી ઉઠાવી મંદિરમાં મૂકી દીધી. પોતે અત્યંત પશ્ચાત્તાપ કરી લક્ષ્મીવતીની માંફી માંગી. પોતાના પતિ કનકરથને પણ પોતાની ભુલ જણાવી. રાજાસહિત તેઓ રથમાં બેસીને સાધ્વીજી મહારાજને વંદન કરવા ગયા. ગુરુ મહારાજ પાસે યોગ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત પણ લીધું. છતાં આ કર્મના ઉદયે બીજા ભવે કનકોદરી અંજના થઇ ત્યારે ૨૨-૨૨ વર્ષ સુધી પતિનો વિયોગ રહ્યો અને ત્યાર પછીથી એક રાત્રે પતિનો યોગ થતા ગર્ભ રહ્યો. સાસુએ કુલટા તરીકેનું આળ મૂક્યું. પોતાના ગામમાંથી, ઘરમાંથી કાઢી મુકી, પિયરમાં ગઇ તો ત્યાં પણ બધાએ જાકારો આપ્યો અને છેલ્લે જંગલના માર્ગે સીધાવ્યું, ત્યાં વિશિષ્ટ જ્ઞાનીનો યોગ થયો, પૂર્વભવ સાંભળ્યો. પોતાની ભૂલ શું હતી તેનો ખ્યાલ આવ્યો. જંગલમાં હનુમાનને જન્મ આપ્યો.

આ બતાવે છે કે જગતમાં જે કોઈ પુણ્યથી મહાન હોય કે ગુણોથી મહાન હોય બેમાંથી એકનો પણ વિરોધ કરવા જેવો નથી, પરાભવ કરવા જેવો નથી. ઊંચા આત્માઓનો વિરોધ કરનારો હાથે કરીને જ પોતે ખાડો ખોદે છે અને પછી તેમાં પડે છે. પુણ્યશાળીને જોઈને રાજી થવું જોઈએ કે પુણ્યના ઉદયને ભોગવી રહ્યો છે તેમાં આપણે દુઃખી થવાનું કામ શું? અને ગુણીને જોઈને તો તેના અનુમોદક અને પ્રશંસક બનવાનું છે. જો ગુણીની અનુમોદના-પ્રશંસા નહિ કરીએ તો પછી કોની કરશું? ગુણીની પ્રશંસા તો આત્મામાં ગુણોનું બીજાદાન કરે છે તેના દ્વારા ભવાંતરે ગુણની પ્રાપ્તિ સહેલી બની જાય છે. ગુણવાનને બોઈને તો હૃદયક્રમળ સહસ્રદલે ખીલી ઉઠે તો જ એ સાધકની સાધકતા છે. જે બીજાનો વિરોધ કરે છે, પરાભવ કરે છે, પુણ્યશાળીની સામે પડે છે, તેનું પુણ્ય ઘટી જાય છે. તેનું વર્તુળ નાનું બની જાય છે. તેનો ચાહકવર્ગ ઘટતો જાય છે. પછી તે ગમે તેટલું સારું અને સાચું કહે તો પણ તેનો પ્રશંસક વર્ગ રહેતો નથી. પુણ્યવાન અને ગુણવાનનો વિરોધ એ પુણ્યને ઘટાડવાનું અને સમાજમાંથી ફેંકાઈ જવાનું કારણ છે. કયારેક પોતે બહુ પુણ્યશાળી હોય અને તેના કારણે બીજાનો વિરોધ કરીને પણ આગળ આવે તેવું જોવા મળે પણ તે ગુણોથી મહાન ન બની શકે. તે અજાત શત્રુ ન બની શકે તેના વિરોધીઓ ਬੰਦ।। હોય. હકીકતમાં તો જેના માટે એક પણ વ્યક્તિ ખરાબ ન બોલે તે જ જીવન જીવવાની કળા છે. કલિકાલમાં પણ "પંન્યાસ ભદ્રંકરવિજયજી મહારાજ" થઈ ગયા જેમણે સ્વપર સમુદાયમાં બધાની જ ચાહના મેળવી. તેમનો કોઈ विरोधी नहोतो. ते अष्रतशंत्रु अन्था. तेनुं ङारण तेमने पोताना ङर्णापूत હૃદયમાં વિશ્વમાત્રના જુવોના હિતને સ્થાન આપ્યું હતું. તેનો પડદ્યો એવો પડ્યો કે તેઓ દરેકના હૃદયમાં સ્થાન પામ્યા.

ગોશાળાએ પરમાત્માનો પરાભવ કર્યો. પ્રભુનો વિરોધી બન્યો તો અનંતકાળ સંસારમાં રખડશે. ગોશાળો મરતાં મરતાં પણ તીવ્ર પશ્ચાત્તાપના બળે સમક્તિ પામ્યો. અંતે પણ પોતાની તાસીર બદલી નાંખી તો અનંતકાળ પછી પણ મોઢો જરૂર જશે. પણ બારમા દેવલોકમાંથી આવ્યા પછી વિમલવાહન નામનો રાજા થશે. ઉદ્યાનમાં ફરવા જશે. ત્યાં મહાત્માને ધ્યાનસ્થ મુદ્રામાં રહેલા જોઈને પાડી નાંખશે. પાછા મહાત્મા ધ્યાનમાં ઊભા રહેશે, પાછા પાડી નાંખશે એના કારણે મહાત્મા ઉપયોગ મૂકશે. જાણશે કે અહો ! આ તો પૂર્વભવમાં તીર્થકરની આશાતના કરીને આવેલો છે. તેથી તેને તેનોલેશ્યા ફેંકી મારી નાંખશે. પછી ગોશાળાની સંસારયાત્રા શરૂ થશે. ત્યાંથી સીધો નરકે જશે. ભગવતી સૂત્ર તેરમા શતકમાં લખે છે, ગોશાળા

પ્રાયઃ દરેક ભવે આગ કે શસ્ત્રથી મુત્યુ પામશે. આમ આર્યાપવાદ-સજ્જન પુરૂષો-સંતપુરૂષોની નિંદા-પરાભવથી કેટલું નુકસાન થાય છે. તે ગોશાળાના, અંજનાના, રજ્જા સાધ્વીના દૃષ્ટાંત દ્વારા જાણી શકાય છે.

પૂ. હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ કહે છે કે ચોથી દૃષ્ટિમાં રહેલો આત્મા એટલો બધો સજજન બનેલો હોય છે. તેના ગુણની ગરિમા ઘણી હોય છે. તે ઉપશમરસમાં ઝીલતો હોય છે તેથી તેને કોઈનો પ્રતિક્ષેપ કરવો તે ફાવે તેમ નથી. સાચો જ્ઞાની કોઈની સાથે રેસકોર્સમાં ઉતરવાનું પસંદ કરતો નથી. રેસકોર્સમાં ઉતરવા કરતા મૌન રહેવામાં તે વદારે લાભ જુએ છે. મૌન રહેનારો અંદરમાં ઉતરે છે. અંદરમાં ઠરે છે. શાંતરસને અનુભવે છે. રેસકોર્સમાં ઉતરનારો અંદરમાં જઈ શકતો નથી. તેની નજર બહારના સત્ય તરફ હોય છે, વ્યવહાર સત્ય તરફ હોય છે, દ્રવ્ય સત્ય તરફ હોય છે જ્યારે જ્ઞાનીની નજર અંદરના સત્ય તરફ હોય છે, દ્રવ્ય સત્ય તરફ હોય છે જ્યારે જ્ઞાનીની નજર અંદરના સત્ય તરફ, નિશ્ચય સત્ય તરફ, ભાવ સત્ય તરફ હોય છે. ભાવ સત્યથી ભવની પરંપરાનો અંત આવે છે. માત્ર દ્રવ્યસત્યથી નહિ. માટે દ્રવ્ય સત્ય ભાવ સત્યનું કારણ બને તે રીતે પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ. દ્રવ્યસત્ય કરતા ભાવ સત્ય ઘણું ઘણું ઘણું મહાન છે. તેની ઉપેક્ષા કોઈ કાળે થઈ શકે નહિ. તેની ઉપેક્ષા એટલે આત્માના શુદ્ધ બુદ્ધ ચૈતન્યમય સ્વરૂપની ઉપેક્ષા. જગતમાં સર્વત્ર ભાવની જ પ્રદાનતા અને મુખ્યતા હોય છે અને તેની પ્રાપ્તિ માટે જ દ્રવ્યાદિનો ઉપયોગ કરવાનો હોય છે.

#### कुदृष्ट्यादिवन्नो सन्तो, भाषन्ते प्रायशः क्वचित् । निश्चितं सारवच्चैव, किन्तु सत्त्वार्थकृत् सदा ॥१४२॥

સંતપુરુષો - મહાત્માઓ ક્યારે પણ કુદૃષ્ટિ = હલકી દૃષ્ટિ = તુચ્છ દૃષ્ટિવાળા દુર્જન પુરુષની જેમ કુત્સ્થ = નિંદા બોલતા નથી. તો પછી કેવું બોલે છે તે કહે છે. પરંતુ સાર્થક, નિશ્ચિત અને પરોપકાર કરવાના સ્વભાવવાળું જ બોલે છે.

સાર્થક, નિશ્ચિત અને હિતકારી વચન બોલવાના સ્વભાવવાળા મુનિઓ હોવાથી તેઓ સર્વજ્ઞની નિંદા, પરિહાર વગેરે કેવી રીતે કરે? અર્થાત્ ન જ કરે. દુર્જન પુરુષો જેમ ફાવે તેમ બોલે છે. ઢંગઇડા વગરનું બોલે છે. પૂર્વાપર સંબદ્ધ વિનાનું બોલે છે. સાર વગરનું - તુચ્છ બોલે છે. તેમના વચનોમાં સારા શબ્દોનો પ્રયોગ હોતો નથી.

"બોલે તોલ મપાય" બોલવાથી માણસ કેવો છે? તેનું અંતઃકરણ કેવું છે? તે ઓળખાય છે. સજ્જન પુરુષો હંમેશા સાવધ વચનના ત્યાગ પૂર્વક, ભાષાનો વિવેક સાચવીને, મૃદુ અને નમ્ર ભાષામાં સામાને પ્રિય અને ઉપકારી થાય તેવું બોલે છે. તેઓની ભાષામાં ઉછાંછળાપણું, સંદિગ્ધપણું કે નિઃસારપણું હોતું નથી. રાજમાર્ગ પરથી રાજાની સવારી પસાર થવાની હતી. તે જોવા લોકોની ભીડ જમી હતી. સવારીના મોખરે સૈન્થના સિપાઈઓ શિસ્ત બદ્ધ ચાલી રહ્યા હતા. વચ્ચે અધિકારી વર્ગ હતો અને ચાર ઘોડાની શણગારેલી ગાડીમાં રાજા પોતે બેઠો હતો. રાજા વિવેકી હતો તેથી પ્રજાજનોના વંદનની સામે પ્રતિવંદન કરતો આગળ વધતો હતો. પરંતુ વચ્ચે જ સવારી ઘીમી પડી. રસ્તા પર એક અંધ ભિક્ષુક બેઠેલો હતો. એને વચમાં બેઠેલો જોઈને એક સિપાઈએ આગળ આવીને કહ્યું. એ અંધા દૂર ખસ. તને ભાન નથી કે રાજાની સવારી આવી રહી છે.

ભિક્ષુકે પોતાની દૃષ્ટિવિહોણી આંખોથી અર્થસૂચક ભાવથી તેની સામે જોઈને કહ્યું : ગુલામજી! ખસી જાઉં છું. મારા જેવા અપંગ પર રુઆબ જમાવવા માટે જ સિપાઈગીરી કરી રહ્યા છો કે શું? ભિક્ષુક અને સિપાઈની વાત સાંભળીને કુતૂહલ થવાથી પ્રધાનજી પોતે ત્યાં આવ્યા, અને બંનેની વાત અટકાવીને બોલ્યા ઓ સુરદાસ! થોડા આગળ ખસી જાઓ તો રાજાજીની સવારી પસાર થઈ શકે અને આપને પણ અડચણ નહિ પડે. વાત વધશે તો નકામી આપને ઇજા થશે.

સુરદાસે તેના અવાજને પારખીને જાણે અંતરની આંખો ખોલતો હોય, તેવા ભાવથી જવાબ આપ્યો : "જી નામદાર! પ્રભુ આપની વજીરતાને સલામત રાખે, હું હમણાંજ ખસી જાઉ છું. આપની આજ્ઞા મસ્તક પર ચઢાવું છું." આ રસપ્રદ વાત રાજાએ પણ સાંભળી ને તે ગાડી પરથી નીચે ઉતરીને સુરદાસ પાસે આવ્યો અને તેણે કહ્યું અરે સુરદાસજ ! થોડા ખસી જઈને અમને જવા દેશો? આ સાંભળતાં જ સુરદાસજીએ બે હાથ જોડીને વંદન કરતા કહ્યું: "નામદારનું રાજ્ય અમર તપો, મહારાજ! હમણા દૂર ખસી જાઊ છું. " રાજા તો સુરદાસની આ પરીક્ષા જોઈને આશ્ચર્ચ પામી ગર્ચો. તેણે પૂછ્યું ં જરા એ તો બતાવો કે આવી વિદ્યા તમે ક્યાંથી ભણ્યા ? પ્રથમ મળેલો એ સિપાઈ છે. બીજા મળેલા દીવાનજી છે અને હું રાજા છું. એ આપે કેવી રીતે જાણ્યું ? આપ જોઈ શક્તા નથી છતાં દરેકના જુદા જુદા દરજ્જાઓની આપને ખબર કેવી રીતે પડી ? સૂરદાસે કહ્યું :- " મહારાજ! અપરાધ ક્ષમા કરજો " આ સિપાઈએ મને આંધળો કહ્યો, મને લાગ્યું કે આવા તોછડા શબ્દોથી સંબોધનાર જરૂર કોઇ ગુલામ - સિપાઇ હોવો જોઈએ. ત્યાર પછી પ્રધાનજીએ મને ખાલી સૂરદાસ શબ્દથી સંબોધ્યો, એમના શબ્દમાં સાધારણ नभ्रता क्षेर्धने भें अनुभान हर्युं हे आ होई भोटा होद्देहार होवा क्षेर्धे अने જ્યારે આપે પદારીને મને સૂરદાસજી કહીને બોલાવ્યો, ત્યારે મને ખાત્રી થઈ ગઈ કે આપ અવશ્ચ રાજા છો.

सन्तो अने शास्त्रो आपणने से ४ समकावे छे न जारजातस्य ललाटशृंगम्, कुलप्रसूते ने च पाणिपद्मम् । यदा यदा मुञ्जति वाक्यबाणम् , तदा तदा जाति – कुलप्रमाणम् ॥

હલકા લોકોને પશુની જેમ માથા પર શીંગડા ઊગતા નથી, અને કુલવાનના હાથમાં કમળના પુષ્પો ખીલતા નથી. એ તો જ્યારે વાણીનો ઉચ્ચાર કરે છે. ત્યારે એની કુલીનતાની પરીક્ષા થઈ જાય છે. જેમ મોતીની પરીક્ષા પાણીથી થાય છે. તેમ વાણીદ્વારા જીવની પરીક્ષા થાય છે.

#### વાણી પરોપકાર માટે હો

मानव અને પશુ બંનેને ભાષા મળી છે પણ માનવની ભાષાનો અનુવાદ બીજી ભાષામાં થઈ શકે છે. અંગ્રેજીમાં બોલે તો ગુજરાતી, હિન્દી વગેરેમાં અનુવાદ થઈ શકે છે. પણ કૂતરાની ભાષાનો અનુવાદ બિલાડીની ભાષામાં થાય ? આથી માનવની ભાષા વિશિષ્ટ છે. માનવની ભાષા કોઈના વિકાસ અને પ્રેરણાનું પ્રબળ સાદન બની શકે છે. અને આજ ભાષાનો વિવેક વિના ઉપયોગ થાય તો કાંઈકના ઉદ્ધેગ, પતન અને વિનાશનું નિમિત્ત પણ બની શકે છે. સારી અને કિંમતી ચીજ ઉપર ચોકી પહેરો જોઈએ તેમ આ ભાષા ઉપર બન્નીસ દાંતોનો ચોકી પહેરો છે અને જેની આસપાસ હોઠ રૂપી બે કિલ્લાઓ છે એવી આ ભાષા કિંમતી છે.

કાંટો, વીંછી કે સર્પ જે નુકસાન ન કરી શકે તે આ ભાષા કરી શકે છે. સર્પનું ઝેર ઉતારી શકાય પણ જીભના ડંખનું ઝેર કાતિલ છે. આ ઝેરતો ભવોભવ ચાલે માટે જ વાણી પરોપકાર માટે હોવી જોઈએ.

જેમ મોટરમાં બ્રેક હોય તો અકસ્માત થતો બચે છે. તેમ વાણી પર બ્રેક હોય તો ઘણા નુકસાન થતા અટકે, લાભ થાય. છદ્દમસ્થ માત્ર ભૂલને પાત્ર છે એ ભૂલને સુધારવા માટે વાણી પવિત્ર રાખવી જરૂરી છે. એને માટે આપણે ત્યાં માફી, क्षमा, मिरछामि हुड्ड५ शબ्६नो प्रयोग કરાય છે. અનાર્ચ સંસ્કૃતિ પણ ભૂલ થતા Sorry, I beg your pardon, Excuse me. વગેરે શબ્દો દ્વારા હૃદયનાં દુ:ખની લાગણી વ્યક્ત કરે છે.

ઇતિહાસના પાના વાંચતા એક વાત ઊડીને નજરે પડે છે કે મૌનથી ક્યાંચ ઝઘડો થયો નથી. લોકો કહે છે કે મહાભારતનું યુદ્ધ જુગારમાંથી થયું છે પણ ના, તેવું નથી, બોલતાં આવડ્યું નથી માટે થયું છે. દુર્યોધન ઉતાવળથી સભામાં પ્રવેશ કરે છે. સામે બારણું છે એમ માની એ અંદર જવા જાય છે. ત્યાં એ કાચ સાથે અથડાય છે. જે દરવાજો માન્યો તે કાચ હતો. તેમાં બારણાનું પ્રતિબિંબ હતું, એ ભ્રમથી અથડાઈ પડે છે ને પાછો ફરે છે. દ્રૌપદી સામેના ઝરૂખામાં ઊભી છે તે આ બનાવ જોઈને હસી પડે છે અને કટાક્ષમાં કહે છે "આંદળાના દીકરા આંદળા જ હોય."

દૂર્યોદ્યનને થાય છે કે આતો દ્રોપદી દ્વારા મારા અને મારા વડીલોનું અપમાન થયું. માણસ જીવનભર પોતાના અપમાનને યાદ રાખે છે. માણસ મરે છે ત્યારે પણ અપમાનને યાદ કરતો કરતો મરે છે. આમ પરંપરાએ વેર બંધાય છે. ઈસ. ૧૯૧૮માં જર્મનીને ગુલામ ન બનાવ્યું હોત તો હિટલર ન પાક્ત. હિટલર એ અપમાનની ખેતીનો પાક છે. વેરનું પરિણામ છે.

द्रोपदीना शબ્દોથી વેરના બીજ વવાય છે ને તેમાંથી મહાભારત સર્જાય છે. અપમાન એ ડંખ છે. તે સહેલાઈથી નીકળતો નથી. તે વેર લઈને જ શાંત થાય છે. દૂર્યોદાનના કપાળમાં ચોંટ લાગી તેને તો તેણે સહન કરી લીદી પણ દીલમાં લાગેલા વાણીના તીરને એ સહન ન કરી શક્યો એણે ત્યાંજ મનમાં સંકલ્પ કર્યો ' મને આંદાળાના દીકરા કહેનાર દ્રોપદીને નિર્વસ્ત્ર ન કરું તો હું દૂર્યોદાન નહિ.'

જયારે પાંડવો વનમાં ગયા, ૧૨ વર્ષનો વનવાસ અને એકવર્ષનો ગુપ્તવાસ તેમને પાળવાનું નક્કી થયું પછી તે સમય પૂરો થતા શ્રીકૃષ્ણ દૂર્યોદનને સમજાવવા ગયા, તું વધુ નહિં તો માત્ર પાંચ ગામ પાંડવોને આપ પણ તે જરાય માનવા તૈયાર નથી. તે કૃષ્ણને કહે છે કે હું આપનો ધર્મ સાંભળું છું પણ મારું અંતર સાંભળતું નથી. એક સ્ત્રીની લાજ લેવી એ ભયંકર કોટિનો અધર્મ છે એ હું જાણું છું. હું એ માર્ગે જવા માંગતો નથી પણ મારું તન-મન મને એ માર્ગે ઘસડી જાય છે. આ ઉપરથી ખ્યાલ આવે કે એક વચન ઉચ્ચારતી વખતે કાંઇ વિચાર ન કર્યો એટલે આખો રણ સંગ્રામ ઊભો થઇ ગયો. અણુબોંબ, હાઇડ્રોજનબોંબ અને એટમબોમ્બમાં જે તાકાત નથી તે તાકાત વાણીમાં છે.

# વિવેક અને વૈરાગ્ય જીવન નોકાના બે હલેસા

વિવેકી હંમેશા હંસવૃત્તિ રાખે છે. કાકવૃત્તિ નહિ. વિવેકના અભાવમાં ભીષણ પરિસ્થિતિ સર્જાય છે. દ્રોણ અને દ્રુપદ, સુદામા અને કૃષ્ણની જેમ અગ્નિવેશના આશ્રમમાં સહાધ્યાયીઓ હતા. એટલું જ નહિ બંને પરમ મિત્રો હતા. એકવાર દ્રુપદનો અંગુઠો પાક્યો ત્યારે તેની દારૂણ વેદનાને શાંત કરવા દ્રોણે આખી રાત બેસી અંગુઠાને કુંકો મારી હતી વળી બંનેએ બેસીને ઘણી વાર ભાવિ જીવનના મધુર સ્વપ્નો સેવ્યા હતા. આશ્રમ છોડ્યા પછીથી દ્રુપદ પાંચાલ દેશના રાજા બન્યા અને દ્રોણ અકિંચન બ્રાહ્મણ રહ્યા. એમની ગરિબાઇ સુદામાની યાદ અપાવે તેવી હતી. એમના ઘરમાં એકના એક પુત્ર અશ્વત્થામાને પીવડાવવા માટે દૂધનો છાંટો ન હતો. માતા ફૂપી દૂધને બદલે લોટ ડોઇને બાળકને પાતી હતી. અને પતિ સમક્ષ બળાપો કાઢતી કે આ ગરીબાઇમાં દિવસો કેમ પસાર થાય? બાળકનો તો કાંઇ વિચાર કરો!

તે વખતે દ્રોણની નજર પોતાના પરમ સખા દ્રુપદ ઉપર જાય છે. એક જ આશા છે કે હું તેના રાજ્યમાં જઈશ તો દ્રુપદ જરૂર આવકારશે. સિંહાસન ઉપરથી દ્રુપદ ઉભો થઈ જશે. મને ભેટી પડશે. અને મારી આપત્તિમાં મદદરૂપ થઈને જરૂર ગરીબાઈનો અંત આણશે. માનવી દુઃખમાં હંમેશા ભાવિસુખની કલ્પનાઓમાંજ રાચતો હોય છે. આશાના મોદક ખાતો હોય છે. પરંતુ તેને ખબર નથી કે આ સંસાર ફૂર છે તેણે અનંતાનંત આત્માઓની લાગણીઓને કચડવાનું જ કામ કર્યું છે. જો માનવીની બધી જ આશાઓ સફળ થતી હોત તો પછી સંસાર અસાર શાનો ? જ્ઞાનીઓએ સંસારને અસાર અને દુઃખ રૂપ કહ્યો છે અને તેથી જ તેને છોડવાની સલાહ આપી છે કારણ કર્મોની પરાધીનતામાં તો દુઃખ, ત્રાસ, વિડંબના, નાલેશી જ છે.

द्रुपहना हरानर तरङ् द्रोश होंशे होंशे लाय छे पण लहारथी ल पहेरगीर अटडावे छे. द्रोश એક वात डहे छे डे तुं लईने એटला ल समायार आप डे तमारो जाजमित्र द्रोश तमने मजवा आव्यो छे. द्रुपहने समायार आप्या छतां तेने हर्ष थतो नथी. पोते राल छे. द्रोश सामान्य मानवी छे तेथी जाव्यडाणनी मैत्री होवा छतां तेने आवडारतो नथी. द्रोश सामे लवा छतां तेनी सामे पश लेतो नथी. अने तेनी आपित टाजवानी वात तो हूर रही पश " मैत्री तो समान वस्ये ल संलवे" सम इहीने द्रोशनुं अपमान इरे छे. आनाथी द्रोशने सजत आद्यात लागे छे. अंगे अंगमां वेरनी आग प्रलविश्व अठी. अने हऽहऽता अपमाननो जहलो लेवाना संडल्प साथे तेमशे द्रुपहनी रालधानी छोडी अने विद्यार्थुं डे द्रुपहने हराववामां महहरूप थाय तेवुं शक्तिशाणी रालय हित्तिनापुरनुं छे सेटले तेओ त्यां गया.

એ યુગમાં શસ્ત્ર વિદ્યાના જ્ઞાતા તરીકે ગુરુદ્રોણની પ્રતિષ્ઠા હતી. તેમના પિતા ભરદ્ધાજ ભારતની એક સર્વશ્રેષ્ઠ જ્ઞાનપીઠના આચાર્ચ હતા. જ્ઞાની પુરુષોમાં तेमनी गणना हती. तेमनो महामूलो ख्राह्मण वारसो द्रोणायार्थे न संलाण्यो. तेमणे ख्राह्मण छवननो त्याग हरी होरव-पांडवोना राषणुरु थवानुं पसंह हर्युं. आम वेरना अग्निसे तेमनामां रहेवा विवेहने जाणी मूह्यो. साथे तेमनो संहत्प सिद्ध थयो. पांडव-होरवोनी मह्हथी तेमणे द्रुपहनो पराक्षव हर्यो अने तेनी पासेथी अड्धुं राष्य वर्नी पर ह्या हरी पाछुं सोप्युं.

વેરનું શમન થયા પછી તેમનામાં સત્તાની આસક્તિ જન્મી રાજમહેલનો વૈભવ, હસ્તિનાપુરમાં પોતે જમાવેલો પ્રભાવ આ બધું તેમના ગળે વળગ્યું ! પરિણામે તેઓ અંતકાળ સુધી દૂર્યોધનના આશ્ચિત થઈને રહ્યા.

તેઓ પાંડવોને અને તેમાં પણ ખાસ કરીને અર્જુનને ખૂબ ચાહતા હતા છતાં સત્તામોહને લીધે ન્યાયનો પક્ષ ન લઈ શક્યા અને યુદ્ધમાં ન્યાયી એવા પાંડવોનો પક્ષ ન લેતા અન્યાયી કોરવોનો પક્ષ લીધો. હસ્તિનાપુરની નાનકડી દુનિયાના વૈભવની ખેવના ન કરી હોત અને પિતાની મહાન વિધાના વારસાનું સો ક્ષત્રિયોને વિતરણ કર્યું હોત તો અનેક તેજસ્વી શસ્ત્રજ્ઞાતાઓ તેઓ તૈયાર કરી શક્યા હોત પણ અવિવેક અને આસક્તિ આડા આવ્યા અને પરિણામે એક મહાન આશ્રમની પરંપરા લુધ થઈ. વળી તેમણે ન્યાયનો પક્ષ લીધો હોતતો કોરવ પાંડવો વચ્ચેનું ભીષણ યુદ્ધ કદાય અટકી ગયું હોત "મેત્રી તો સમાન વચ્ચે જ સંભવે " એ દ્રુપદના એક ક્ષુદ્રદૃષ્ટિવાળા વાક્યે કેટલો અનર્થ ઊભો કર્યો તે વિચારવા જેવું છે.

### निश्चयोऽतीन्द्रियार्थस्य योगिज्ञानाद्दते न च । अतोऽप्यत्रान्धकल्पानां विवादेन न किञ्चन ॥ १४३॥

સર્વજ્ઞ છે કે નહિ, તેમના વચનો સાચા છે કે નહિ, નરક છે કે નહિ, કપિલ, સુગતાદિ સર્વજ્ઞ છે કે નહિ ઇત્યાદિ અતીન્દ્રિય અર્થનો નિશ્ચય યોગીજ્ઞાન વિના શક્ય નથી તેથી સર્વજ્ઞના વિષયમાં આપણે અંધ જેવા છીએ. સર્વજ્ઞ રૂપ અતીન્દ્રિય તત્ત્વ ને જોઈ શક્તા નથી. તો પછી તે વિષયમાં વિવાદ વડે શું? અર્થાત્ કોઈ પ્રયોજન નથી. તે વિષયમાં વિવાદ કરવો એ નિષ્ફળ છે. વિવાદ સમ્યગ્ચિત્તના નાશને કરનારો છે.

આત્મા, પરમાત્મા, સર્વજ્ઞાદિ तत्त्वो ઇન્દ્રિયથી જાણી શકાતા નથી કારણકે ઇન્દ્રિયો દ્વારા રૂપી પુદ્દગલનું જ ગ્રહણ થાય છે. રૂપી પદાર્થોના વિષયમાં જ ઇન્દ્રિયો પ્રવર્તે છે જયારે આત્મા, સર્વજ્ઞાદિ તત્ત્વો તો ઇન્દ્રિયાતીત છે. અને તે તો યોગિજ્ઞાનનો વિષય છે. અતીન્દ્રિયાર્થના નિશ્ચયની બાબતમાં આપણા જેવા

છદ્મસ્થોનો અધિકાર નથી. પ્રસ્તુતમાં યોગીજ્ઞાનથી વિશિષ્ટ પ્રકારનું શ્રુતજ્ઞાન તથા અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્ચવજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન રૂપ આત્મપ્રત્યક્ષ જ્ઞાનનું ગ્રહણ કર્યું છે.

अनिधिन्नारी येष्टा सर्वत्र वर्ष्य छे - જે विषयमां आपणुं ज्ञान पहोंयतुं नथी ते विषयमां आग्रह राजवो, पर्नी निंहा કરવી, બીજાને ખોટા કહેવા, તેના સ્વરૂપની બાબતમાં સ્વચ્છંદ કલ્પના કરવી, મિથ્યા સંઘર્ષ કરવો, વાગ્યુદ્ધ કરવું, વાદ-વિવાદ કરી થૂંક ઉડાડવું, ખંડન મંડનના આટાપાટા ખેલવા, વેમનસ્ય વધારવું તે મૂર્ખતા છે. અનિધિકારી ચેષ્ટા એ અવિવેક, મંદબુદ્ધિતા અને અનાવડતનું સૂચક છે. તેનાથી જગતમાં હાંસીપાત્ર બનાય છે. અનાદેય, અપયશ, દુર્ભગ નામ કર્મ બંધાય છે. વિવેકી સર્વત્ર પોતાનું સ્થાન, શક્તિ, પુણ્ય, સામર્થ્ય જુએ પછી પણ લાભ દેખાય તો બોલે અન્થથા મૌન રહે છે.

ચોગિજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે વિશિષ્ટ પ્રકારનો મોહનીય અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ અપેક્ષિત છે. યોગી તે છે કે જે હંમેશા પોતાના સચ્ચિતનું રક્ષણ કરે છે. કારણ કે તેના ઉપર જ ઉજ્જવળ ભવિષ્યનું મંડાણ નિર્ધારિત છે. એ સચ્ચિતનો જ જો નાશ થઇ જતો હોય તો પછી આપણી પાસે રહ્યું શું? સચ્ચિત્ત એ તો આપણું સાચું દાન છે. જ્ઞાનીની આજ્ઞામુજબ ત્રણેયોગોનું સમ્યક્પ્રવર્તન કરવા દ્વારા સચ્ચિત્તનું પાલન, પોષણ, રક્ષણ અને વર્દન કરવાનું છે. અધ્યાત્મના માર્ગમાં આ જ કમાણી છે સાધકને પોતાનું ચિત્ત મલિન થાય એવી કોઈ પ્રવૃત્તિ ફાવે નહિ. પોતાના સચ્ચિત્તનો જેનાથી નાશ થતો હોય એવી કોઈ પણ પ્રવૃત્તિ કરાય નહિ. સચ્ચિત્તને તો હંમેશા માખણ જેવું મુલાયમ રાખવાનું છે તો જ તેનામાં ગુણોનો પ્રાદુર્ભાવ થઈ શકે તેના ઉપર જ બીજી બીજી સિદ્ધિઓ, ઉપર ઉપરના ગુણઠાણા અને આગળ આગળની દૃષ્ટિઓ પ્રાપ્ત થવાની છે. અનિશ્ચિત્તપણે વાદવિવાદ કરતો આત્મા ઘાંચીના બેલની જેમ તત્ત્વના અંતને પામતો નથી. વાદ-વિવાદ કરવાથી સચ્ચિત્તનો નાશ થાય છે. વ્યક્તિ સાથે સ્પર્ધા જાગે છે. વિરોદીપણાનો ભાવ જાગે છે. મિથ્યાવિવાદથી લાભ નથી થતો પણ નુકસાન જરૂર થાય છે. રાગ-દ્વેષની વૃદ્ધિ થાય છે.

शास्त्रमां जतावेता पांच प्रकारना अनुष्ठानमांथी पहेता जे अनुष्ठान विषानुष्ठान अने गरवानुष्ठान से सिख्यत्तनुं मारण करनारा होवाथी वर्ष्य कह्या छे. विषानुष्ठान तत्कात सिख्यत्तनो नाश करे छे क्यारे गरत अनुष्ठान कार्णांतरे सिख्यत्तनो नाश करे छे. सिख्यत्तना नाशथी हुर्गति थाय छे. क्यारे સચ્ચિત્તની રक्षा કરવાથી સદ્ગતિ यावत् मोक्षपंटनी प्राप्ति थाय छे. गिष्तुंडुमाल, अवंतीसुंडुमाल, अंधिंडमुनि, मेतारि भुनि, वीरप्रभु आ अधारे उपसर्भों पण सच्चित्तनी रक्षा हरी. मरणांत इष्टमां पण डग्या नहीं. तो मोक्ष अने सद्गतिनी प्राप्ति हरी. महासती सीताश्च, अंपना, हमयंती विगेरें पण पोताना चित्तने हटोंडटीनी पणे अगडवा न हीं हो सद्गति पाम्या. प्यारे रावणे डामथी, दूर्यों ह्वें अहंडारथी, अहारते डों ह्यें तो सुंभूम अने मम्मणे लोंभथी, मंगु आयार्थे रसनाथी सच्चित्तनुं मारण हर्युं तो हुर्गति अने हलंडी योनि पाम्या.

પાયસમાં ગોયમનો અંગુઠો, તેમ શ્રુતમાંહી અનુભવ જાણોરે વાદવિવાદ અનિશ્ચિત કરતો, અનુભવ વિણ જાય હેઠોરે

-શ્રીપાળ રાસ, ઉપાધ્યાયજી મહારાજ.

ચોગની દૃષ્ટિના વિકાસમાં આગળ વધવા ઇચ્છતા સાધકને હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ વાદ-વિવાદ સામે લાલબત્તી ધરી રહ્યા છે. સચ્ચિત્તના નાશક તરીકે ઓળખાવી રહ્યા છે અને તેનાથી બચવાનો ઉપદેશ આપી રહ્યા છે.

જે ચીજમાં આપણી બુદ્ધિ પહોંચે નિહ, જે ચીજ આપણા જ્ઞાનના વિષयની બહાર હોય તે વિષયના અભિપ્રાયમાં મૌન રહેવું. અનુભવી મહાપુરુષોના વચનનો સહારો લેવો. તેમાં શ્રદ્ધા રાખવી. તેની સલાહ લેવી. તેના કહ્યા મુજબ ચાલવું તે આગળ વધવાનો માર્ગ છે. અધ્યાત્મના માર્ગમાં દરેક ચીજનો સમભાવે નિકાલ કરવાનો છે. ખોટા વાદવિવાદ કરવાથી પરસ્પર વાણીના એટેક થાય છે તેનાથી બંને આત્મ - ઘરમાંથી બહાર નીકળી જાય છે. સમતાંગણ સમરાંગણ બને છે. બંને એકબીજા ઉપર અતિક્રમણ કરે છે. અતિક્રમણથી મન, વચન, કાયા વારંવાર નિયમની બહાર જાય છે. તેનાથી બચવા આત્માને પ્રતિક્રમણ કરવું પડે છે. માટે સચ્ચિત્તનો નાશ કરનારા ખોટા વાદવિવાદથી બચવા જેવું છે. અધ્યાત્મ તો અનુભવને પ્રાપ્ત કરવા માટે છે. સ્વાનુભૂતિથી સંસાર પરિભ્રમણનો છેડો આવે છે જ્યારે વાદવિવાદથી તો સંસાર વધે છે.

# न चानुमानविषय एषोऽर्थस्तत्त्वतो मतः ।

#### नचातो निश्चयः सम्यगन्यत्राप्याह धीधनः ॥ १४४॥

સર્વજ્ઞ રૂપ અર્થ તત્ત્વથી અનુમાનનો પણ વિષય બનતો નથી અને અનુમાન દ્વારા અન્યત્ર પણ સમ્યગ્ નિશ્ચય થતો નથી. બુદ્ધિદ્યન ભર્તૃહરિએ કહ્યું છે.

આગળના શ્લોકમાં જ્યારે કહેવાયું કે સર્વજ્ઞાદિ અતીન્દ્રિય અર્થો યોગિજ્ઞાન વિના જાણાતા નથી એટલે આ વિષયમાં વિવાદ વડે સર્યું. ત્યારે એની સામે

શંકા કરે છે કે સર્વજ્ઞાદિ અર્થો ભલે પ્રત્યક્ષથી આપણે ન જાણી શકીએ કારણ કે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન તો વર્તમાનનો જ વિષય કહે છે. પરંતુ અનુમાન ज्ञानथी तो ते लाशी शहाय ने ? हारण हे अनुमानज्ञान - व्याप्तिज्ञान तो ત્રણે કાળનું ગ્રહણ કરે છે. અને તેથી અનુમાન દ્વારા - યુક્તિ દ્વારા સર્વજ્ઞાદિ પદાર્થીનો નિર્ણય શા માટે ન થાય ? તેનું સમાધાન આપતા કહે છે કે અતીન્દ્રિય અર્થ જેમ પ્રત્યક્ષનો વિષય નથી તેમ અનુમાનનો - યુક્તિનો પણ વિષય નથી. ગમે તેવા બુદ્ધિમાન અને તાર્કિકની યુક્તિઓ ત્યાં પહોંચી શકતી નથી. યુક્તિવાદથી અતીન્દ્રિય તત્ત્વ જાણી શકાતું નથી. અતીન્દ્રિય તત્ત્વ ઇન્દ્રિય અને મનથી ૫૨ છે. તર્કવાદ બુદ્ધિનો વિષય હોવાથી બુદ્ધિગમ્ય છે. અને બુદ્ધિ એ તો કેવલજ્ઞાનનો અંશ છે, જે બિંદુ તુલ્ય છે જ્યારે આત્મા એ તો સમુદ્ર છे. आत्मा डेववज्ञान स्वरूप छे तो डेववज्ञान स्वरूप समुद्रने जिंदुतुत्य जुद्धि કેવી રીતે જાણી શકે? બીજું બુદ્ધિ અપૂર્ણ હોવા સાથે રાગ દ્વેષાદિ વિકારોથી ખરડાયેલી છે તે વિશુદ્ધ એવા અતીન્દ્રિય તત્ત્વનો નિર્ણય કેવી રીતે કરી શકે? અવિશુદ્ધ અને અપૂર્ણતત્ત્વથી પૂર્ણ અને શુદ્ધ તત્ત્વ કેમ જણાય? સંખ્યાત પ્રદેશી રકંધો, અસંખ્યાત પ્રદેશી રકંધો અને કેટલાક અનંતપ્રદેશી રકંધો કે જે રૂપી છે તેને જાણવા માટે પણ બુદ્ધિ સમર્થ નથી તો પછી અનુમાન - યુક્તિવાદ કે જે બુદ્ધિ तत्त्वनो विषय છે तेना द्वारा અतीन्द्रिय આત્માદિ तत्त्वो तो કેવી રીતે જણાય?

અનુમાન દ્વારા અતીન્દ્રિય પદાર્થો તો નથી જણાતા પરંતુ સામાન્ય પદાર્થોનો પણ સમ્યગ્નિશ્ચય અનુમાન દ્વારા થઈ શક્તો નથી. દા. ત. જ્યાં જ્યાં ધુમાડો છે. ત્યાં ત્યાં અગ્નિ છે. આ અનુમાન ખોટું પડી શકે છે કારણ કે જ્યાં જ્યાં ધુમાડો દેખાય છે. ત્યાં તેની મૂલાવચ્છિન્ન ધારા તો દેખાતી નથી તેથી અગ્નિ જ્યાં તત્કાળ નાશ પામી ગયો છે તેવા સ્થળમાં પણ દૂરથી ધુમાડો દેખાઈ શકે છે અથવા તો અતિનજીકના સ્થળમાં અગ્નિથી પેદા થયેલા ધુમાડાને કોઈ વાસણમાં ઢાંકી દેવામાં આવે અને પછી થોડા સમય બાદ તેને ઉદ્યાડવામાં આવે તો તેવા સ્થળમાં ધુમાડાને જોઈને અગ્નિનું અનુમાન ખોટું ઠરી શકે છે અને આ જ વાત બુદ્ધિ છે ધન જેનું એવા ભર્ત્-હરિએ કહી છે.

यत्नेनानुमितोऽप्यर्थः कुशलैरनुमातृभिः। अभियुक्ततरैरन्यैरन्यथैवोपपाद्यते ॥ १४५ ॥

કુશલ અનુમાનકારો વડે યત્નથી અનુમિત કરાયેલો (અનુમાન દ્વારા

निर्धीत કરાયેલો) અર્થ બીજા કુશલ અનુમાનકારો વડે બીજી જ રીતે સિદ્ધ કરાય છે.

અન્વય વ્યતિરેકના જાણકાર કુશલ અનુમાન કરનારાઓ વડે यत्नेन -અન્વય વ્યતિરેક વ્યાપ્તિને અનુસારે અનુમાન દ્વારા નિશ્ચિત કરાયેલો એવો પણ અર્થ **अभियुक्ततरै:** બીજા અતિકુશલ એવા અન્વયાદિના જાણકાર તાર્કિકો વડે अन्यथा एव ભિભ્ન રીતે જ સિદ્ધ કરાય છે. અર્થાત્ પૂર્વના અન્વયાદિના જાણકાર વડે અનુમાન દ્વારા જે પદાર્થ નિર્ણીત કરાયેલો હોય તેમાં અસિદ્ધિ, વ્યભિયારાદિ દોષો આપીને જુદી રીતે નિર્ણીત કરાય છે.

डारण होय त्यां डार्य होय आ अन्वयं छे अने डारण नथी तो डार्य न होय ते व्यतिरेड छे. हंड होय तो घडो होय ते अन्वय अने हंड न होय तो घडो न होय ते व्यतिरेड छे.

કાર્યની સિદ્ધિ કારણની સિદ્ધિને જણાવે છે અને કારણની સિદ્ધિનો અભાવ કાર્યની સિદ્ધિના અભાવને જણાવે છે તે ક્રમસર અન્વય વ્યાપ્તિ અને વ્યતિરેક વ્યાપ્તિ છે જેમ કે -

જ્યાં ધૂમાડો છે ત્યાં અગ્નિ છે તે અન્વય વ્યાપ્તિ છે અને

જ્યાં અગ્નિનો અભાવ છે ત્યાં ધૂમાડાનો પણ અભાવ છે આ વ્યતિ<del>રેક</del> વ્યાપ્તિ છે.

जुद्धिशाणीओ वडे जुद्धिना कोरे वर्ड क्षणावीने सिद्ध हरेका पहार्थी ओ अंतिम सत्य ३पे होता नथी. हारण हे ते पछीना हाणमा थयेका जीका जुद्धिशाणीओ ते क पहार्थीने पोतानी जुद्धिना कोरे जोरा हेरवी नवा पहार्थी कालमां मूहे छे. न्यूरनना प्रज्यात अस सिद्धांतोने हेशहाणनी निरुपेक्षता अने अतिमाध्यम एथरनी पूर्वधारणाओं पर स्थापित हरी आणुं मिहेनिहल सायन्य रयायुं. हवे ते क धारणाओंने आईन्स्टाएने अथथार्थ हरावी हेशहाणनी सापेक्षता सिद्ध हरी विज्ञानने नवी हिशा आपी परंतु अहीं पस प्रहाश तरंगोना माध्यम एथर, गुरुत्वाहर्षण अने अन्य यूंजहीय जिलाना प्रसारणा माध्यम विषयह विसंवाहितामां तेओ अथडाया हरे छे. आक सुधी पस आईन्स्टाईन अने प्लेंहना सिद्धान्तोंने पूर्वधारणाओंना (हायपोथीसीसना) दृढ पाया प्राप्त थया नथी. आनुं हारण स्पष्ट छे हे अते तो होईपण विज्ञान मारे जुद्धियी पर अने के मात्र शुद्ध स्वाधीन (ईन्द्रिय मन अने जुद्धिना आवंजनथी रहित) अवा हेवलज्ञानने क प्रत्यक्ष थई शहे छे तेवा आगिमिह पहार्थीने हायपोथीसीसना स्थाने स्थापित हर्या विना विह्रासनी यरमसीमा प्राप्त हरवी ते अशह्य हर्छी शहाय तेटली हह सुधी मुश्हेल छे.

## યેજ્ઞાનિક દૃષ્ટિની સમીક્ષા

समयना वहेश साथे विज्ञाननी मान्यताओ पश जहसाती रहे छे विज्ञान એક એવી नहीं छे जेमां नित नित नवी नवी सहेरो अह्या हरे छे. हाजला तरीड़े सो वर्ष पूर्वे छलेडिट्रिसिटी - विद्युत अने युंजडत्व એ जंने जुही शिक्तिओ मानवामां आवती हती. परंतु गई सहीमां ओर्स्टींड अने इंराडेना प्रयोगोओ जतावी आप्युं डे विद्युतनो प्रवाह हंमेशा युंजडीय क्षेत्रथी वींटणायेलो होय छे अने अमुङ संयोगोमां युंजडीय जा विद्युत प्रवाहो जन्मावे छे. अ प्रयोगोथी छलेड्ट्रोमेग्नेटीड झीटडनी शोध थर्ड अने विद्युत अने युंजडत्व એ जंने मूजमां એड ज शिक्ति छे એ मान्यता आडार पामी.

આધુનિક પદાર્થ વિજ્ઞાનના અત્યંત માનીતા સિદ્ધાંતો ક્વોન્ટમ થિઅરી, થિઅરી ઓફ રિલેટિવિટિ અને યુનિફાઈડ ફીલ્ડ થિઅરી ગણિતના આધારે તારવવામાં આવ્યા છે. ગણિતના આધારે નક્કી થયેલા આવા કેટલાયે સિદ્ધાંતો વખત જતાં અધૂરા જણાય છે અને ત્યારે એના આધારે તારવેલ બીજા અનેક નિયમોનું ય પરિમાર્જન કરવું પડે છે.

બે સૈકાથી વધુ સમયના પ્રયોગો અને સિદ્ધાંતો એ વાત ભારપૂર્વક કહેતા હતા કે પ્રકાશનાં મોજા છે. છતાં આઇન્સ્ટાઈનના ફોટોઇલેક્ટ્રિકના નિયમે એટલી જ પ્રબળતાથી એ બતાવ્યું કે પ્રકાશના કણો - 'ફોટો' છે.

એવી જ રીતે ઈ.સ. ૧૯૨૫માં ફ્રાન્સના એક યુવાન પદાર્થિવજ્ઞાની લુઈ-ડ-બ્રોગ્લીએ સૂચન કર્યું કે ઇલેક્ટ્રોનને ક્ષ્ણ -Praticle ન માનતાં મોજાંઓની એક રચના વિશેષ માનીએ તો બીજી કેટલીક ગૂંચો ઊકલી જાય છે. આ સાહસિક ધારણાએ ક્વોન્ટમ સિદ્ધાંતને અનુસરતાં આ પહેલાના બે દાચકાના સંશોધનો કે જેના આધારે વૈજ્ઞાનિકોએ પદાર્થના મૂળભૂત ઘટકના વિશે અમુક ચોક્કસ ખ્યાલો બાંધી દીધેલા તેને ફેંકાવી દીધા. એવું જ યુનિફાઇડ થિઅરી વિશે પણ બન્યું. આઇન્સ્ટાઇને પ્રથમ ઇ.સ. ૧૯૨૯માં એ થિઅરી અંગે પોતાનો સિદ્ધાંત જાહેર કર્યો. પાછળથી આઇન્સ્ટાઇનને ખૂદને જ એ સિદ્ધાંત ખામી ભર્યો લાગતાં તેણે એને ફગાવી દીધો, અને ઇ.સ.૧૯૪૯માં નવી થિઅરી રજૂ કરી. ઇ.સ. ૧૯૪૮માં હરમન બોન્ડી, થોમસ ગોલ્ડ અને ફેડ હોઇલેએ વિશ્વની ઉત્પત્તિ કઇ રીતે થઇ એ સમજાવતી "સ્ટેડી સ્ટેટ થિઅરી" કાઢી, પરંતુ એ થિઅરીના મુખ્ય ઘડવૈયા ફેડ હોઇલેએ જ ઈ.સ.૧૯૬૫માં જાહેર કર્યું કે પોતાનો સિદ્ધાંત ખોટો છે. એ જ રીતે ઇલેક્ટ્રોન કે જે ઈ.સ. ૧૯૨૫ સુધી પદાર્થ (Matter)ના અંતિમ ઘટક તરીકે મનાતા હતા અને 'વિશ્વના પાયાના આધાર' ગણાતા હતા તે આજે માત્ર ઇલેક્ટ્રિકલ ચાર્જ બની ગયા છે.

ે ગુંફાનિક સિદ્ધાંતોની અસ્થિરતા વિશે આજે વૈજ્ઞાનિકો પોતે પણ સજાગ છે. બ્રિટિશ પદાર્થ વૈજ્ઞાનિક સર જેમ્સ જીન્સ કહે છે કે,

આજે અમે આ અનુમાન કરવા પ્રેરાયા છીએ, પરંતુ કોને ખબર છે કે જ્ઞાનની સરિતા આગળ જઈને હજી પણ કેટલા વળાંક લેશે?… આજ સુધીમાં અમે જે કાંઈ કહ્યું છે, અને તત્કાળ પૂરતા જે કાંઈ નિર્ણય આગળ ધર્યા છે. તે સર્વ અનિશ્ચિત અને સાચું કહીએ તો, માત્ર કલ્પનાનું ઉક્રયન છે.

ક્વોન્ટમ થિઅરીનો જનક મેક્સ પ્લેંક કહે છે કે, 'એક કોચડો ઉકેલીએ કે એથી ય વધુ ગૂંચવણ ભર્યો નવો કોચડો સામે આવે છે.' એડીંગ્ટન જેવા અગ્રગણ્ય વૈજ્ઞાનિક કહે છે કે ભૌતિક જગતનું ચેતના સાથે અનુસંધાન ન કરીએ તો તે એક કલ્પના જ બની રહે છે.

આઇન્સ્ટાઇન કહે છે. "વિશ્વને આલિંગતો આધ્યાત્મિક અનુભવ એ વૈજ્ઞાનિક સંશોધનનો અત્યુત્તમ અને પ્રબળ આધાર છે. અગમ્યનું સંવેદન એ આપણા અનુભવમાં આવતી ઊંડામાં ઊંડી અને પરમ સૌંદર્યપૂર્ણ ઊર્મિ છે. સમગ્ર યથાર્થ વિજ્ઞાનનો એમાંથી જ ઉદ્દભવ થાય છે." આ ઊર્મિ જેને અપરિચિત છે, જે આશ્ચર્ય મુગ્દ હૃદયે ઊંડા અહોભાવમાં ખોવાઈ જતો નથી તે નિષ્માણ છે.

જતે દહાડે વિજ્ઞાન પોતે જ તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ ભાખેલાં સત્યોને વાચા આપશે એવી શક્ચતા પશ્ચિમના વિચારકો આજે જોઈ રહ્યા છે. આધ્યાત્મિક ભારતના જ્ઞાની પુરુષો પ્રત્યે અહોભાવ વ્યક્ત કરતાં તેઓ કહે છે કે -

એ વિશેષ નોંધપાત્ર છે કે વિજ્ઞાન પણ જાણ્યે - અજાણ્યે તત્ત્વજ્ઞાનની છાવણીમાં આવી રહ્યું છે. કારણ કે આઈન્સ્ટાઇન પ્લેંક અને હીઝન બર્ગ, જીન્સ અને એવા બીજા અગ્રગણ્ય વૈજ્ઞાનિકોએ રજૂ કરેલા વિજ્ઞાનના છેલ્લામાં છેલ્લા સિદ્ધાંતોનું ભારતના ઋષિઓ દ્વારા તે સમયે પ્રતિપાદન થયું છે કે જ્યારે પાશ્ચાત્ય સંસ્કૃતિ તો હજી તેના બાલ્યકાળમાં ધૂળમાં રમતી હતી.

આઇન્સ્ટાઇન દૃઢ પણે માનતા હતા કે વિજ્ઞાનનો વિકાસ એક સતત ચાલતી પ્રક્રિયા છે. ભૂતકાળના નિશ્ચિત થયેલા સિદ્ધાંતો માટે પણ ખોટા પડવાની શક્ચતાઓનો ઇન્કાર થઈ શકે નહિ. તેમ જ જેટલું વિજ્ઞાન દ્વારા જોવામાં આવ્યું છે તથા ભવિષ્યમાં જોવાની શક્યતા છે તેનો પણ અસ્વીકાર થઈ શકે નહિ. મતલબ કોઈપણ વૈજ્ઞાનિક સત્ય શાશ્વત નથી. આઇન્સ્ટાઇને પોતાના ચિંતન અને મનન દ્વારા દૃઢપણે જાહેર કર્યું કે ઈશ્વરે આડેધડ જુગટું રમ્યું નથી. બ્રહ્માંડમાં જે સુંદર શક્તિ-સંચાલન ચાલી રહ્યું છે તેમાં કોઈક અગમ્ય શક્તિ કાર્યશીલ છે જ અને મને વિશ્વાસ છે કે ભવિષ્યનું વિજ્ઞાન કે વૈજ્ઞાનિકો ગહન રહસ્યોના થોડા ઘણા પણ ઉકેલ શોધવામાં સફળ થશે.

જયારે બીજા વિશ્વયુદ્ધમાં અણુબોંબનો ઉપયોગ થયો અને બે એટમબોંબના વિસ્ફોટ જાપાનમાં હીરોશીમા તથા નાગાસાકી ઉપર કરવામાં આવ્યા त्યારે તેમનું હૃદય અત્યંત દ્રવી ઉઠ્યું હતું. જ્યારે તે એટમબોમ્બ જાપાન ઉપર ફેંકાયા ત્યારે આઈન્સ્ટાઇન નિવૃત્ત થયા હતા. તેમની વય દૃદૃ વર્ષની હતી પરંતુ ત્યારે પણ તેમણે United Nations અને બીજા વૈજ્ઞાનિકો સાથે મળી એવી યોજનાનો વિચાર કર્યો હતો કે અણુશસ્ત્રોનો વિકાસ કરવામાં ન આવે પરંતુ શાંતિમય ઉપયોગ માટે જ અણુઉર્જા વપરાય. તેમણે કહ્યું કે "ધર્મ વિનાનું વિજ્ઞાન આંધળું છે અને વિજ્ઞાન વિનાનો ધર્મ પાંગળો છે." આજનું વિજ્ઞાન હજુ પણ ત્યાં સુધી પહોંચી શક્યું નથી અને પહોંચી શક્શે નહિ તેવું નિરૂપણ વીતરાગ પરમાત્માએ કર્યું છે. જો ઊંડાણથી વિચાર કરીએ તો જણાય કે આઇન્સ્ટાઇન જે કહેતા હતા કે "મેં જ્ઞાન સમુદ્રમાંથી એક ચપટી ભરી છે" તે યથાર્થ જણાય છે.

આમ અનુમાન જ્ઞાન અર્થાત્ યુક્તિવાદ - તર્કવાદથી પણ અતીન્દ્રિય પદાર્થો જાણી શકાતા નથી. તર્કવાદ એ બુદ્ધિની કસરત કરવા માટેનો અખાડો છે. અખાડામાં જેમ શરીરનો વ્યાયામ કરાય છે, કસરત કરાય છે. આસનો કરાય છે, અટપટા ખેલ ખેલાય છે, મલ્લયુદ્ધ કરાય છે તેમ તર્કવાદમાં બુદ્ધિના ખેલ ખેલાય છે. બુદ્ધિની કસરત થાય છે. છલ-જાતિના દાવપેય રમાય છે. જેમ અખાડામાં એક મલ્લ બીજા મલ્લની સાથે કુસ્તીના દાવ રમે છે. બીજાને હરાવે છે તેમ અહિંયા પણ પ્રખર બુદ્ધિશાળી વાદી અલ્પબુદ્ધિવાળા પ્રતિવાદીને હરાવે છે. વળી તેને પણ કોઈ બીજો વધારે બુદ્ધિશાળી હરાવે છે. આમ જેમ મલ્લ અને પ્રતિમલ્લનો અંત આવતો નથી તેમ વાદી-પ્રતિવાદીનો પણ અંત આવતો નથી. તર્કવાદની પરંપરાનો અંત આવતો નથી. આમ તર્કવાદ કરતા કરતા પણ અભિમત વસ્તુ સાચી રીતે પ્રાપ્ત થતી નથી.

तर्झ विचारे रे वाह परंपरा रे, पार न पहाँचे रे डोब,

અભિમત વસ્તુ વસ્તુગતે લહે રે, તે વિરલા જગ જોય… આનંદઘનજી. તર્કવાદથી તો દરેક જણ પોતપોતાની માન્યતાની પુષ્ટિ કરે છે અને બીજાનું ખંડન કરે છે. બીજાનું ખંડન કરવા દ્વારા પોતાના મતની સર્વોપરિતા સ્થાપન કરે છે અને તેના દ્વારા તો પરસ્પર ભિશ્ન વિચારણા ધરાવતા એકાંતવાદી દર્શનોનો જન્મ થયો છે. જેમાં છ આંધળા હાથીના એક એક અંગને પકડીને હાથી માટે અભિપ્રાય આપે એવી સ્થિતિ છે. વેદાંતે જ્ઞાનથી જ મોક્ષ માન્યો. તો કોઈકે એકલી ક્રિયાથી મોક્ષ માન્યો. કોઈકે વિનયથી મોક્ષ માન્યો. કોઈકે કશું જ ન કરવા ઉપર ભાર મૂક્યો. આમ તર્ક દ્વારા તો વાદની પરંપરા યાલે છે તેના દ્વારા વસ્તુ તત્ત્વ હાથમાં આવતું નથી. યદ્યપિ જેન શાસ્ત્રોના અભ્યાસથી વસ્તુતત્ત્વનો અનેકાંતગર્ભિત બોદ્ય જરૂર થાય છે પરંતુ તેટલા માત્રથી સમ્યક્ તત્ત્વ પામી શકાતું નથી. તે માટે તો ગુરુકૃપા, ગુરુ વિનય, ગુરુ ભક્તિ, ગુરુ સમર્પિતતા, ગુરુ પ્રત્યે અહોભાવ, વિશિષ્ટ સાદ્યનાનું બળ, વિશિષ્ટ પ્રકારનો જ્ઞાનાવરણીય અને મોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ, કર્મલઘુતા, તથાભવ્યત્વનો પરિપાક,જ્વલંત વૈરાગ્ય, મૈત્ર્યાદિથી વાસિત ચિત્ત આ બધું જરૂરી બની જાય છે. આ બધાનો સમુહ આવી મળે તો જીવને જરૂર અભિમત વસ્તુ એટલે ઇષ્ટતત્ત્વ - આત્મસ્વરૂપની અનુભૂતિ થાય છે અને આવી ઇષ્ટતત્ત્વની પ્રાપ્તિન કરનારા તો જગતમાં વિરલા જીવો હોય છે.

સંસારમાં સંસારી જીવોને સંસારની દૃષ્ટિએ ઈષ્ટ ચીજની પ્રાપ્તિ માટે આટલો બધો પુરુષાર્થ કરવો પડતો નથી. કારણ કે સંસારમાં અપ્રાપ્તની પ્રાપ્તિ માટેનો પુરુષાર્થ છે. જે વસ્તુ અપ્રાપ્ત છે તેને મેળવવા અંદરમાં પુણ્ય પ્રકૃતિને ઘુસાડવી પડે છે પછી તેનો ઉદય થતાં જીવને ઈષ્ટચીજની પ્રાપ્તિ થાય છે અને તે પ્રકૃતિનો જ્યારે અંત થાય છે ત્યારે પેલી ચીજનો પણ અંત આવે છે જયારે અધ્યાત્મમાં તો આત્માના અનંત ગુણો, વીતરાગતા, કેવલજ્ઞાન એ જીવને સત્તાએ પ્રાપ્ત જ છે. માત્ર તે દબાઈ ગયેલ છે તેને પ્રાપ્ત કરવા પુણ્ય પ્રકૃતિને ઘુસાડવાની જરૂર પડતી નથી. ભિખારી પણ તેને પ્રાપ્ત કરવાનો પુરુષાર્થ કરે તો પામી શકે છે અને એક વખત પ્રાપ્ત થયા પછીથી તેનો ક્યારે પણ નાશ થતો નથી માટે પ્રાપ્તની પ્રાપ્તિ માટેનો જે પુરુષાર્થ છે તે જ વાસ્તવિક છે. તેના દ્વારા જે ચીજ પ્રાપ્ત થાય છે તે અવિનાશી છે. આપણી પોતાની છે. અને આનંદપૂર્ણ છે. તેની પ્રાપ્તિ કરનારા વિરલા જ હોય છે. એટલા જ માટે અનિત્યાદિ બાર ભાવનામાં બોધિદુર્લભ ભાવના મૂકી પરંતુ ચકીદુર્લભ ભાવના મૂકી નથી.

## तर्ङ शङ्तिनी सीभितता

ટૂંકમાં માનવભવ એ સાધના કરવા માટેનો કાળ છે જેના દ્વારા શાંત રસનો રસથાળ આત્માએ પામવાનો છે. સાધના માત્ર ઇન્દ્રિય કે મન દ્વારા થતી નથી, માત્ર અનુમાન કે ચુક્તિ દ્વારા પણ થતી નથી. આગમથી અતીન્દ્રિય તત્ત્વનો માર્મિક બોધ જરૂર થઈ શકે છે પણ તે આગમ વીતરાગ - સર્વજ્ઞ પરમાત્માના મળે તો. અન્થથા બીજા શાસ્ત્રો દ્વારા કે યુક્તિઓ દ્વારા તેમાં અટવાઈ જવાનો ભય ઘણો છે. વળી સર્વજ્ઞ પરમાત્માના આગમ દ્વારા હૈય-જ્ઞેય-ઉપાદેય तत्त्वोनું યથાર્થજ્ઞાન કરી હૈય तत्त्वोना त्याગ અને ઉપાદેયની પ્રાપ્તિ પ્રત્યેનો ઝોક વધે તો જ યથાર્થ तत्त्व પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. અન્યથા જો એકલા હૈય तत्त्वो ભણી જ ઝુકાવ રહે તો વસ્તુનો બોધ થવા છતાં વસ્તુ तत्त्वनी प्राप्ति भाटेनो साधनाक्षण यात्यो જાય છે અને એના દ્વારા સાધ્યની પ્રાપ્તિથી તો દૂર જ રહેવાનું થાય છે.

जीलानुं जंडन हरीने जीलाने, जोटा हरीने, जीलाने ઉतारी पाडीने, हल राधितरीने पोतानी सत्यता अने सर्वोपरिता स्थापन हरवी से स्थाइवाह नथी पण हिन्छवाह छे कथारे जीलानी सापे सिंह सत्यताने स्वीहारी, तेने पण स्थान आपी पोतानी सर्वोपरिता स्थापन हरवी से सर्वज्ञ परमात्मासे जतावेल स्थाइवाह छे. केमां पोते तरवानुं होय छे अने जीलाओने तारवाना होय छे. अध्यात्मना मार्गमां जीलाने तारवानी लावना हरवाथी तेमक जीलाने तारवानी पुरुषार्थ हरवाथी पोताने तरवानुं सहेलुं जनी लाय छे. जीलाने हहाय तारवानी लावना न हरीसे तो पण हकु जहु वांधी न आवे परंतु जीलानी उपेक्षा हरीसे, जीलानी प्रति प्रतिहूण वर्तन हरीसे हे जीलाना आपेक्षित सत्यने सत्य तरीहे न स्वीहारीसे तो साधहने साधना हरवानुं सने सेना द्वारा तरवानुं हार्य अत्यंत मुक्डेल जनी लाय छे. मारे क सध्यात्मनी वियारणामां मैत्र्याहिवासित यित्तने जूल महत्त्व आपवामां आव्युं छे.

ज्ञायेरन् हेतुवादेन पदार्था यद्यतीन्द्रियाः । कालेनैतावता प्राज्ञैः कृतः स्यात्तेषु निश्चयः ॥ १४६ ॥ आ ४ वस्तुना सारने डढे छे -

અનુમાનથી અતીન્દ્રિય પદાર્થો જાણી શકાતા નથી. એ જ વાતની પુષ્ટિમાં કહે છે કે જો અતીન્દ્રિય પદાર્થો અનુમાનવડે અર્થાત્ યુક્તિવાદવડે જાણી શકાતા હોત તો અનાદિ અનંતકાળમાં અતિબુદ્ધિશાળી એવા તાર્કિકો આજ સુદીમાં ઘણા થઇ ગયા તેઓએ યુક્તિના બળે અતીન્દ્રિય પદાર્થનો નિર્ણય કરી લીધો હોત. પરંતુ એ નિર્ણય હજુ સુધી કોઇ કરી શક્યા નથી. એનાથી એ ફ્લિત થાય છે કે અતીન્દ્રિય પદાર્થનો સમ્યગ્ નિર્ણય તર્કથી થઇ શક્તો નથી પણ યોગિજ્ઞાનથી જ તેનો નિર્ણય થાય છે.

તર્ક દ્વારા અતીન્દ્રિય તત્ત્વનો નિર્ણય કરવો એ ચમચી દ્વારા સમુદ્રને ખાલી કરવા જેવું છે. બુદ્ધિતત્ત્વ એ સીમિત તત્ત્વ છે. મર્ચાદિત તત્ત્વ છે. તર્કને પણ સીમા છે તેના દ્વારા પદાર્થનો અમુક મર્ચાદામાં જ બોધ થાય છે. ઘણું જાણ્યું છતાં ઘણું સમજાતું નથી, ઘણું જાણવાનું બાકી છે તેવો આપણો અનુભવ જ બુદ્ધિની વસ્તુસ્વરૂપને પામવાની શક્તિની પરિમિતતા અને અપૂર્ણતાને સૂચવે છે.

કોઇપણ વસ્તુ આપણે દૃષ્ટિમર્યાદાથી દૂર થતાં તેનો નાશ માની લઇએ છીએ અને દૃષ્ટિમર્યાદામાં નવીન ઉપસ્થિતિ થતાં તેની ઉત્પત્તિ માની લઇએ છીએ પરંતુ સૂસ્મ વિચારણા નિર્ણય કરે છે કે વસ્તુતઃ વસ્તુઓનો નાશ પણ નથી ને અવસ્તુઓની ઉત્પત્તિ પણ નથી પરંતુ તે સર્વ રૂપાંતર માત્ર છે. વિજ્ઞાનની દરેક શાખાના સિદ્ધાંતો અને સૂત્રોના મૂળમાં આ સિદ્ધાંતની સ્વીકૃતિ અવશ્ય હોય છે.

मनुष्य ગર્ભમાં આવ્યો ते पहेला ते शुं हतो? मृत्यु બાદ ते शुं थाय छे? तेम જ तेनो अनंतो लूतडाળ डेवो वीत्थो? ड्यां ड्यां, ड्यारे, डेवा डेवा लवो ड्यां? हवे पछीनो लिवष्यडाण डेवो पसार थशे? तेने स्पष्ट ३५मां लाखा माटे जुद्धि असमर्थ છે. वस्तुतः गर्ल पए डोई जीજनुं क ३५मंतर छे अने मृत्यु पए ह्यातनुं क अवस्थान्तर छे छतां पए ते ड्या जीकनुं ३५मंतर छे? अने मृत्यु जाह तेनुं अवस्थांतर ड्यां अने डेवा स्व३५ थाय छे ? तेने लाखवानी जुद्धिमां शक्ति नथी. तेनो स्वीडार हरेडे डरवो पडे छे. विश्वमां आवा तो अनेड प्रडारना इर्इर निरंतर थया डरे छे तेना अनंतमा लागना क ३५मंतरोने लाखवा डे समक्वा माटे जुद्धि मांडमांड डामयाज जने छे.

બુદ્ધિશક્તિની અપૂર્ણતાનું ભાન થયે છતે મનુષ્ય શ્રદ્ધાનો આશરો લે છે અને જ્યારે આ શ્રદ્ધા સર્વથા નિર્દોષ એવા વીતરાગ સર્વજ્ઞના વચનો પર અર્થાત્ આગમ પર થાય ત્યારે તેને સત્ય સાંપડે છે - કહ્યું છે કે,

એ प्राप्त डरवा वयन डेवण सत्य डोनुं भानवुं? निर्धिष नरनुं डथन भानो એह ९७ अनुसन्धुं.

શ્રદ્ધા અને બુદ્ધિ બેમાં બુદ્ધિપૂર્વકની શ્રદ્ધા દઢ અને સંગત હોય છે. બુદ્ધિવાદીની આ વાત અપેક્ષાએ સત્ય છે પણ વ્યવહારમાં તેવી શ્રદ્ધા ભાગ્યે જ જોવા મળે છે. બાળક જન્મે છે ત્યારથી તે શ્રદ્ધાના જોરે જ આગળ વધે છે. જેમ જેમ તેની બુદ્ધિ વિક્સે છે તેમ તેમ જે શ્રદ્ધાય હતું તે બુદ્ધિગમ્ય થતું જાય છે અને જે બુદ્ધિગમ્ય નથી બનતું ત્યાં તે શ્રદ્ધાનો આશરો લે છે.

જે વિષયમાં પોતાની બુદ્ધિ પહોંચે નહિ ત્યાં શ્રદ્ધાનો સહારો ન લે તો તે જીવી શકે નહિ અને બુદ્ધિ ન હોવા છતાં ખોટું ડહાપણ કરે તો તેનો પરાભવ થયા વિના રહે નહિ. જેને પ્લેન કેમ ચલાવવું તેનું જ્ઞાન નથી તે પાયલોટ આગળ ડહાપણ કરે કે જો હું કોઈ પણ ચીજ શ્રદ્ધાથી સ્વીકારતો નથી. મારી બુદ્ધિમાં બેસે તો જ સ્વીકારું છું માટે તું મને આ પ્લેન કેવી રીતે ચલાવાય ? એમાં બેઠા પછી નાશ કેવી રીતે ન થાય? હેમખેમ કેમ પહોંચાય ? એ બધું સમજાવે પછી જ હું પ્લેનમાં મુસાફરી કરું, તો તે પ્લેનમાં બેસી શકે નહિ. એમ સર્વત્ર સમજી લેવું જોઈએ.

આધુનિક વિજ્ઞાનને બુદ્ધિવાદ ભલે કહો પરંતુ તેના વિકાસમાં પણ શ્રદ્ધાવાદ જ છે. કોઈપણ વૈજ્ઞાનિકસૂત્ર યા સિદ્ધાન્ત અવશ્ય પૂર્વદ્યારણાઓ પર જ આધારિત હોય છે. આ પૂર્વદ્યારણાઓ ન તો પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનગમ્ય છે કે નથી બુદ્ધિગમ્ય. તેનો સ્વીકાર માત્ર શ્રદ્ધા પર જ આધાર રાખે છે. પછી અનુભવો અને પ્રયોગો દ્વારા જ્યાં વિસંવાદિતા ઊભી થાય છે ત્યારે ત્યાં પૂર્વદ્યારણાઓના સ્થાને નવી દારણાઓનું માળખું રચાય છે.

वस्तुनुं हर्शन हरी तेना स्वइपनुं विशेष ज्ञान प्राप्त हरवुं ते लारतीय हर्शनहारोनुं ध्येय छे. आधुनिह विज्ञाननुं पण ध्येय आ क होवाथी हर्शन शास्त्रों (धर्मशास्त्रों) अने विज्ञानमां भूकलूत होईपण लेह न होवा छतां वस्तु, प्रयोक्तन अने साधनानी अपेक्षाओं जंनेमां मार्मिह लेह छे. हर्शन शास्त्रनी वस्तु सामान्यथी विश्वना जधा क पहार्थों छे पण तेमां प्रधानता छव द्रव्यनी छे क्यारे विज्ञानमां प्रधानता लौतिह पहार्थनी छे. छव द्रव्यनो गंलीर विचार आक सुधी विज्ञाननी होईपण शाणाओं हर्यों नथी. प्राणीशास्त्रमां लिल्ल लिल्ल प्राणीओनो विचार छे परंतु शरीर रहित शुद्ध छवन होई शहें हे नहीं, होय तो तेनुं स्वइप शुं? छवननुं अतिम ध्येय शुं? आवी विचारणा विज्ञाने गंलीरता पूर्वह हरी नथी. आने क हारणे अदलह शोधो हरवा छतां ते आशीर्वाहने जहते शाप इप जन्युं छे.

માંકડ એ તેઇન્દ્રિય જીવ છે. તેને ત્રણ ઇન્દ્રિય છે તેનું વધુમાં વધુ આયુષ્ય કેટલું? તેનો જવાબ આજનું બાયોલોજીકલ સાયન્સ આપી શકતું નથી જયારે જૈન દર્શન સર્વજ્ઞ પ્રરૂપિત હોવાને કારણે તેનો જવાબ આપતાં કહે છે કે તેનું વધારેમાં વધારે આયુષ્ય ૪૯ દિવસનું હોય, આ જ રીતે બીજી વસ્તુઓના જવાબ પણ જૈન દર્શન આપી શકે છે, નહિ કે વિજ્ઞાન. તે વિજ્ઞાનની અપૂર્ણતાનો પૂરાવો છે.

ધર્મનું પ્રયોજન જીવને દુઃખથી સર્વથા મુક્ત કરવો તે છે. તેને માટે જ્ઞાન છે. જ્ઞાન માત્ર જ્ઞાન ખાતર નથી પરંતુ સહેતુક છે. વિજ્ઞાનને પોતાનું લક્ષ્ય સ્પષ્ટ નથી. તેને જિજ્ઞાસા છે. તે એક નિષ્ઠાથી પોતાનું કાર્ય કરે છે. વિશ્વની વિચિત્રતાઓના ગર્ભમાં છૂપાયેલા પરિબળોનો સ્ફોટ કરે છે ત્યારે તેને કાંઈક નવું શોધ્યાનો સંતોષ થાય છે. વિજ્ઞાનીને મન વિજ્ઞાન બૌદ્ધિક આનંદ બક્ષે છે.

## न चैतदेवं यत्तस्माच्छुष्कतर्कग्रहो महान् ।

#### मिथ्याभिमानहेतुत्वात्त्याज्य एव मुमुक्षुभिः ॥ १४७ ॥

र्थ डार्टाथी अतीन्द्रिय पहार्थोंनो निर्शय तर्डथी ड्यारे पण थर्घ शडतो नथी ते डार्टाथी शुष्ड तर्ड विषेनो ग्रह - आग्रह એ अतिलयंडर छे अर्थात् अत्यंत अनर्थडारी छे. प्रतीति अने इतथी थे जाधित थतो होय ते शुष्ड तर्ड छे अने आवा शुष्ड तर्ड विशेनो आग्रह એ मिथ्याभिमाननुं डारण होवाथी संसारथी मुद्धत थवानी एच्छावाजावडे ते त्याक्य छे.

શુષ્કતર્ક બુદ્ધિને સન્માર્ગથી નીચે ઉતારે છે. હૃદયને કઠોર બનાવે છે. હૃદયમાં સરળતાનો નાશ કરી વકતા લાવે છે. જીવને આગ્રહી બનાવે છે અને કોઈ પણ વિષયમાં ખોટો આગ્રહ આવે, તે વૃદ્ધિ પામે તેમ તેમ ગુણોની પરિણતિ નાશ પામતી જાય છે. શુભાનુબંધની યોગ્યતા ઘટતી જાય છે. શુષ્કતર્કની બળવત્તરતા થવાથી અંતે પ્રજ્ઞાપનીયતા - પ્રામાણિકતા નાશ પામે છે અને આત્માને તીવ્ર મિથ્યાત્વનો ઉદય કરી સંસારમાં રૂલાવે છે.

# રોહગુપ્તની ભૂલ

શ્રી વીરનિર્વાણથી ૫૪૪ વર્ષે અંતરંજિકા નામની નગરીમાં શ્રીગુપ્ત નામના આચાર્ય હતા. તેમને વંદન કરવા માટે રોહગુપ્ત નામનો તેમનો શિષ્ય આવી રહ્યો હતો. રસ્તામાં પોટ્ટશાલ નામના પરિવાજકવડે ૫ડહ વગાડવામાં આવ્યો હતો કે મારી સાથે વાદ કરવા કોઈ સમર્થ નથી તે વાદના ૫ડહને સાંભળીને આ રોહગુપ્તે ગુરુને પુછ્યા વિના જ તેના ૫ડહને ઝીલી લીધો અને તેની સાથે વાદ કરવાનું નક્કી કર્યું. ગુરુ પાસે આવીને સઘળી હકીકત કહી. ગુરુએ કહ્યું તેં મોટી ભૂલ કરી છે. એની સાથે વાદ કરવામાં મઝા નથી. એ વાદ કરવામાં પ્રામાણિક નથી. વાદમાં હારી જાય તો પોતાની પાસે રહેલી વિદ્યાનો ઉપયોગ કરે છે. તેની પાસે વૃશ્ચિક, સર્પ વગેરે સાત વિદ્યાઓ છે. તેનાથી બચવા ગુરુ તેને પ્રતિપક્ષી મયૂરી, નકુલી વગેરે સાત વિદ્યાઓ આપે છે અને છેલ્લે પોતાનું રજોહરણ મંત્રિત કરીને આપે છે. જેનાથી તેના દ્વારા કરાયેલી મંત્ર વિ.ની શક્તિથી બચી શકાય.

વાદ માટે રોહગુમ ગયો. રોહગુમે વાદની શરૂઆતમાં જ કહ્યું કે તું જે બોલીશ તેનું હું ખંડન કરીશ ત્યારે પેલાએ જોયું કે જૈન સાધુઓ વાદમાં કુશળ છે એમ માની તેણે જૈનદર્શન સંમત જીવ-અજીવ સ્વરૂપ બે રાશિ મત સ્થાપન કર્યો. જેમ જગતમાં સુખ-દુ:ખ, પુણ્ય-પાપ, રાગ-દ્વેષ, સ્વર્ગ-નરક બે વસ્તુ સંભળાય છે તેમ જગતમાં મુખ્ય બે જ તત્ત્વ જીવ અને અજીવ છે.

આ સાંભળી રોહગુમે તેને ખોટો પાડવા અને તેની સામે વિજય મેળવવા ત્રિરાશિ મત સ્થાપન કર્યો. તેણે કહ્યું કે જગતમાં સાત્ત્વિક - રાજસ અને તામસ, બ્રહ્મા - વિષ્ણુ અને મહેશ, ઉદર્વ લોક - અધોલોક અને તિર્છા લોક આમ જેમ ત્રણ ત્રણ પદાર્થ દેખાય છે તેમ જીવ અજીવ અને નોજીવ એમ ત્રિરાશિ સિદ્ધ કરી. અને પોફ્રશાલ પરિવ્રાજકને હરાવ્યો. પેલાએ પોતાની પાસે રહેલી વિધાઓ છોડી, તેની સામે તેણે પ્રતિપક્ષી વિધાઓ છોડી પોતાનું રક્ષણ કર્યું. છેલ્લે ગુરુએ આપેલ રજોહરણને પણ તેની ઉપર ફેરવી, વિજય મેળવી ગુરુની પાસે આવ્યો.

ગુરુએ કહ્યું કે વાદમાં તેં ભલે તેને જીતવા ત્રિરાશિમત સ્થાપન કર્યો પણ તેં ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણા કરી છે માટે તારે રાજાની આગળ જઈને સત્ય હકીકત જણાવી મિથ્યા દુષ્કૃત આપવા ચોગ્ય છે.

ઉપાध्यायलु महाराष पण स्याह्वाह डल्पलतामां लजे छे डे रोहगुप्ते परिव्राष्ट्रने हराववा तेमक कैनशासन श्रेष्ठ छे ते सिद्ध डरवा त्रिराशि मत स्थापन ड्यों तेमां वांद्यो नयी मात्र ते पछी पोतानी लूलनो सरण हृहये स्वीडार न ड्यों अने अहंडारमां रह्यों ते लूल छे. छेल्ले गुरुओ राक्षनी समक्ष तेनी सामे वाह डरी हराव्यो. छतां पण पोतानो आग्रह न छोड्यो तो गुरुवडे तेना माथा उपर रिजया नांजवा द्वारा संघ जहार डरायो. छड़ो निह्नव जन्यों अने अमांथी डमे डरीने वैशेषिड हर्शन नीडण्युं.

શુષ્કતર્ક - કુગ્રહ બુદ્ધિને ભ્રષ્ટ કરી ઠેઠ મિચ્ચાત્વે લઇ જાય છે. ગુરુનો દ્રોહ કરાવે છે. ગુરુની સામે પડાવે છે. ક્ષુદ્ર અને તુચ્છ વૃત્તિઓમાં રમાડે છે માટે ફુગ્રહ એ છોડવા જેવો છે. ફુગ્રહ આવ્યા પછી આત્મામાં મોટે ભાગે ગુણો ટક્તા નથી. કદાચ ગુણો દેખાય તો પણ તે ગુણ નથી ગુણાભાસ છે. ગુણ તો તે કહેવાય કે જે નવા નવા ગુણોને લઇ આવે. આત્મામાં સંવેગ અને વૈરાગ્ય વધારે. તારક તત્ત્વો પ્રત્યે સમર્પિત બનાવે. ફુગ્રહ આવ્યો એટલે હૃદય તારક તત્ત્વોને સમર્પિત ન રહ્યું પછી મોહાધીન દશા આવી. હૃદય ખોટું બની ગયું. આત્માના પ્રદેશે પ્રદેશે મોહાંધકાર વ્યાપ્ત થઇ ગયો એટલે હવે શુભક્રિયા કરે તો પુણ્ય બંધાય પણ શુભાનુબંધ તો રહ્યો જ નહિ અને શુભાનુબંધ જ નથી તો પછી મોક્ષમાર્ગ ક્યાં રહ્યો?

આમ એક માત્ર મિથ્યા આગ્રહને વશ બનીને રોહગુપ્તે સમ્યક્ત્વ ગુમાવ્યું, ગુરુપ્રત્યેનો પ્રેમ ગુમાવ્યો. માર્ગની વફાદારી ગુમાવી, લોક-ચાહના ગુમાવી. તત્ત્વ પ્રાપ્તિની યોગ્યતા ગુમાવી. ગુણોની યોગ્યતા ગુમાવી અને આત્માનું ભવ ભ્રમણ વધાર્યું. ઉત્સુત્ર પ્રરૂપણા કર્યા પછી ગુરુના કહેવા છતાં તેમાં સુધારો ન કર્યો અને અહંકારને વશ બન્યો તો ચિત્તની પ્રસન્નતા, સમાધિ બધું ચાલ્યું ગયું.

શિવભૂતિ એ સહસ્રમલ્લ સૈનિક હતો. દુર્જય એવા રાજાને પણ તેણે જુત્યો હતો તેના કારણે તે રાજ્યમાન્ય બન્યો હતો. તે શિવભૂતિએ એક વખત વૈરાગ્ય પામીને દીક્ષા લીધી. રાજાએ તેમને રત્નકંબલ વહોરાવી. શિવભૂતિ તેના ઉપરના મમત્વના કારણે તેનો ઉપયોગ કરતા નથી અને તેને વીંટીયામાં મુકી રાખી છે. અવસરે બહાર કાઢી તેને જોઈને રાજી થાય છે. ગુરુએ જોયું કે આ રત્નકંબલ તેને મૂર્છા કરાવી પરિગ્રહનું કારણ બની રહી છે તેથી જ્યારે એક વખત સ્થંડિલ ભૂમિએ તેને જવાનું થાય છે ત્યારે ગુરુએ તે રત્નકંબલને કાઢી ટૂકડા કરી શિષ્યોને વાપરવા આપી દીધા. તે આવ્યો. ખબર પડી અંદરમાં સમસમી ઉઠયો. તે વખતે કાંઈ બોલ્યો નહિ પણ મનમાં ગાંઠ વાળી કે અવસરે બતાવી દઈશ. વસ્તુ પરનું તીવ્ર મમત્વ જીવને દુર્જન બનાવી ગાંઠ બંધાવે છે. મિથ્યાત્વે લઈ આવે છે. ગુણોના શિખરે ચડેલાને દુર્ગુણોની ખીણમાં પાત કરાવે છે.

એક વખત ગુરુ બધા શિષ્યો સમક્ષ વાચના આપી રહ્યા છે તે વખતે পিলકমেনা সমান আত্থা. পিলકমেনু বর্ছান કરતા ગુરુ કહે છે કે तेओ वस्त्र, પાત્ર વગેરે રાખે નહિ, બસ, આ સાંભળતાં જ ઊભૌ થઈ ગયો. તો પછી આપણે શા માટે વસ્ત્ર રાખીએ છીએ? વસ્ત્ર એ તો મૂર્છાનું કારણ છે માટે તે જિનકત્પ બરાબર છે. ગુરુ તેને સમાધાન આપે છે કે જિનકત્પી તો લબ્ધિવાળા છે तेओ वस्त्र वगर रहे छतां तेमने डोई नग्न लोई शङ्तं नथी. जीलुं वस्त्र એ તો સંયમની રક્ષાનું સાધન છે. સ્થવિરકલ્પમાં વસ્ત્ર રાખવાનું વિધાન છે. અનેક રીતે સમજાવવા છતાં અંદરમાં તીવ્ર કોંઘથી ધમધમતો હતો માટે પોતાની પકડ છોડી નહિ અને વસ્ત્ર એજ મૂર્છા છે. વસ્ત્ર એજ પરિગ્રહ છે. વસ્ત્ર હોય ત્યાં સંયમ હોય નહિ એમ કહી બધા વસ્ત્ર ઉતારી નગ્ન બન્યો. તેનાથી દિગંબર મત નીકળ્યો. તે પણ નિહ્નવ તરીકે ઓળખાયો. અંદરમાં ઊભા થયેલા કષાયે તેને એવી પકડમાં લીધો, એવો આગ્રહી બનાવ્યો કે પોતાની મિથ્યા માન્યતાને છોડવા તૈયાર ન થયો પણ પોતાની માન્યતાની પુષ્ટિમાં જ કુતર્કો લગાડી તેને सिद्ध हरी. એક रत्नहंબલ ઉપરનું મમત્વ, तेना ઉપરનો આગ્રહ तेमांथी પોતાના વિચારો પ્રત્યેનો આગ્રહ - પકડ અને તેમાંથી ગુરુની સામે પડવા સુધીની ધૃષ્ટતા અને આખરે માર્ગભ્રષ્ટ બની અનેકને ઉન્માર્ગગામી બનાવવામાં निभित्त जन्यो.

કુગ્રહની તીવ્રતા આત્મામાં દોષોને તીવ્ર બનાવે છે તેના આત્મામાં

મિથ્યાત્વનો દાવાનળ નિરંતર સળગતો રહે છે. કષાચોની ભટ્ઠીમાં તે નિરંતર બળતો હોય છે.તેવા આત્મામાં તત્ત્વ ચિંતન, મનન રૂપ વેલડી કચાંથી ઉગે? ઉપશમ ભાવરૂપી પુષ્પો અને હિતોપદેશરૂપી ફળ પણ ત્યાં કેવી રીતે બેસે? આવો આત્મા કુતર્કરૂપી દાંતરડા વડે તત્ત્વ રૂપી વેલડીને કાપી નાંખે છે. દોષરૂપી વૃક્ષને સિંચે છે અને ઉપશમરૂપી મધુર ફ્લોને નીચે ફેંકે છે. કુગ્રહવ્યામ અંતઃકરણ પત્થર જેવું કઠોર બનેલું હોય છે. તેની ઉપર પડતો જિનવાણીનો દોદ્ય ઉપરથી જ ચાલ્યો જાય છે, તેના અંતઃકરણને તે પલાડી શકતો નથી. અનિત્યાદિ ભાવનાઓ, મૈત્ર્યાદિ ભાવનાઓ કે મહાવ્રતની ભાવનાઓ કે સિદ્ધાંતના રહસ્યો આવા આત્મામાં ઝીલાતા નથી. ગુરુની ફૃપા ત્યાં ઉતરતી નથી. પોતાની મિત તરફ યુક્તિને તે ખેંચી જાય છે પરંતુ જે તરફ યુક્તિ જાય છે તે તરફ તે મિતિને જેડતો નથી માટે આવા આત્માને શાસ્ત્રફ્રાન આપવાની ફ્રાનીઓ મનાઈ ફરમાવે છે.

અપાત્રને કરેલ વિદ્યાનું દાન લેનાર-આપનાર બંનેને નુકસાન કરે છે. આવા કુગ્રહથી વ્યાપ્ત અને પકડવાળા જીવોમાં બહારથી કદાચ સુંદર ચારિત્ર પાલન, નિર્દોષ ચર્ચા, ઘોર તપનું આચરણ વગેરે જોવા મળે તો પણ તે અંદરમાં પડેલા કુગ્રહના કારણે વ્યર્થ બને છે. તેનું બુદ્ધિ ચાતુર્ચ દંભ માટે થાય છે. શાસ્ત્ર તેને પાપ બંધ માટે થાય છે. તેની પ્રતિભા લોકોને ઠગવા માટે થાય છે. તેનું દોર્ચ ગર્વને માટે હોય છે. આમ અંદરમાં પડેલ કુગ્રહ હોતે છતે બધા બહારથી દેખાવા ગુણો તેના દોષને માટે થાય છે. અર્થાત્ બહારથી જોનારને કદાય તેનામાં ગુણે દેખાય પણ તત્ત્વથી તો તેના અંતરમાં દોષનું જ પરિણમન હોય છે.

જેમ રેતીને પીલવાથી કદી તેલની ਮામ થતी नथी तेम शुष्क तर्डवाहथी ड्यारे पण तत्त्वनी प्राप्ति थती नथी. अने आत्मार्थी साधक तो मोक्ष प्राप्त करवा माटे नीक्रलेव छे तेने आवा निःसार, शुष्क्रतर्क केम पाववे? ते हृहयने भींजवतो नथी पण हृहयने जुढ़ुं जानवे छे. आ शुष्क्र तर्क ग्रह जेवो छे. जेम माणसने भूत, प्रेत, पिशाय के अंड वज्ययुं होय तो तेनी स्थिति इझेडी जनी जय छे. तेना पंजमांथी छूटी शक्तातुं नथी. ते जे कहे तेम करवुं पडे छे. तेने पराधीन रहीने जिववुं पडे छे तेम आ तर्क्वाहरूपी ग्रहथी जे ग्रसाय छे तेनी जुद्धि जेर मारी जय छे. ते कशुं ज सारुं वियारी शक्तो नथी. जोवी शक्तो नथी. तेना अछे योग विपरीत मार्गे वहे छे.

અથવા તો જે અનિષ્ટ રાહુ, શનિ આદિ પાપગ્રહથી પીડાતો હોય તેને

ચિંતા, ભય સતાવ્યા કરે છે તે જ રીતે આ શુષ્ક તર્ક રૂપી ગ્રહથી પીડાતા આત્માને સતત ચિંતા, ભય રહ્યા કરે છે.

જો કોઈ પણ રીતે વાદમાં પોતાનો વિજય થાય તો શુષ્ક તર્કવાદી એટલો બધો પરિતોષ પામે છે કે મર્ચાદાનો ભંગ કરી પોતાની બડાઈ ઢાંકી ત્રણે લોકોને ખલ બનાવે છે - (૧) અને પોતે જો કોઈ પ્રકારે બીજાથી જીતાઈ જાય તો તે કોપાંધ થઈ, પ્રતિવાદી પ્રત્યે બરાડા પાડી પોતાનું વિલખાપણું દૂર કરે છે. - (૨)

તે વાદકથાને ખમી શકતો નથી તેથી વાદમાં હારી જાય તો માનભંગ થવાથી ઉષ્ણ અને લાંબા લાંબા નિસાસા નાંખે છે. રમણીય વસ્તુ જોઈને તેને આનંદ થતો નથી પરંતુ અરતિનો જ્વર લાગુ પડે છે. મિત્રો પ્રત્યે પણ તે મૈત્રી બતાવતો નથી પરંતુ વજ જેવા કઠોર વચનોને બોલે છે - (3)

દુઃખ અહંકારમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે એ સર્વતંત્ર માન્ય સિદ્ધાંત છે તેના પર જાણે આરૂઢ થઈને તે ખરેખર તત્ત્વ પરીક્ષા કરે છે અર્થાત્ અહંકાર જન્ય દુઃખનો સાક્ષાત્ અનુભવ કરે છે. (૪) (સિદ્ધસેન દિવાકર કૃત દ્વા. દ્વા.)

ઉપરના ચારે શ્લોક સિદ્ધસેન દિવાકરજી કૃત દ્વાત્રિંશત્ દ્વાત્રિંશિકાના છે.

શુષ્કતર્કવાદીને આત્મા, પુણ્ય, પાપ, પરલોક, સદ્ગતિ આ બધાની સાથે બહુ મેળ નથી તેને તો આ ભવમાં માન-સન્માન-પ્રતિષ્ઠા-ખ્યાતિ વગેરેની સાથે મેળ છે. તેથી બીજાને વાદમાં જીતી પોતાનો વિજય ડંકો વાગતો હોય તો તે કરવા જ તે તૈયાર છે તે માટે તે ન્યાય-નીતિ-પ્રામાણિકતાને પણ સાચવવા તૈયાર નથી અને જયારે પોતાના માનની હાનિ થવાનો પ્રસંગ આવે ત્યારે તે મેલી રમતો, પ્રપંચો, કાવાદાવા અને જગતને ઊંદ્યુ સમજાવીને પણ માનભંગથી બચવાનો પ્રયત્ન કરે છે.

ટૂંકમાં બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો શુષ્ક તર્કવાદી આત્મસાક્ષીએ અપ્રામાણિક હોય છે. જયારે સાધકને એક માત્ર આત્માનો જ ખપ હોય છે. તેને આત્માની વિશુદ્ધિ સિવાય માન, સન્માન, ખ્યાતિ, પ્રતિષ્ઠા જોઈતા હોતા નથી. તેથી તેને આની સાથે મેળ કેમ બેસે? આત્માર્થી અને મતાર્થી બેની દિશા ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. માટે આવો શુષ્ક તર્ક કે જે મિચ્ચાભિમાનનો હેતુ છે, દુર્ગતિનું કારણ છે તે આત્માર્થી જીવે અવશ્ય ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે.

ધર્મ કરવા છતાં પણ જુવો સંસારના અંતને ન પામ્યા તેમાં જેમ બીજા કારણે સંભવે છે તેમ મિથ્યાભિમાન, શુષ્ક તર્ક, આગ્રહ, વાદ-વિવાદનો રસ, વાચાળતા, પણ કારણ તરીકે સંભવે છે માટે સાચા આત્માર્થીએ તેનો પડછાયો પણ લેવા જેવો નથી. જેમ વિષવૃક્ષ દૂરથી જ ત્યાજય છે. તેની છાયા પણ ક્યારેક પ્રાણ લેનારી બને છે તેમ આ બધી ચીજનો પરિચય પણ કરવા જેવો નથી. આ જયાં જોવા મળે તેનાથી લાખો યોજન દૂર રહેવા જેવું છે તો જ આત્માર્થીપણું ટકી શકે. તો જ આત્મા સાધક બની સાધના કરી સાધ્યને નિક્ટ લાવી શકે. અન્થથા ક્યારેક બહારથી ધર્મ કરવા છતાં અંદરની શુદ્ધિ હારી જવાય તેવું બને.

#### સાધકના લક્ષણો

આચાર્ચ જયશેખરસૂરીએ પ્રબોધ ચિંતામણિમાં સાધકના લક્ષણો નીચે મુજબ બતાવ્યા છે.

न वाद सादरो नाविलप्तो न ख्यातिकामुकः ।

न क्राप्यौत्सूक्यभू नैव यत्तत्त्वोक्तसमर्थकः ॥

સાધક વાદ કરવામાં આદરવાળો ન હોય, અહંકારી ન હોય, કીર્તિનો અભિલાષી ન હોય. કોઈપણ બાબતમાં ઉત્સુકતાવાળો ન હોય, તથા જેમ તેમ બોલાયેલ પોતાના વચનનું સમર્થન કરનાર ન હોય.

न गोष्टीच्छु नान्यदेश वेशभाषादि पृच्छकः ।

न गीतादि प्रियो नाक्षिलोकः स खलु साधकः ॥

रे वातोडियो न होय, जीना हेश, वेश, साषाहिङ्नी पूछपरछ इरनारो न होय, गीत-गायन वगेरेमां रायनारो न होय, नेत्रनी यपजतावाजो न होय ते भरेभर साधङ छे.

आकृष्टो याति न द्वेषं स्तुतो भवति नोन्मनाः । अबाधितसमाधिस्थः स्वस्थो भवति साधकः ॥

સામી વ્યક્તિના આક્રોશ કરવા ઉપર જે દ્વેષ ન કરે, સ્તુતિ કર્યાથી જે ઉન્મત્ત ન થાય એવી સમાધિમાં જે રહેતો હોય તે સાધક છે.

लवलेशमुहूर्तादिकमाद्यः संगवर्त्यपि । निःसंगतार्थं यतते विद्वस्तं विद्धि साधकम् ॥

લવલેશ માત્ર મુહૂર્તાદિકના ક્રમથી જે સંગમાં વર્તે છતાં સંગરહિતપણાને માટે જે પ્રયત્ન કરે છે તેને હે વિદ્વાન્ ! તમે સાધક જાણો.

ज्ञानतत्त्वतया वेत्ति लोकवृत्तं विसंस्थुलः । तथापि कुरूते नैव, स्वात्मोत्कर्षान्यगर्हणे ॥

આ દુનિયામાં લોકોના આચરણે અસ્થિર છે કે વિપરીત છે તે પોતે તત્ત્વ- વેત્તા હોવાથી જાણે છે તો પણ બીજાની નિંદા કરીને પોતાનો ઉત્કર્ષ તે ક્યારે પણ કરતો નથી.

# योगीशैलाणुवज्जानन्नप्याध्यात्मिकबाह्ययोः ।

#### धर्मयोरंतरं भित्ते व्यवहारं गिरापि न ॥

આધ્યાત્મિકઘર્મ અને બાહ્યઘર્મ વિશે પર્વત અને પરમાણું જેટલું અંતર જાણવા છતાં ચોગી વચનથી પણ વ્યવહારને છેદતા નથી.

# शृण्वन्नप्येडवद्योगी पश्यन्नप्यंधवद् धुवं । वक्तापि मूकवद्विद्वान्नपि बालसमो भवेत् ॥

સાંભળવા છતાં બહેરા જેવો, દેખવા છતાં આંધળા જેવો, બોલવા છતાં પણ મૂંગા જેવો અને વિદ્વાન છતાં પણ બાળક જેવો થાય તે સાધક છે.

ग्रह सर्वत्र तत्त्वेन, मुमुक्षूणामसङ्गतः ।

मुक्तौ धर्मा अपि प्रायस्त्यक्तव्याः किमनेन तत् ॥ १४८ ॥

#### અંતે ક્ષાચોપશમિક ધર્મ પણ ત્યાજય -

પરમાર્થદૃષ્ટિએ વિચારતા તો મુમુક્ષુએ કોઇપણ વિષયમાં આગ્રહ રાખવો તે ચુક્ત નથી કારણ કે મુક્તિમાં પ્રાચ: સઘળા ધર્મોનો ત્યાગ કરવાનો હોય છે. (अपिથી અધર્મોનો તો ત્યાગ કરવાનો હોય જ છે પણ ધર્મોનો પણ ત્યાગ કરવાનો હોય જ છે પણ ધર્મોનો પણ ત્યાગ કરવાનો હોય છે) પ્રાચ: એટલા માટે કે ક્ષાયિક ધર્મોનો મુક્તિમાં ત્યાગ હોતો નથી કારણ કે ક્ષાયિક ધર્મો તો આત્માનું સ્વરૂપ છે અને જે સ્વરૂપ હોય તેનો ત્યાગ તો ક્યારે પણ થઇ શકે નહિ. પરંતુ જેટલા ક્ષાયોપશમિક ધર્મો - ગુણો છે તેનો ત્યાગ કરવાનો હોય છે.

वास्तवमां तो क्षायोपशिमिं धर्मों अने डमींनुं आवर्ण हरी पतां ते प्रधामीं क्षायिड ३५ जनी प्राय छे. पूर्ण जनी प्राय छे अरेदे तेनुं स्व३५ इरी प्राय छे. क्षयोपशममां अण वस्तु आवे छे. उदय, क्षय, अने उपशम. आमां उदित डमींनो क्षय अने अनुदितनो उपशम थतां आत्मस्व३५नो डांड उधाऽ थाय छे पण ते आंशिड प छे. पूर्ण नथी. हा.त. क्षयोपशम समिडतमां (मिथ्यात्व मोहनीयना अंडस्थानंड रस अने प्रधन्य जेस्थानंड रसवाणा पुर्वालो प सम्यङ्त्व मोहनीय इहेवाय छे ते) सम्यङ्त्व मोहनीयनो रसोहय होय छे. तेनो भोगवीने क्षय इरवानो होय छे अने अनुदित अवा मिथ्यात्व मोहनीय अने मिश्र मोहनीयनो उपशम छे अरेदे सत्तामां हजायेला पड्या छे, उद्या आवीने पोतानो विपाड जतावी शडे तेवी स्थितिमां नथी अरेदे श्रद्धा उप आत्मिंड शक्तिनो आंशिङ उद्या छे. हवे अहीं समिंडत मोहनीय पुर्वालोमां प्रधन्य द्विस्थानंड रस मिथ्यात्वनो छे. तेना डार्छो शंडाहि अतियारो

સંભવે છે અને રસહાનિથી દેવ-ગુરુ-દાર્મ પ્રત્યેનો પ્રશસ્ત રાગ સંભવે છે. હવે આ જઘન્ય દ્વિસ્થાનક રસ (રસ એટલે આત્મિક ગુણોને દબાવવાની કર્મોની શક્તિવિશેષ) પણ જયારે સાધનાથી ક્ષય કરવામાં આવે છે ત્યારે ક્ષાચિક શ્રદ્ધા - પૂર્ણ શ્રદ્ધા પ્રગટે છે.

#### રસબંધની વિશેષ સમજણ :-

એક્સ્થાનક, દ્વિસ્થાનક, श્રિસ્થાનક, ચતુ:સ્થાનક એમ રસબંધ ચાર પ્રકારે છે દ્રષ્ટાંત દ્વારા તેની સમજણ સ્પષ્ટ થઈ શકશે. આમાં ઉત્તરોત્તર રસબંધ તીદ્ર, તીદ્રતર અને તીદ્રતમ હોય છે. દા.ત. ત્રણ શેર લીમડાનો રસ હોય તેને એક સ્થાનક રસ કહીએ પછી તે ત્રણ શેર લીમડાના રસને ઉકાળીને અડધો ભાગ રાખીએ અને અડધો ભાગ બાળી દઈએ તો તે વધારે તીદ્ર બને છે. તે દોઢ શેર રસને દ્વિસ્થાનક રસ કહી શકાય. હવે મૂળ ત્રણ શેર રસને ઉકાળીને એક ભાગ રાખી બે ભાગ બાળી નાંખવામાં આવે તો તે એક શેર રસ અધિક કડવો બને છે. આ શ્રિસ્થાનક રસ કહી શકાય અને ત્રણ શેર રસના ચાર ભાગ કરી ત્રણ ભાગ બાળીને માત્ર એક ભાગ રાખવામાં આવે તો પોણો શેર રસ બાકી રહે છે તે અત્યંત કટુ હોય છે એને ચતુઃસ્થાનક રસ કહી શકાય.

મિથ્યાત્વ મોહનીયના પુદ્ગલમાં ઉત્કૃષ્ટ હિસ્થાનક, ત્રિસ્થાનક અને ચતુઃસ્થાનક રસ પડેલો હોય છે. મિશ્રમોહનીયમાં મધ્યમ હિસ્થાનક રસ હોય છે અને સમ્યક્ત્વ મોહનીયમાં જઘન્ય હિસ્થાનક રસ હોય છે. આ રસ ઘટતા એક્સ્થાનક બને છે અને તેનો પણ ક્ષય થતાં અંતે જીવ ક્ષાયિક સમક્તિ પામે છે.

અહીં રસની મંદતામાં ક્ષચોપશમ ભાવ છે અને સંપૂર્ણ રસક્ષચમાં ક્ષાચિક ભાવ છે. હવે ક્ષાચિક ભાવની પ્રાપ્તિ થતાં રસમંદતાથી પ્રગટેલા ક્ષચોપશમ ભાવોનો પણ અંત થાય છે. તેનો પણ ત્યાગ થાય છે, તેને પણ છોડવા પડે છે (જો કે તે સહજપણે છૂટી જાય છે.) અને સ્વરૂપગુણોની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે જ મુહપત્તિના બોલ પડિલેહતાં આપણે બોલીએ છીએ કે "સમ્ચક્ત્વ મોહનીય, મિશ્રાત્વ મોહનીય પરિહરું."

સાધકને સો પ્રથમ સમ્ચગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ માટે મિથ્યાત્વની રસમંદતા જરૂરી છે અને ત્યાર પછી ક્ષાચિક સમક્તિની પ્રાપ્તિ માટે રસમંદતાનો ક્ષય પણ જરૂરી છે. આમ સાધનાકાળની અવસ્થા પણ છોડવાની છે તો પછી ઔદચિક ભાવની બાધકતા તો સુતરાં ત્યાજય બને છે.

ઓદચિકભાવ, ક્ષચોપશમભાવ અને ક્ષાચિકભાવ આ ત્રણ ભાવમાં

ઔદયિકભાવ એ સંસાર છે. તેમાં જે કર્મ જેટલા રસથી બાંધ્યું હોય તેટલા રસથી ઉદયમાં આવે છે. અને તેને ભોગવતા જીવને કોઇ, માન, માયા, લોભ, રાગ, હોષ વગેરે ભાવોની અનુભૂતિ થાય છે. ઔદયિકભાવ વખતે ગુણો અનુભવાતા નથી. જ્યારે ક્ષયોપશમભાવમાં મોહનીયકર્મના રસની હાનિ થયેલી હોવાથી કર્મના ઉદય વખતે કર્મનો એક સ્થાનિક કે દ્ધિસ્થાનિક જઇન્ય રસ વર્તતો હોય છે. આવા અલ્પ રસવાળા કર્મનો ઉદય તેને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં ક્ષયોપશમ કહેવાય છે અને આ ક્ષયોપશમકાળે આત્મામાં વૈરાગ્ય, ક્ષમા, નમ્રતા, સરળતા, સંતોષ, મૈત્રી, પ્રેમ, વાત્સલ્ય, કરૂણા વગેરે ગુણો અનુભવાય છે માટે આ ક્ષયોપશમભાવ એ મોક્ષમાર્ગ છે અને તેની વૃદ્ધિ એ મોક્ષમાર્ગની નિર્મળતા છે. - વિશુદ્ધિ છે.

આત્મા વારંવારના ક્ષપકશ્રેણી માંડવાના તીવ્ર પુરુષાર્થના અંતે જ્યારે ક્ષપકશ્રેણી માંડે છે ત્યારે છેલ્લે આ ક્ષાયોપશમિક ધર્મો કે જેમાં ગુણોની અનુભૂતિ હોવા છતાં મોહનીયનો તેમજ બીજા ઘાતીકર્મનો પણ અલ્પ રસ પડેલો છે તેનો પણ નાશ થાય છે અને તેથી જેમાં ઘાતિકર્મનો સંપૂર્ણ નાશ છે તેવા આત્માના ક્ષાયિક ધર્મોને પામે છે.

क्षायोपशिमिं धर्मोना त्यांग विना वीतरागता, हेवणज्ञान प्राप्त थता नथी अने ते न भणे तो सिद्धावस्था पण आवती नथी तो पछी मोक्षनी प्राप्ति अ ॰ ॰ ॰ नुं लक्ष्य छे अवा साधहने शुष्ट तर्डमां तो आग्रह होय ॰ हेवी रीते? हारण हे शुष्ट तर्डनो आग्रह तो जोधिजी॰ ने जाणी नांजे छे. लवोलव हुर्गतिमां इतावे छे अने संज्यात, असंज्यात हे अनंतहाण सुधी छवने वीतराग सर्वज्ञ परमात्मा प्रणीत धर्मनी प्राप्ति न थाय अवा अशुलानुजंध छिला हरे छे तो पछी वियारह अने साधहने तेवा हुग्रहमां रस होय ॰ शानो? हुग्रह छवने मार्गथी ॰ विमुज हरे छे तो पछी तेना द्वारा मुक्त तो थवाय ॰ हेम?

મરિચિએ જાલવા છતાં પણ કપિલની આગળ ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણા કરી અને પોતાના પરિવ્રાજકપણામાં ધર્મ છે તેમ કહ્યું, તે વખતે આત્મા અંદરથી કેવો અસત્તત્ત્વના આગ્રહવાળો અને પક્ષપાતવાળો બન્યો હશે કે જેના પ્રભાવે કોટાકોટી સાગરોપમ પ્રમાણ સંસારનું પરિભ્રમણ વધાર્યું. અને સન્માર્ગથી અનેક ભવો સુધી વંચિત રહ્યા. તે જ રીતે સાવધાચાર્ચે ચૈત્યવાસી આગળ ખોટી રીતે અનેકાંતનું સ્થાપન કર્યું તે વખતે તેનો આત્મા અંદરથી કેવો ક્લિષ્ટ અને આગ્રહી બન્યો હશે? તે વખતે પોતાના આત્મા ઉપર અહંકાર અને માનની કેવી પકડ હશે? તત્ત્વ ઉપરનો રાગ કેવો ચાલ્યો ગયો હશે કે જેશે એક વખત ચૈત્યવાસી આગળ સન્માર્ગની પ્રરૂપણા કરી તીર્થકરનામકર્મના દલિકો એકઠા કર્યા અને એક ભવવેદ્ય કર્મદલિકો કરી નાંખ્યા, તેણે જ અનંતી ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી જેટલો સંસાર વધારી દીધો! એક વખત ઊંચે ચઢેલા આત્માના પણ અસત્તત્ત્વના પક્ષપાતથી જો આ હાલ થતા હોય અને કર્મસત્તા બેશરમ બની તેને સજા કરવા તૈયાર હોય તો પછી બીજા આત્માને માટે તો વાત જ કરવાની ક્યાં રહી?

આપણે તો ઘરબાર છોડીને, ઉપકારી માતાપિતાનો પણ ત્યાગ કરી આત્મકત્યાણ કરવા માટે નીકળેલા મોક્ષમાર્ગના મુસાફ્ર્ટ છીએ. એ માટે તો सतत परभात्माना प्रतिनिधि स्थानीय गुरूनी आज्ञा ९ स्वीङारवी रही अने તેની કૃપાના બળે જ આગળ વદાવું રહ્યું. ગુર્વાજ્ઞાથી ચૂકેલા આત્માઓને આવા અસત્ તત્ત્વનો આગ્રહ થતાં વાર લાગતી નથી. ફુલવાલક ગુરુની કૃપાને ચૂક્યો અને ગુરુના શાપનો ભોગ બન્યો તો નદી કિનારે રહી ઘોરતપ તપવા છતાં પણ વેશ્યાથી પતન પામ્યો. પરમાત્મભક્તિ, સાધુરોવા, ગુરુકૃપા, નિરંતર શાસ્ત્રાભ્યાસ, પંચાચારનું ઉત્કૃષ્ટ પાલન, ક્લ્યાણ મિત્રનો યોગ આ બદાના યોગે જીવ કુગ્રહથી બચી શકે છે. આ બધા યોગોને છોડી દેવાથી તેમજ સ્વરછંદ વિચરવાથી જીવને ઉક્ત દોષ લાગુ પડવાની પૂર્ણ સંભાવના છે. માટે તો જ્ઞાનીનું શાસન જીવની સ્વચ્છંદતા અટકાવવા ગુરુકુલવાસ અને શાસ્ત્રાભ્યાસ ઉપર ભાર મૂકે છે. ચારિત્ર લીધા પછી પણ જીવ આ બે તત્ત્વોને ન સાચવે તો પતન સહેલું છે. જીવને દોષોના સંસ્કાર અને દોષોનો અભ્યાસ ભવોભવનો છે અને જ્યાં તારક તત્ત્વોનો ચોગ ન મળે તો ભવચક્રમાં ભટકતા જીવ બીજું કરે પણ શું? મળેલા ચોગો આપણી પાસે કાંઈને કાંઈ પ્રવૃત્તિ માંગે છે. એના વિના એ એમનેએમ શાંત બેસવા તૈયાર નથી. તેમને સમ્યગ્પ્રવૃત્તિમાં જોડીને ઉન્માર્ગગામી બનતા અટકાવવાના છે અને સમ્ચફ પ્રવર્તન કરી ઉપયોગની શુદ્ધિ કરતા જવાનું છે.

ચોગથી ઉપયોગની શુદ્ધિ એ વ્યવહાર સાધના છે જેમાં આત્માએ કાચચોગ અને વચનચોગને સારા માર્ગમાં જોડી શુભભાવ કરવાના છે. આત્માને કષાચથી બચાવવાનો છે. મૈત્રી, કરણા, વાત્સલ્ય, પ્રેમ, દયા, દાન વગેરેના ભાવો કરવાના છે. આ છે ધર્મ પુરુષાર્થ અને ઉપયોગથી ઉપયોગની શુધ્ધિ એ નિશ્ચય સાધના છે જેમાં આત્માએ દૃષ્ટિને - ઉપયોગને અંદરમાં વાળીને, ઉપયોગ ઉપર જ ઉપયોગ મૂકીને ઘાતિ કર્મોને ખતમ કરવાના છે. સર્વત્ર બનતા પ્રસંગોમાં સમ રહેવાનું છે. જ્ઞાતા-દૃષ્ટા બની સંસારફિલ્મને જોયા કરી સંસારફિલ્મનો રોલ પુરો કરવાનો છે. આ છે મોક્ષ પુરુષાર્થ. પણ તે પહેલા ધર્મપુરુષાર્થના બળે અધર્મપુરુષાર્થને ખતમ કરવાનો છે. શુભ ભાવો આત્મસાત્

કરી અશુભભાવોને ખતમ કરવાના છે પછી ઘર્મ પુરુષાર્થમાંથી આગળ વધી મોસપુરુષાર્થ તરફ જવાનું છે. કાકંદીનો ધક્ષો, મેઘકુમાર,ધનાજી, શાલિભદ્ર વગેરેએ આવો મોસપુરુષાર્થ કર્યો હતો. જ્યારે આજે આપણે પ્રાય: મોસપુરુષાર્થ કરતા નથી પણ ધર્મપુરુષાર્થ કરીએ છીએ. અને ધર્મપુરુષાર્થ પણ સાચો ત્યારે કે આપણે કોઈ અસત્ પસપાત કે કુગ્રહમાં ફ્સાચા ન હોઈએ તો!! અસત્ પસપાત કે કુગ્રહમાં ફ્સાચેલા જીવો મૈત્ર્યાદિ શુભ ભાવો કે જેને યોગસારના રચયિતા ધર્મપ્રાસિનું મૂળ કહે છે તેને ગુમાવે છે. ધર્મપુરુષાર્થથી નીચે ઉતરેલાને પછી કોઈ પુરુષાર્થ રહેતો નથી. સાધુને માટે ભગવાનની આજ્ઞા ધર્મપુરુષાર્થ અને મોસપુરુષાર્થની છે જયારે ગૃહસ્થને અનિવાર્થ સંયોગોમાં ધર્મને જાળવવાપૂર્વક ન્યાય, નીતિ અને સદાચારથી યુક્ત મર્ચાદિત અર્થ-કામની છૂટ આપવામાં આવી છે કે જેના દ્વારા આગળ વધી વિશિષ્ટ ધર્મને પામનાર બને.

ધર્મપુરુષાર્થમાં મક્કમ રહેનાર આત્મા આગળ વધીને ક્યારેક તે જ ભવે કે ભવાંતરે મોક્ષપુરુષાર્થ પામી શકે છે. ધર્મપુરુષાર્થ મોક્ષપુરુષાર્થને પામવાનું કારણ છે એટલે કે સાધન છે અને મોક્ષપુરુષાર્થ પણ મોક્ષ માટેનું સાધન છે, કારણ છે. અહીં સ્પષ્ટતા જરૂરી છે કે મોક્ષ એ સાધ્ય છે અને ધર્મપુરુષાર્થ તથા મોક્ષપુરુષાર્થ એ બે સાધનો છે. સાધ્યનિરપેક્ષને સાધન કેવી રીતે હોઈ શકે? કારણ કે સાધ્યને સાધી આપે તે જ સાધન કહી શકાય.

પંચાચારની પ્રાપ્તિ તથા પાંચ અવ્રતથી અટકવું એ અનુક્રમે વિધિ-નિષેદાથી દાર્મ પુરુષાર્થ છે અને સામાચિકની પ્રાપ્તિ તથા વિષય-કષાચથી નિવર્તન એ અનુક્રમે વિધિ-નિષેદાથી મોક્ષ પુરુષાર્થ છે. મોક્ષ પુરુષાર્થથી જીવને ભેદ (ક્ષાચોપશમિક) રત્નપ્રથી પ્રાપ્ત થાય છે અને તેના હારા જીવ અભેદ (ક્ષાચિક) રત્નપ્રથી રૂપ મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.

वणी साध्डने साध्यनुं बक्ष्य सतत रहेवुं पर्श्ये छे अन्यथा साधडतानी प्राप्ति प न घटी शड़े. आ वातनुं प्रायोगिङ स्वरूप (Practical implementation) विचारतां स्पष्ट प्रणाय छे डे साध्य ओ भोक्ष छे - पे सभग्र डर्मना क्षय स्वरूप छे. हवे साधडने पो भौतिङ सुप्प अपावनार पुण्यडर्म ध्रष्ट होय अने हुःप आपनार अघाति पापडर्म अनिष्ट (पो डे पाप डरावनार घाति डर्म तो अनिष्ट बागवा पर्श्री छे) होय तो ते साधडताथी पंडित थाय छे ओटबुं प नहि पण ते साधडताथी वंचित जने छे अने आवी घटना न जने ते भाटे डर्म उपाधिनिरपेक्ष निश्चयनयनी दृष्टिथी विचारतां साधडे सतत प्रयावमां राजवानुं छे डे आत्मा पुण्यवान पण नथी ने पापवान पण नथी

પણ સ્વરૂપવાન છે. આ સસ્ચિદાનંદમય સ્વરૂપ ભૌતિક સુખમાં ઇષ્ટત્વની બુદ્ધિથી અવરાયું છે. ભૌતિક સુખમાં સુખબુદ્ધિ એ દુ:ખ, પાપ, દોષ અને વિભાવની જનેતા હોવાથી ત્યાજ્ય છે. અને કર્મોદયથી મળતું દુ:ખ જો સમતાથી સહન કરવામાં આવે તો કર્મક્ષયનું સાધન બનતું હોવાથી અનિષ્ટ પણ નથી. માટે જ શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રમાં કહ્યું છે કે "देहदु:खं महाफलम्"

# સાધકનું સ્વરૂપ

મોક્ષપુરુષાર્થને પ્રાપ્ત કરનાર સાધક કેવો હોય તે વિષયમાં સાત્ત્વિક ચિંતનનો રસથાળ પીરસતા કાંતિલાલ કાલાણી લખે છે કે -

સાધક એટલે કોઈ એક નિશ્ચિત લક્ષ્ય ઉપર પોતાની સમગ્ર ચેતના કેન્દ્રિત કરનાર વ્યક્તિ. સાધનાની અવસ્થા એ પ્રયોગની અવસ્થા છે. સિદ્ધિની અવસ્થા નથી. સત્યની ખોજની અવસ્થા છે. એમાં સાધક મુક્ત મને કોઈપણ પૂર્વગ્રહો વિના આત્મસંશોધન કરે છે ત્યારે તે અંતર્દૃષ્ટા બની જાય છે. તે કોઈપણ તર્ક-વિતર્ક કરતો નથી કે નથી કોઈની સાથે વાદ-વિવાદ કરતો. બંને આંખને છેડે તેણે દાબડા રાખ્યા છે તેથી ડાબી કે જમણી બાજુ જોયા વિના લક્ષ્ય તરફ જ સીધી ગતિ થાય. તર્ક વિતર્કમાં ઉતરવાથી સાધનાની તીવ્રતા મંદ પડી જાય છે. માટે સાધક મીન થવાનું પસંદ કરે છે.

- (૧) સાધનામાં તર્ક-વિતર્ક કે વાદ-વિવાદનું અવલંબન ઇષ્ટ નથી એનાથી સાધનાની ધાર બુક્રી થઇ જાય છે.
- (૨) વાદ-વિવાદમાં જય થાય તો અહંકારની સંભાવના છે. પરાજય થાય તો સંશય પેદા થાય છે. સાધકને માટે સંશય અને અહંકાર બંને ખતરનાક છે.

શૈલકુમારી પાર્વતી શંકરને પતિ તરીકે મેળવવાના દૃઢ સંકલ્પ સાથે હિમાલચમાં સાધના કરે છે. શંકરે પરીક્ષા કરવા એની પાસે સાત ઋષિઓને મોકલ્યા. તેઓ પાર્વતીને પ્રશ્નો પૂછવાની તૈયારી કરે છે ત્યારે ઋષિઓની મર્ચાદા જાળવીને તે સ્પષ્ટ કહી દે છે કે, "હું મારી બધી મર્ચાદા જાણું છું. પંખી પાંખ વગર ન ઉડી શકે તે સમજુ છું. આવા સંકલ્પમાં મારો અવિવેક છે તે જાણું છું છતાં મારા મનમાં એક બાબત સ્પષ્ટ છે કે હું હંમેશા શિવજીને જ પતિ તરીકે પામવા ચાહું છું એટલે આ બાબતમાં હું કશું જ સાંભળવા તૈયાર નથી."

હું આ કરીશ, અવશ્ય કરીશ, કરીને જ રહીશ એવા દૃઢ સંકલ્પની ઉપસ્થિતિમાં ઇષ્ટસિદ્ધિ આસાન બની જાય છે. વ્યક્તિ પોતે જેવી બનવા ઇચ્છે છે અથવા જે કંઇ કરવા ધારે તેને અનુરૂપ દૃઢ નિર્ણય તેણે કરવો જોઇએ. આનો અર્થ એ છે કે પોતાની દિશા અને દૈવતનો તેને ખ્યાલ હોવો જોઇએ. ते ९ व्यक्ति ६८ संस्त्य सरी शहे. तेवा संस्त्यनी आडे होई संस्हार टही શક્તો નથી.

પરમાત્માની પ્રત્યે પ્રીતિ અને ભક્તિ કુસંસ્કારોના દારૂગોળાને ખતમ કરે છે. આત્માની અદંરમાં કુગ્રહ, કુવાસના, અહંકાર, છર્ષ્યા, નિંદા વગેરે કુસંસ્કારોનો દારૂગોળો અનંતકાળથી ભર્યો છે. તારક તત્ત્વો પ્રત્યેનો

અનાદ૨, ઉપેક્ષા, અવગણના, અભક્તિ, અબહુમાનથી આત્મામાં દોષો ભરેલા છે. અને દોષથી ભરેલ આત્માને દોષનું સેવન સહેલું બની જાય છે. અગ્નિશર્માને ત્રીજું પારણું નિષ્ફળ જવાનું એક જ નિમિત્ત મળતાં ઘણા વર્ષોની સાધના ખતમ થઈ ગઈ. કોદાગ્નિ ભભૂકી ઉઠ્યો. વૈરના બી રોપાયા ભવોભવ મારવાનું નિયાણું કર્યું.જંગલમાં જઈને ઘોરતપ કરનાર વિશ્વામિત્ર ઋષિ પણ મેનકાના દર્શને અને તેના હાવભાવે પતિત થયા. પ્રચંડ સાધના કરનાર સાધકો પણ નિમિત્તોના વાવાઝોડામાં ફેંકાઈ જતાં હોય છે. નિમિત્ત મળતાં બધા આત્માઓ ટકી શકતા નથી. કારણ આત્મામાં અનંતકાળના ક્સંસ્કારોનો દારૂગોળો ભર્યો છે. તેના આધારે જ અનંતકાળથી ભવભ્રમણ ચાલુ છે. આ ક્સંસ્કારોનો નાશ કરવા માટે સાધના છે. સાધના દ્વારા इसंस्डारोनो नाश थाय तो ४ लावि ७४०० जने. ते माटे डेन्द्रमां \_ પરમાત્મસ્વરૂપનું ધ્યાન જોઈએ અને એ ધ્યાનને સફળ કરનાર પરિઘમાં દૈવી ગુણોનો વાસ જોઈએ. દૈવી ગુણોના વાસ વિના ધ્યાન-જામે નહિ અને ध्यान विना કુસંસ્કારોનો દારૂગોળો ખતમ થાય નહિ. મૈત્રી-પ્રેમ-કરણા -વાત્સલ્ય - દયા-દાનાદિ ગુણોનો જેટલો વિકાસ થાય તેટલું જ ધ્યાન સફળ થાય છે. જેને ગુરુની ફૃપા અને પરમાત્મભક્તિ મળે છે એ આત્મા અશુભનિમિત્તના પવનથી બચી જાય છે. પરમાત્મભક્તિ અને ગુરુકૃપા પામનારને પુણ્ય જ એવું પ્રબળ બંધાય છે કે તેને અશુભ નિમિત્તો પ્રાય: મળે નહિ અને કટોકટીની પળે રક્ષા થાય. ફુલવાલકને સંચમથી પતન કરનાર વેશ્યાનું નિમિત્ત મળ્યું કારણ કે તેમણે ગુરુકૃપાનું કવચ ખોઇ નાંખ્યું હતું.

જગતમાં દેવ અને ગુરુ ઊંચા તત્ત્વ છે. તેમની ઊંચી કોટિની ભક્તિથી ઊંચી કોટિનું પુણ્ય બંધાય અને તેનો બંધ કરનાર આગળ વધે અને નીચે જતો અટકે એમાં કોઇ આશ્ચર્ય નથી. બીજા બધા યોગો સારી રીતે આરાધવા છતાં તેમાં ભક્તિ ભળતી નથી માટે અહંભાવ પીગળતો નથી. અહંને પીગાળનાર ભક્તિ છે. જે યોગ આરાધતા અહં ન પીગળે તો તેનાથી ઊંચી કોટિનું પુણ્ય ન બંધાય. એ અહંને પીગાળવાની પ્રચંડ તાકાત ભક્તિમાં છે. ભક્તિથી અહં પીગળે છે. અંતઃકરણ નમ્ર બને છે. તેમાં દેવી

ગુણોનો વાસ થાય છે અને આવા અંતઃકરણવાળાને ધ્યાન જલ્દીથી લાગે છે. વ્યુત્થાનદશા (એટલે બહારથી વસ્તુ અને વ્યક્તિના સંયોગવાળી દશા)માં જેટલો ગુણોનો વિકાસ એટલું જ ધ્યાન સફળ. વ્યુત્થાનદશામાં જેને કામ કોંધાદિ દોષો સતાવે તેને ધ્યાન લાગે નહિ. ધ્યાનને દોષો સાથે નહિ પણ ગુણો સાથે સંબંધ છે.

### तदत्र महतां वर्त्म, समाश्रित्य विचक्षणैः । वर्तितव्यं यथान्यायं तदतिक्रमवर्जितैः ॥ १४९॥

જે કારણથી આત્મા, સર્વજ્ઞાદિ અતીન્દ્રિય તત્ત્વમાં આપણી નજર પહોંચી શકે તેમ નથી, અને અનુમાનથી તેનો નિર્ણય શક્ય નથી તેમજ શુષ્કતર્કનો આગ્રહ મિથ્યાભિમાનનું કારણ હોવાથી અતિ ભયંકર છે, આત્માનું અહિત કરનાર છે તે કારણથી અત્ર व्यक्तिकरे-આ કલ્યાણકારી યોગમાર્ગના વિષયમાં મહાપુરુષોના માર્ગને આશ્રયિને અતિયારાદિ દોષોથી રહિત થવાવડે કરીને પંડિત પુરુષો વડે ન્યાયાનુસારે અર્થાત્ આગમાનુસારે વર્તવું જોઈએ.

પંડિત પુરુષોએ અધ્યાત્મના માર્ગમાં બધી ભાંજગડને તોડી નાંખવી જોઈએ. મત અને દર્શનના આગ્રહનો સર્વ પ્રપંચ છોડી દેવો જોઈએ.ઓટી ચર્ચા, વિચારણા, વાદ વિવાદમાંથી મુક્ત થઈ મહાપુરુષોના માર્ગનું અવલંબન લેવું જોઈએ. અર્થાત્ તે મહાપુરુષોએ જે માર્ગ બતાવ્યો હોય તે માર્ગ ઉપર શ્રદ્ધા રાખી આગળ વધવું જોઈએ. અર્થાત્ તેમની આજ્ઞાનું સંપૂર્ણપણે પાલન કરવું જોઈએ. અને તે આજ્ઞાના પાલનમાં લાગતા અતિક્રમ, વ્યતિક્રમ, અતિચાર અને અનાચાર (ભંગ) રૂપ દોષથી આત્માને બચાવવો જોઈએ. આમ મહાત્માના માર્ગમાં અતિચાર રહિતપણે ન્યાયાનુસારે પ્રવર્તવું એજ મુમુસુનું કર્તવ્ય છે.

યોગમાર્ગમાં આગળ વધવા મહાપુરુષોના વચન ઉપર શ્રદ્ધા બહુ જરૂરી છે. શ્રદ્ધા વિના મન શંકાશીલ બને છે. બે મિત્રો છે. બંને મોરના ઇંડાં ખરીદવાનો નિર્ણય કરે છે. તેમાંથી મોર નીકળે પછી તાલીમ આપશું. પૈસા કમાશું વગેરે વિચારે છે. બેમાંથી એક મિત્ર શ્રદ્ધાળુ છે જ્યારે બીજો શંકાશીલ છે. શંકાશીલ જોવા માટે રોજ ઇંડુ ખખડાવે છે કે મોરનો ગર્ભ કેટલો વૃદ્ધિ પામ્યો ? રોજ રોજ ખખડાવવાથી ઇંડું નિર્ણવ થઇ ગયું. જે શ્રદ્ધાળુ હતો તેને તો દૃઢ વિશ્વાસ હતો કે નિશ્ચિત સમયે ઇંડામાંથી મોર બહાર આવવાનો જ છે તેથી યોગ્ય કાળે તેનું ઇંડુ મોર બન્યું. જાતજાતની તાલીમ આપી તેમાંથી ધનવાન બન્યો આ કથા આપણને એ શીખવાડે છે કે સાધના એટલે "બિનશરતી શરણાગતિ અને સાધ્યમાં અખૂટ વિશ્વાસ."

### <u>ज्ञानीनी आज्ञानुं पासन दृष्ट्य छे</u> -

જે વિષયમાં માનવીની બુદ્ધિ પહોંચે નહિ તે વિષયમાં "જાણકારની સલાહથી

જ આગળ વધવું" આ ત્રણે કાળનો શાશ્વત નિયમ છે. એ મર્યાદાને કોઈનાથી ઓળંગી શકાય નિહ. દરેક વસ્તુમાં શંકા કરવા કરતા કોઈ યોગ્ય વ્યક્તિ ઉપર શ્રદ્ધા રાખીને જીવન જીવવામાં ઘણો લાભ છે. બધી જ વસ્તુમાં શંકા કરનાર કદાય પચાસ ખોટા માણસથી બચી જશે એવું બને પણ પછી એકાવનમી વખત મળતાં કોઈ વિશિષ્ટ સજ્જન પુરુષને પણ શંકાની નજરે જોતાં તેના લાભથી વંચિત રહી જશે. શંકા કરનાર કદાય ભૌતિક નુકસાનથી બચી શકશે પણ સાથે સાથે આદ્યાત્મિક લાભને પણ ગુમાવનારો બની જશે.

અત્યાર સુધી જીવ દરેક બાબતમાં સ્વચ્છંદપૂર્વક ચાલ્યો છે. તેનાથી અહંકાર પુષ્ટ થયો છે તેને દૂર કરવા મહાપુરુષોનાં ફોલોઅર્સ-અનુયાથી બનવાની જરૂર છે. મહાપુરુષોના ફોલોઅર્સ બનવાથી મન ઠંડું પડી જાય છે. મનનો ઉકળાટ શમી જાય છે. મનનો ચિંતાઓ દૂર થઈ જાય છે. મનના તાપ શમી જાય છે. જ્ઞાનીપુરુષોને સમર્પિત બન્યા સિવાય, તેના ફોલોઅર્સ બન્યા સિવાય મનના સંઘર્ષ દૂર થતા નથી. તે ચાલુ જ રહે છે કારણ અનાદિકાળથી સ્વેચ્છા મુજબ ચાલવાના સંસ્કારથી તે પુષ્ટ થયેલા છે. બે મન છે. એક ગયા ભવોનું ગાંઠો રૂપે રહેલું સુષુપ્ત મન અને બીજું આ ભવનું ભાવમન-જાગૃતમન. પૂર્વભવોનું ગાંઠોરૂપે રહેલું સુષુપ્ત મન એ તો એક વીતી અથેલી વસ્તુ છે, ભૂત છે, તે ફુટે છે ત્યારે તેના ભાવ બતાવે છે. તેમાં આપણે તન્મય થઈએ છીએ માટે તે આપણને ભૂત બનીને વળગે છે. મનની ફિલ્મને નિરંતર જોયા કરીએ અને તેમાં તન્મય ન થઈએ તો આપણે સંસારથી છૂટી શકીએ.

આપણું મન આપણને ઉપદ્રવ ન કરે અને આર્ત-રોદ્રની ચુંગાલમાંથી આપણે બચી જઈએ માટે મહાપુરુષોના માર્ગે ચાલ્યા જવાનું છે. સંસારીઓના માર્ગે તો અનંતા ભવોથી ચાલીએ છીએ પણ ત્યાં ભટકવા સિવાય બીજી કોઈ ગતિ જ નથી. સંસારનો માર્ગ એટલે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાયનો માર્ગ, અહંકાર અને આસક્તિનો માર્ગ, ત્યાં મનની સુરક્ષા શું હોઈ શકે? ત્યાં તો મનને મલિન જ કરવાનું હોય. વિચારો જ્યારે પ્રમાણ કરતા વધી જાય ત્યારે ચિંતા થઈ કહેવાય અને ચિંતા હોય ત્યાં ધર્મ ક્યાંથી હોય? એટલે તો "અભયદયાણં"માં પ્રભુ અભય અર્થાત્ ચિત્તની સ્વસ્થતા આપનારા કહ્યા છે કારણ કે ચિત્તની સ્વસ્થતા ઉપર જ આગળ આગળના ધર્મો પ્રાપ્ત થવાના છે.

મહાપુરુષો તે છે કે જેઓ નિરંતર આત્મકલ્યાણના માર્ગે ચાલે છે. તેઓ આત્મકલ્યાણના માર્ગે આગળ વધ્યા અને પૂર્ણતાને પામી કૃતકૃત્ય થયા પણ કરૂણાથી પરિપૂર્ણ હોવાના કારણે તેઓ આપણા માટે કલ્યાણની કેડી કંડારતા ગયા છે. આપણે તો તે માર્ગ ઉપર માત્ર ડગ જ માંડવાના છે. તે માર્ગ ઉપર ચાલતા જ્ઞાની પુરુષોની આજ્ઞાને ડગલે ને પગલે ચાદ કરવાની છે. અને માર્ગમાં લાગતા અતિક્રમાદિ દોષોથી સતત સાવધ રહેવાનું છે. સર્વત્ર દરેક વસ્તુનો સાર "આણાએ ધમ્મો" કહ્યો. આજ્ઞાપાલનમાં જ બધું સમાવી દીધું તેનું કારણ જ એ છે કે ઉચ્છુંખલ મનને વશ કર્યા સિવાય બીજો કોઈ માર્ગ નથી અને તે આજ્ઞાની પ્રતિબદ્ધતાથી વશ થાય છે. મનમાં અહંકાર ભરેલો છે અને તે બુદ્ધિનો સાગરિત છે, બુદ્ધિની સલાહ પ્રમાણે કામ કરે છે.

#### અહંકારની ઓળખાણ

અહંકાર આંધળો છે. ધૃતરાષ્ટ્ર છે, તેથી તે જેમાં ભળે તેવો કહેવાય છે. કામાંઘ, ક્રોઘાંઘ, મોહાંઘ, લોભાંઘ, વિષયાંઘ આ બધી સંજ્ઞાઓ અહંકારને કારણે અપાઈ છે. ઇન્દ્રિયો વિષયોનો ભોગવટો કરે છે ને કામચલાઉ તૃપ્ત થાય છે અને જીવ તો ખાલી અહંકાર કરે છે કે મેં ભોગવ્યું!!

અહંકાર શું કરે? આખો દિવસ ભૂખ્યો રહે પણ કોઈ જમવાનું પૂછે તો કહે, ના મારે જમવું નથી. હું જમીને આવ્યો છું. એને બેસવાનું કહો તો ખુરશી, સોફા હોય તો બેસે, નહિ તો ઊભો રહે. સંસારના સુખ જોઈતા હોય, સારા સ્થાન જોઈતા હોય, સારા માણસ તરીકે ઓળખાવું હોય તો અહંકારને સુધારવો પડે.

જે ક્રિયા કરવાથી અહંકાર ઓછો થાય તે ભગવાનની આજ્ઞાનું પાલન કહેવાય.

જે જ્ઞાનથી અહંકાર ઓછો થાય તે વીતરાગ માર્ગનું જ્ઞાન કહેવાય.

આ સંસાર ચાલે છે સજીવ અહંકારથી. નિર્જીવ અહંકાર એટલે ડ્રામેટિક અહંકાર. રાજા ભર્તૃહરિનું પાત્ર ભજવતા બહારથી ભર્તૃહરિનો અભિનય કરનાર અંદરથી તો એ જાણે છે કે હું રાજા ભર્તૃહરિ નથી પણ લક્ષ્મીયંદ તરગાળો છું. અહિંયા ભલે સિંહાસન ઉપર બેસીને લોકોની ઉપર ઓર્ડર કરું પણ ઘેર જઈને તો મારે ખીચડી જ ખાવાની છે.

લોક માન્ય કરે તેવો અહંકાર તે સુધરેલો અહંકાર કહેવાય, ડાહ્યો અહંકાર કહેવાય. લોક અમાન્ય કરે તેવો અહંકાર તે ગાંડો અહંકાર કહેવાય.

'બધા ખરાબ અને હું સારો' તે ગાંડો અહંકાર કહેવાય. અહંકારને જીતવા માટે આખી દુનિયાને જીતવાની જરૂર નથી. માત્ર ઘરના કે આજુબાજુ પાંચ-પચ્ચીસને જ જીતવાની જરૂર છે.

મહાપુરુષોના માર્ગને અનુસરતા પુષ્પચુલા સાધ્વીને કેવલજ્ઞાન. પુષ્પચુલ અને પુષ્પચુલા બંને ભાઈ બહેન હતા. બંને રાજકુળમાં જન્મેલા હता. तेना पिता राज छे. जंनेने परस्पर अतिशय रनेह छे तेना डारणे मोटा थतां जंने परस्पर वज्नग्रंथियी जोडाय छे. पुष्पयुव राज जने छे. आ जाजु तेमनी माता मरीने देवलोडमां गयेवा छे. तेमणे पोताना दीडरा-दीडरीनी आ स्थिति जोर्ड. तेमांथी जयाववा पुष्पयुवाने नरडना स्वप्न जतावे छे. तेनाथी ते लयलीत थर्ड जाय छे अने विचारे छे डे आ नरङना दुःजो मारे जोर्डओं निह. तेनाथी जयवा चारित्र वेवानी लावना डरे छे. राजने पोताने आवेवा स्वप्ननी वात डरे छे अने मारे ढवे आ संसारमां डोर्डपण रीते रहेवुं नथी, चारित्र ज वेवुं छे अम ते जणावे छे पण राज तेनी परना अत्यंत रागने डारणे रज आपवा तैयार नथी. वारंवारनी विनंती पछी राज એड ज शरते दीक्षा आपवा तैयार थाय छे डे हुं तमने दीक्षा जरूर अपावुं पण दीक्षा विधा पछी तमारे आ नगरमां ज रहेवानुं. नगरनी जहार जवानुं निह. तमारुं मों जोर्डने पण हुं आनंद पामीश. तमे अहिंया रहो तो हुं तमारा दर्शन रोज डरी शडीश. राणीએ डजुद राज्युं. से रीते पण संसार इप डारागर सने छडायना इतलजानामांथी तो छूटडारो थाय छे ने!!

ચારિત્ર લીધું. નરકના સ્વપ્નથી આત્મા જાગી ઉઠયો છે, અંદરમાં જવલંત વૈરાગ્ય પેદા થયો છે, ભવોભવ સંસારમાં રૂલાવનાર વિષયોના રાગથી આત્મા ફર્ફ્ડી ઉઠ્યો છે. અને એને રાત દિ કચડવાનો નિર્ધાર કર્યો છે. અંદરમાં એક જ સમજ છે કે જો આ ભવમાં ચારિત્ર લીધા પછી રાગને નહિ કચડું તો પછી તેને ક્ચડવાનો બીજો ભવ કયો મળશે? માટે અંદરથી અપ્રમત્ત બની સાધના શરૂ કરી.

નક્કી કર્યું કે કોઈ પણ આવે તો - રાજા પણ આવે તો આંખ ઊંચી કરીને જોવાનું નહિ. વાતચીત કરવાની નહિ. ધર્મલાભ પણ કહેવો પડે માટે કહેવાનો.

नगरमां गोयरी જવું पडे. लोड़ो तो अमारा राणी साहेज डही डहीने घणा लावधी वहोरावे. त्यां पण अत्यंत सावध रहेवानुं. જरापण ઊंचु जेवानुं नहिं अने वातयीत इरवानी निह, अने साथ साथे ते ज नगरमां विधमान अरिणडापुत्र आयार्थनी आज्ञाने माथे धरी. आयार्थ पोते जंघाजज क्षीण थयेलुं होवाना डारणे ते नगरमां रह्या हता. तेमनी लावधी लिड्त स्वीडारी. मारा माथे आ ज छत्र छे. એना विना राजना मान-सन्मानमां इसाई जर्धश तो नरङे जर्धश. आ सतत लय तेने वर्ते छे. सेना प्रतापे रात अने दिवस परमात्मानी आज्ञा मुजजनुं छवन स्वीडारी अने आयार्थनी आज्ञा माथे धरी रागने ड्यडवानो होर पुरुषार्थ ड्यों. वैराग्यने सेवो धीडतो राज्यों हे सेनी

ભક્કીમાં રાગ બળીને ભસ્મીભૂત થવા માંડ્યો અને આત્માએ ક્ષપકશ્રેણી માંડી દીધી. તો કેવલજ્ઞાની બની ગયા અને તેમના પ્રભાવે પછીથી અરણિકાપુત્ર આચાર્યને પણ કેવલજ્ઞાન થયું. ચારિત્રના માર્ગ ઉપર ચાલતા અતિક્રમાદિ દોષોને લાગવા દીધા નહિ અને આચાર્યને સમર્પિત બનીને જીવ્યા તો તે જ ભવમાં કેવલજ્ઞાન પામ્યા.

# વડીલોની આજ્ઞાના પાલન રૂપ વ્રતને ગ્રહણ કરવું તે બીજા વ્રતગ્રહણથી અધિક છે.

સગરના ६० હજાર પુત્રોએ અષ્ટાપદની ફરતી ખાઈ ખોદી. તેને પાણીથી પુરવા દંડ રત્ન વડે ગંગા નદીને ત્યાં ખેંચી લાવ્યા. તેથી તે ગંગા હવે ખાઈને પૂરીને અષ્ટાપદની આજુબાજુના ગામડાને ડૂબાડી રહી છે. લોકો સગર ચક્રીની પાસે આવીને ફરિયાદ કરવા માંડ્યા કે હે સ્વામિન્ ! અમારી રક્ષા કરો. તેથી યક્કીએ પોતાના પૌત્ર ભગીરથને કહ્યું કે હે વત્સ ! ઉન્મત્ત સ્ત્રીની જેમ ગંગાનદી જે અનેક ગામડાઓને તારાજ કરી રહી છે તેને તમે દંડરત્ન વડે ખેંચીને પૂર્વ સમુદ્રમાં ભેળવી દ્યો કારણ કે જળને રસ્તો ન બતાવ્યો હોય ત્યાં સુધી જ તે અંદાની જેમ ઉન્માર્ગે જાય છે. ભગીરથે પિતામહનું તે વાક્ય આદરપૂર્વક સ્વીકાર્યું.

વિદિના જાણકાર ભગીરથે જવલનપ્રભ ઇન્દ્રને ઉદ્દેશીને અક્ષ્મનો તપ કર્યો તેથી જવલનપ્રભ પ્રસન્ન થઈને ભગીરથની પાસે આવ્યો. ગંધ, ધૂપ, પુષ્પથી ભગીરથે તેનો પૂજોપચાર કર્યો ત્યારે નાગકુમારના સ્વામીએ "હું શું કાર્ચ કરી આપું?" એમ પૂછ્યું એટલે ભગીરથે કહ્યું કે આ ગંગા ઉન્મત્ત બનીને અનેકનો વિનાશ સર્જી રહી છે તો તમે રજા આપો તો દંડવડે આકર્ષીને તેને હું પૂર્વસમુદ્રમાં ભેળવી દઉં? જવલનપ્રભે સંમતિ આપી અને તેણે પૂર્વ સમુદ્રમાં ભેળવી દઉં? જવલનપ્રભે સંમતિ આપી અને તેણે પૂર્વ સમુદ્રમાં ભેળવી દીધી. ત્યારથી માંડીને ગંગાનું 'ભાગીરથી' એવું નામ પડ્યું. ત્યાંથી પાછા ફરતા માર્ગમાં કેવલજ્ઞાનીને જોચા. તેમને પ્રણામ કરી યોગ્ય સ્થાનકે બેસી ભગીરથે પૂછ્યું કે મારા પિતાઓ વગેરે ક્યા કર્મથી એકી સાથે મૃત્યુ પામ્યા? ત્યારે કેવલીએ તેમનો પૂર્વભવ કહ્યો. તે ૬૦ હજાર પૂર્વભવમાં ચોર હતા. ઘણી બ્રદ્ધિવાળો એક સંઘ સાંજે કોઈ ગામમાં આવ્યો. રાત્રે કુંભારના ઘર પાસે ઉતર્યો. ચોરોએ લૂંટવા માટે તીર કામઠા તૈયાર કર્યા પણ પાપના ભયવાળા તે કુંભારે તેમને મધુર વચનોથી વાર્યા તેથી તેમણે સંઘને જવા દીધો.એક દિ ત્યાંના રહેવાસી સર્વ લોકો ચોર હોવાથી તેના રાજાએ બાળ, વૃદ્ધ સહિત આખું ગામ બાળી નાંખ્યું. તે દિવસે તે કુંભારને કોઈએ વિચારણા કરવા માટે બોલાવેલ

હોવાથી બહારગામ ગયો હતો તેથી તે બચી ગયો. "સત્પુરુષોનું સર્વત્ર કુશળ થાય છે." પછી કાળયોગે તે કુંભાર મરીને વિરાટ દેશમાં ભાગે બીજો કુબેર ભંડારી હોય તેવો વિશક થયો અને સર્વગ્રામજનો (યોરો) મરીને તે જ વિરાટ દેશમાં મનુષ્યો થયા. કારણ કે તુલ્ય કર્મીને તુલ્ય ભૂમિ જ પ્રાપ્ત થાય છે. તે કુંભારનો જીવ મરીને તે જ વિરાટ દેશમાં રાજા થયો. ત્યાંથી મરીને ઋદ્ધિવંત દેવતા થયો ત્યાંથી ચ્યવીને તમે ભગીરથ થયા, અને તે ગ્રામવાસીઓ સંસારમાં ભમતા ભમતા તમારા પિતા જન્ફનુકુમાર વગેરે થયા. તેમણે માત્ર મનવડે સર્વ સંઘને ઉપદ્રવ કર્યો હતો તે કર્મથી તેઓ એક સાથે ભસ્મીભૂત થયા. તેમાં જવલનપ્રભ નાગેન્દ્ર તો ફક્ત નિમિત્ત માત્ર છે. હે મહાશય! તે વખતે તે ગામના લોકોને વારવારૂપ શુભકર્મથી તમે ગામ બળવા છતાં બળ્યા નહિ અને હમણાં પણ બળ્યા નહિ એ પ્રમાણે કેવલફાનીની પાસેથી હકીકત સાંભળીને ભગીરથ અતિશય નિર્વેદ પામ્યો પરંતુ ક્ષત ઉપર ક્ષારની જેમ મારા પિતામહને દુ:ખ ઉપર દુ:ખ ન થાઓ એમ ધારીને તેણે દીક્ષા લીધી નહીં અને કેવળફાનીને વાંદીને અચોધ્યા પાછા ફર્ચા.

पाछा आवीने पितामहने प्रणाम हर्या अने आज्ञानो अमल हर्यानुं क्षात्युं. तेथी सगर लगीरथने हहे छे हे हे वत्स! तुं जाज छतां जुद्धि वडे प्रोढ छे तेथी हवे राक्यगाहीना लारने वहन हर अने हुं लाररहित थर्छने यारित्र ग्रहण हर्दुं. स्वयंलूरमण समुद्रनी क्षेम हुस्तर अवो पण संसार मारा पूर्वको तरी गया छे तेम हुं पण तरी क्ष्यश. तेथी आपणा पूर्वकोनी परंपरा मुक्ज तुं राक्य ग्रहण हर. ते वजते लगीरथ हहे छे हे हे पितालु ! तमे संसारसागरने तारनारी प्रवक्या ग्रहण हरवाने घच्छो छो तेम हे स्वामिन् ! हुं पण आ लवधी निर्वेह पामेलो छुं. मारा पितालु वगेरे साईह हक्तर हेवी रीते मृत्यु पाम्या? तेमनो पूर्वलव हमणां क में हेवलज्ञानी पासेथी सांलज्यो छे तेथी हवे आ संसारने विशे रहेवा मारुं मन करा पण मानतुं नथी. मारुं मन यारित्र लईने आत्महत्याण हरवा ग्रंजी रह्युं छे. आप राक्य हानना प्रसाह वडे हरीने मने अप्रसन्न हरशो नहि.

त्थारे सगर કહે છે કે હે વત્સ ! આપણા કુળમાં વ્રત ગ્રહણ કરવું - ચારિત્ર લેવું તે ચુક્ત છે. આપણા પૂર્વજોની આ જ મર્ચાદા છે. આ જ પરંપરા છે. પણ એક વખત તમે વડીલોની આજ્ઞાના પાલનરૂપ દીક્ષાને અંગીકાર કરો તે તમારા માટે ઉચિત છે પછી જ્યારે સમય પાકે અને રાજ્યગાદીનો વારસદાર જન્મે ત્યારે તમે પણ તેને રાજ્યગાદી સોંપી આ मार्गे यात्या आवलो. अत्यारे मारे मारे यारित्र ग्रहण हरवुं से युक्त छे अने तमारे वडीकोनी आज्ञाना पालनइप व्रत ग्रहण हरवुं ते युक्त छे. आपणा पूर्व पुरुषोनी आ परंपरा छे तेने तमे स्वीहारो. आ सांमणीने भगीरथ संसारथी अत्यंत उद्धिग्न जनेको होवा छता वडीकोनी आज्ञाना मंगथी भय पाम्यो अने भवभीर सेवा तेनुं मन घणीवार सुधी होवाथित थवा छतां ते मौन रह्यो. पोताना वडीबनी सामे सेह पण वयन तेणे उख्यार्युं निह. पछी पोताना सिंहासन उपर भगीरथने जेसाडी यहीसे परम हर्षथी तेनो राज्याभिषेष्ठ हर्यो.

અહિંચા કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ચ આર્ચસંસ્કૃતિ અને જૈનસંસ્કૃતિનો એક ભવ્યાતિભવ્ય આદર્શ રજૂ કરે છે. વડીલોની આજ્ઞાના ભંગને મહાપાપ રૂપે ઓળખાવી આપણને ચોંકાવી રહ્યા છે કે કોઈ પણ સંજોગોમાં વડીલોની આજ્ઞાનું પાલન એ જ કર્તવ્ય છે. આજ્ઞાભંગ કરનારો જીવનમાં પોતાનું સર્વસ્વ ગુમાવે છે. માતા પિતા મોહાંદ્ય બનીને કોઈ પણ રીતે ચારિત્રની રજા ન આપે અને તેના કારણે જીવને ચારિત્ર લેવા બીજો માર્ગ અપનાવવો પડે એ એક જુદી વાત છે. તે એક આપવાદિક આચરણા છે. પણ વડીલ કોઈ સહેતુક તત્કાલ ચારિત્રની મનાઈ ફરમાવે તે વખતે તેની સહેતુતાને ઠોકરે ચડાવી તેમની ઉપરવટ થઈ ચારિત્ર લેવું અને તેમના હૃદયના ટૂકડે ટૂકડા કરવા અને તેમની આજ્ઞા ઉપર પગ મૂકવો એ કોઈ રીતે કલ્યાણકર નથી. મહાપુરુષોનો આ માર્ગ છે કે બીજાને ઠારવા, તેમના ચિત્તને પ્રસન્ન રાખવું, તેમની કૃપા મેળવવી અને તે દ્વારા આપણે અંદરમાં ઠરવું અને આત્મકત્યાણના માર્ગે આગળ વધવું. પણ આક્રમક બનવું, એટેક કરવો, પરાભવ કરવો, એ અધ્યાત્મને પામવાનો માર્ગ નથી પણ ભવોભવ સંસારમાં દુઃખી થવાનો પતનનો માર્ગ છે.

# परपीडेह सूक्ष्मापि वर्जनीया प्रयत्नतः । तद्वत्तदुपकारेऽपि यतितव्यं सदैव हि ॥ १५० ॥

### મહાપુરુષોનો માર્ગ શું છે ?

તે બતાવે છે - આ લોકમાં સૂક્ષ્મ એવી પણ મન - વચન - કાચાની જે પરપીડા તેને સૂક્ષ્મ પ્રચત્નથી ત્યાગ કરવો જોઈએ અને જીવોના ઉપકારમાં પ્રચત્નપૂર્વક પ્રવર્તવું જોઈએ.

કલ્યાણકારી એવા આત્મકલ્યાણના માર્ગમાં પ્રયાણ કરવા ઇચ્છતા આત્મા-એ સૂક્ષ્મ એવી પણ એકેન્દ્રિયાદિ જીવોને પીડા ન કરવી જોઇએ અર્થાત્ સમિતિ-ગુર્મિનું નિરંતર પાલન કરવું જોઇએ કારણ કે સમિતિ-ગુર્મિના પાલનથી જ સૂક્ષ્મ એવી પરપીડાનું વર્જન શક્ય બને છે. તેમાં ગુપ્તિ એ ઉત્સર્ગ છે. સમિતિ એ અપવાદ છે.

'સાધુજી સમિતિ બીજી આદરો, વચન નિર્દોષ પરકાશ રે. ગુપ્તિ ઉત્સર્ગનો સમિતિ તે, માર્ગ અપવાદ સુવિલાસ રે.' દેવચંદ્રજીકૃત અષ્ટ પ્રવચનમાતાની સજઝાય.

# સમિતિનું સ્વરૂપ

સાધુએ મુખ્યતથા ગુપ્તિમાં જ રહેવાનું છે અર્થાત્ પોતાના મન, વચન અને કાયાને સતત ગોપવેલા જ રાખવાના છે. મન, વચન, કાયાનો સંકોય કરવાનો છે, એને પ્રવર્તાવવાના નથી. તેથી મનથી જરૂર ન હોય તો કાંઈ વિચારવાનું નથી, વચનથી કાંઈ બોલવાનું નથી અને કાયાનું હલન-ચલન કરવાનું નથી. આ ગુપ્તિ છે અને એ ઉત્સર્ગ માર્ગ છે. પરંતુ સાધકને દેહ વળગેલો છે એ દેહ દ્વારા સાધના કરવામાં આવે તો જ સાધ્યની પ્રાપ્તિ થાય અને તો જ દુ:ખથી મુક્તિ શક્ય બને. તે માટે દેહના ધર્મોને પણ બજાવવા પડે. દેહ દેહના ધર્મોને બજાવે નહિ તો ગુપ્તિનું પાલન શક્ય બને નહિ. તેથી દેહના ધર્મો જયારે બજાવવાનો વખત આવે ત્યારે તેને કેવી રીતે બજાવવામાં આવે તો સાધના માર્ગ પર સાધક ટકી રહે? તે સમિતિનો માર્ગ છે. સમિતિ એટલે સમ્યક્ રીતે - ઉપયોગ પૂર્વક - બીજા જીવોને કીલામણા ન થાય, દુ:ખ ન થાય અને પોતાના હૃદયમાં જીવો પ્રત્યેનું વાત્સત્ય ધબકતું રહે તેવી કાળજી પૂર્વકની - યતના પૂર્વકની પ્રવૃત્તિ તે સમિતિ છે. જેને શાસ્ત્રકારોએ પાંચ વિભાગમાં વહેંચી છે કારણ કે તમામ પ્રવૃત્તિ આ પાંચ વિભાગમાંથી કોઈકને કોઈક એક વિભાગમાં ઘટે છે.

तेथी (१) याववानो वजत आवे. એક स्थानमांथी जील स्थानमां लवानो वजत आवे त्यारे वोड्यी वहन डरायेवा मार्गमां, क्यां लूमि उपर प्रकाश द्वारा कोई शक्तां होय त्यां छवोने पीडा न थाय ते रीते कोईने याववुं ते धर्यासमिति छे. (२) ते क रीते जोववानो वजत आवे त्यारे परिमित अने सावध वयनना त्यागपूर्वक जीका छवोनुं हित थाय तेवुं जोववुं ते भाषा समिति छे. (३) भिक्षा ग्रहण करवानो प्रसंग आवे त्यारे अक्त्यना त्यागपूर्वक भिक्षामां वागता जेतावीश होषधी रहित भिक्षानुं ग्रहण ते अषणा समिति छे. (४) कोईपण वस्तु वेवा के मूक्वानो प्रसंग आवे त्यारे पुंकवा प्रमार्कवाना उपयोगपूर्वक छवोनी कथणानो ज्याव करीने ते प्रवृत्ति करवी ते आहानभंडमत्तनिक्षेपणा समिति छे अने (५) ते क रीते स्थंडिल, मार्गुं तेम क जीछ पण निर्वयोगी थीको ने छोडवानो - त्यां करवानो प्रसंग

આવે ત્યારે નિર્જીવ અને લોકથી દૂર એકાંતભૂમિમાં તેને પરઠવવું તે પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ છે.

મન, વચન, કાયાને અશુભમાં જતા રોકવા અને પોતાના સ્વરૂપમાં રહેવાનો અભ્યાસ તે ગુપ્તિ છે. તે માટે ચિત્તને સૌ પ્રથમ નિર્મળ બનાવવાનું હોય છે. પછી તેમાંથી સમતા અને આત્મસ્વરૂપમાં તન્મયતા આવે છે.

#### સમિતિના પાલનથી જીવદયાના પરિણામ

સમિતિના પાલનથી જુવદયાના પરિણામ પેદા થાય છે, સ્થિર થાય છે અને વૃદ્ધિ પામે છે. ધર્મરૂચિ અણગારને માસક્ષમણના પારણે નાગશ્રીએ ઝેરી કડવી તુંબડીનું શાક વહોરાવ્યું. આવીને ગુરુની આગળ બતાવ્યું. ગુરુએ કહ્યું કે આ આહાર તમારે વાપરવા યોગ્ય નથી. ઝેરી તુંબડીનું શાક છે. તમે ગામ બહાર જઈ નિરવધ સ્થાને પરઠવી દો. મહાત્મા ત્યાં પરઠવવા માટે ગયા અને એક જ બિંદુ તેમાંથી નીચે પડતા અનેક જીવોનો સંહાર જોતાં તેમનું કરણાશીલ હૃદય દ્રવી ઉઠ્યું. અરે! આ બધું જ શાક પરઠવી દેતા તો કેટલા જીવોનો નાશ થશે? આ વિચારતા હૃદય કંપી ઉઠ્યું. જીવદયાના પરિણામ એટલા બધા વૃદ્ધિ પામ્યા કે મહાત્મા પોતે જ તે વાપરી ગયા. શરીરમાં દાહજવાળા ઉત્પન્ન થઈ. નસો ખેંચાવા લાગી. મહાત્મા કાળ કરીને સવર્થિસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થથા. એકાવતારી બન્યા. આ છે સમિતિના પાલનનું ફળ.

# અદ્ભૂત વિદોચાત્મક વિચારણા

### **બુદ્ધના જીવનનો એક પ્રસંગ** :

બુદ્ધને ભૂલથી એક આદમીએ એવી શાકભાજી ખવડાવી દીઘી કે તે ઝેરી હતી. અત્યંત કડવી પણ હતી. તે માણસ સામાન્ય સ્થિતિનો હતો. તેણે પોતાના ઘરે બુદ્ધને જમવાનું આમંત્રણ આપ્યું. વિશિષ્ટ ચીજો લાવવાની તેનામાં શક્તિ ન હતી તેથી બિહારમાં લોકો કોક્ર્રમોથના પાંદડાને ભેગા કરી પછી તેને સુકવી દેતા અને પછી આખું વર્ષ ખાયા કરે. તેણે બુદ્ધને માટે કોક્ર્રમોથનું શાક બનાવ્યું પણ કડવું નીકળ્યું. બુદ્ધને રસોઇમાં પીરસ્યું. ખાતાં જ ખબર પડી કે ઝેરી હોય એવું લાગે છે પણ બુદ્ધ કાંઇ જ બોલતા નથી. ઠપકો પણ આપતા નથી. કોધ પણ કરતા નથી કારણ તે અત્યંત ભાવવિભોર બનીને પીરસી રહ્યો છે. હાથથી પંખો નાંખે છે. એની આંખમાં હર્ષાશ્રુ છે. એને કલ્પના પણ નહોતી કે બુદ્ધ એના ઘેર ભોજન કરશે. બુદ્ધને એના મનના ચડતા પરિણામ જોઈને એ પણ કહેવાનું મન થતું નથી કે આ પાન ઝેરી છે કારણ કે તેમ કહેતા એના મનને દુ:ખ થાય તેમ છે એ ભાંગી પડે તેમ છે કે હાય ! કેવો હું અભાગિયો કે મહાપુરુષ ઘરે આવ્યા છતાં ભક્તિનો લાભ લઈ શક્યો નહિ. પશ્ચાત્તાપ કરે તેમ મહાપુરુષ ઘરે આવ્યા છતાં ભક્તિનો લાભ લઈ શક્યો નહિ. પશ્ચાત્તાપ કરે તેમ

છે, આઘાત લાગે તેમ છે તેથી એને ખબર પણ ન પડે કે બુદ્ધને પોતે ઘરે લાવ્યો ને ઝેરી પાંદડા ખવડાવ્યા તેથી જેટલા પાંદડા હતા તેટલા બધા માંગી લીધા. ખાઈ ગયા. આખરે જયારે સ્થાને આવ્યા ત્યારે તેના શરીરમાં નસો ખેંચાવા લાગી. ચિકિત્સિક કહ્યું કે અંતિમ સમય નજીક આવ્યો છે તમે કેવા પાગલ છો? આપે તેને કહ્યું કેમ નહિ? રોક્યો કેમ નહિ? બુદ્ધ કહે મોત તો આવવાનું જ હતું.એને રોકવું મારા હાથમાં ન હતું. આજે નહિ તો કાલે પણ તે આવવાનું તો હતું જ પણ એક વ્યક્તિને દુ:ખ ન પહોંચે તે મારા હાથમાં હતું.

મરતી વખતે जुद्धे पोताना शिष्यने કહ્યું - ગામમાં જઇ ખબર આપો કે જે વ્યક્તિના હાથે जુદ્ધ અંતિમ ભોજન લે છે તે બહુ જ ભાગ્યશાળી છે. બે વ્યક્તિ બહુ ભાગ્યશાળી છે - એક તે માતા કે જે जુદ્ધને જન્મ વખતે સૌથી પહેલી વાર સ્તનપાન કરાવે છે અને બીજો તે કે જે जુદ્ધને અંતિમ સમયે ભોજન કરાવે છે. શિષ્યો કારણ પૂછે તો તે કહે છે કે અન્યથા પેલા ગરીબ માણસને લોકો મારી નાંખશે.

સૂક્ષ્મ એવી પણ પરપીડાનું વર્ષન સમિતિ-ગુપ્તિના પાલન વિના શક્ય નથી. જેને પૂંજવા - પ્રમાર્જવાના પરિણામ નથી તેને ભાવથી વિરતિના પરિણામ આવી શકતા નથી. સમિતિ-ગુપ્તિનું ચથાર્થ પાલન ચારિત્ર વિના શક્ય નથી. જેમ એકેન્દ્રિયાદિ જીવોની હિંસાથી અટકવાનું છે. મન-વચન-કાયાથી તેમની હિંસા કરવાની નથી તેમ આપણા આત્માને રાગાદિ પરિણામથી પણ બચાવવાનો છે. રાગાદિ પરિણામ એ આત્માની ભાવહિંસા છે. એકેન્દ્રિયાદિ જીવોની હિંસા એ દ્રવ્યહિંસા છે. કાચા પાણીથી ભરેલી ડોલને તમે બહારથી પણ સ્પર્શ કરો તો તે જીવોને ધ્રુજારી થાય છે. જેમ જેમ ઇન્દ્રિયો અલ્પ મળે તેમ તેમ જીવને ભય પણ વધતો જાય છે. સામર્ચ્યના અભાવમાં જીવ ભયપૂર્વક જીવે છે માટે જગતના સઘળા જીવોને અભયદાન આપવું શ્રેષ્ઠ છે.

સૂક્ષ્મ એવી પણ પરપીડાનું વર્જન કરવું જોઈએ એ દ્વારા ગ્રંથકારે કરણાભાવના બતાવી છે. સઘળા પ્રાણી ઉપર કરણા હોવી જોઈએ અને નિર્દોષ એવા જીવોને ક્યારે પણ લેશ માત્ર દુઃખ ન થાય તેવી જીવનચર્ચા હોવી જોઈએ.

અનાદિકાળથી જીવમાત્રમાં સંસારના સુખની તીવ્ર આસક્તિ પડેલી છે. તેને પોષવા જીવે સતત પ્રયત્ન કરેલો છે. આ સંસારમાં જે પાપ છે તે વિષયોના રાગે છે. તે રાગ તીવ્ર થતાં જીવને દુર્જન, અહંકારી, સ્વાર્થી બનાવે છે. અનંતાનુબંદી કષાયના રસ ઉપર સંસારની સ્થાપના છે. તેની તીવ્રતા વદ્યે ત્યારે જીવ સુખ મેળવવા - ભોગવવા દુર્જન બને છે. બીજા જીવોને ત્રાસ આપે છે. હેરાન - પરેશાન કરે છે. મારપીટ કરે છે. એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંરોન્દ્રિય સુધીના જીવોનો ઘોર સંહાર કરે છે. એક જમીનના ટૂકડાની આસક્તિ ખાતર ઘોર યુદ્ધો ખેલાયા છે.અનેક જીવોના સંહાર થયા છે.

### <mark>ઝવો અને ઝ</mark>વવા દો

જગતભરની મિત્રતાને વ્યાપક અર્થમાં લઈએ તો તેમાંથી "જીવો અને જીવવા દો" ની ભાવના અને તેના મૂળમાં રહેલી અહિંસાની ભાવના ફળીભૂત યાય છે. સર્વજીવો પરસ્પરના સ્નેહને ઝંખે છે. જંગલમાં એક હરણિયું પણ બીજા કરિણયાથી છુટું પડે તો ઝુરી ઝુરીને મરી જાય છે. હિંસાથી ઉત્પન્ન થતી કટુતા કોઈને ગમતી નથી.

બુદ્ધ - "અવેરે જ વેર સમે." ઇશુખ્રિસ્ત - "તું તારા દુશ્મનને પણ ચાહ." ઇશુ કહે છે કે હું મારા અને મારા પરમપિતા પરમેશ્વર વચ્ચે કોઈ જ મેદરેખા દોરી શકતો નથી. અમે બંને એક જ છીએ કારણ કે તેમના પ્રેમ ઝને કરૂણા સર્વ જીવોમાં સરખે ભાગે પ્રસરેલા છે.

જેનાથી માણસ ભય પામે છે તેના તરફ હિંસક બને છે. સામાન્થથી ડૂતરાને કોઈ મારતું નથી પણ હડકાયું બને તો મારે છે. એનો અર્થ એ છે કે માનવી પરસ્પર આત્મભાવ કેળવી શકે તો તેનો જવાબ સામા પક્ષેથી પણ તેમમાં જ મળી રહે. માનવ જો પાપ સિવાય કોઈનાથી ન ડરે તો તેની હેંસકવૃત્તિ ન રહે. પ્રાણીમાત્રની બાબતમાં કદાય આ શક્ય ન બને તો પણ નાનવીની બાબતમાં તો અવશ્ય તેનું શુભ પરિણામ આવે જ.

જીવ માત્ર શરૂથી જ પ્રેમ અને દ્વેષની વૃત્તિઓ ધરાવે છે. મનુષ્યોમાં પણ મળિયાના બે ભાગ જેવું છે. શક્તિવાળા નબળા પર પોતાની સત્તા જમાવે છે. શ્રીમંતો શ્રીમંતાઈના જોરે ગરીબો પર આદિપત્ય જમાવે છે. જ્યારે દ્વેષભાવના મને દ્વેષવૃત્તિ બળવાન બને છે ત્યારે ચેપી રોગની જેમ તે ફેલાય છે. પણ એ મ ભૂલવું જોઈએ કે આમાં કોઈ સલામતી નથી. સમાજની સમૃદ્ધિનો આધાર પરસ્પરની મદદ, સહાનુભૂતિ, આત્મીયતા અને લાગણીમાં સમાચેલો છે.

हितिहासनी नोंहो लेतां लिए। छे डे ड्यां अने ड्यारे डोनी डोनी वर्खे मुद्धो थया. डोऐ ड्यारे डोने हएथो? आ सर्व जाजतोने रसपूर्ण जनावीने मनुष्यो आगण रलू डरवामां आवे छे परंतु मानवसमाल डे प्राणीसमाल मरस्परना मैत्री लावथी, प्रेमथी व्यवहार यदावे छे तेनी नोंह डोई देतुं नथी. हिन्हुओना रमजाओ, डोमी हुद्दाडो, अनामत आंहोदानो, नवनिर्माण विशे अपाना पानाओ लराय छे पण जंने प्रला वर्षो सुद्धी हजीमजीने साथे रही इती तेनी नोंह देवाई नथी. लयां सुद्धी माणसनी द्वेषीदी वृत्ति द्वेषना ल डिहाहरण टांडशे त्यां सुद्धी साथी समृद्धिना हर्शन डेम थशे?

सिडंहर अने पोरसना प्रसंगमां पण એ જ वात छे डे तमे लेवा वर्तावनी जील पासे आशा राजो तेवो ल वर्ताव जील तरङ् आयरो. डिलंगना युद्धमां थयेल हलरो - लाजो लुवोना संहारने परिणामे अशोडने એ ज्ञान थयुं डे मारे लुववुं होय तो जीलने लुववा हेवा लोઈએ.

આજે જગત ભૌતિકવિકાસના માર્ગે આગળ વધ્યું છે. મહાસત્તાઓ તેના સાથીદારો સાથે ચોકા નાંખીને સામસામી બેઠી છે. અને એકબીજા ઉપર ઘુરકીયા કરે છે. જગતમાં સર્વત્ર ભયનું વાતાવરણ સર્જાયું છે ત્યારે અહિંસાને વરેલા આત્માએ શું કરવું? અહિંસાપ્રેમીની એ ફરજ છે કે હિંસાના દાવાનળમાંથી જગતને બચાવી - મૈત્રીભાવનું પવિત્ર ઝરણું વહેતું કરવું.

મહાન तत्त्वचिंतङ ટોલ્સસ્ટોય લખે છે કે - મનુષ્ય જાતિ તેનો ધર્મ, ફરજ, કર્તવ્ય સમજી શકી નથી. માનવ મૈત્રીભાવનાને ભૂલ્યો છે. પરિણામે જગત ઉપર બે વિશ્વયુદ્ધો થયા છે. અગાઉનો ધર્મ આંખ સામે આંખ અને દાંતની સામે દાંત એવી હિંસા પર પ્રસ્થાપિત થયો હતો. માનવ માત્રના અંતરમાંથી મૈત્રીનું પવિત્ર ઝરણું નહિ વહે ત્યાં સુધી સાચી શાંતિ, સમૃદ્ધિ આવવાની નથી. વિશ્વશાંતિ અને વિશ્વમૈત્રીની વાતો એ વાતો જ રહેવાની છે.

મહાન કવિ રોબર્ટ બુચમેને પ્રખ્યાત "ઘી રોડો ઓફ ઘી શોર્ડ" નવલકથા લખી તેમાં લખ્યું કે ભલા, ભગવાને પામર પશુઓને મુંગા બનાવ્યા છે. તેઓ આપણા કરતાં ઝરણાનું આવાગમન તર્કબુદ્ધિથી જાણી શકે છે. આપણી છેલ્લી ઊંઘ પર જે આશીર્વાદ આપણે માંગીએ છીએ તે જ આશીર્વાદની તેમને પણ જરૂર છે એ શું આપણે નહિ વિચારીએ?

મુસલમાનો પરમેશ્વરને રહીમાન કહે છે. રહીમાનનો અર્થ છે દયાળુ. તો દયાળુ ઇશ્વર અન્યને હણવાનો હુકમ શા માટે આપે ? અલ્લાએ મક્કા શરીફમાં શિકારની મનાઈ ફરમાવી છે. ફુરાનમાં - સુરાઉલ માયદ સિપારા જ મંજલર આયસકમાં લખ્યું છે કે મક્કામાં તેની હદ સુધીમાં કોઈએ જાનવર મારવું નહિ.

આનાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે બકરીઈદને દિવસે જેઓ બકરીનો વધ કરે છે તે તેમના કુરાનથી વિરુદ્ધ છે. કારણ કે જો દેવ નિમિત્તે હિંસા કરવાથી પુણ્ય થતું હોય તો મક્કા જેવા ધર્મસ્થાનમાં હિંસા કરવાની મનાઈ શા માટે ફરમાવવામાં આવે?

દુનિયામાં પ્રાણીમાત્રના જીવ સરખા છે અને તે સર્વની મૈત્રી વિષે કુરાનમાં લખ્યું છે કે - વમામિન દાળ્બસિન, કિલ અર્દેવલા તૈરુન

યતીરો બજનારીચ્ચે ઇલ્લા હમ મન અમસા લોકમ્ !

અર્થાત્ જે પશુ પૃથ્વી પર ચાલે છે અને જે પક્ષી પોતાની પાંખોથી ઉડે છે તે બીજું કાંઈ નથી પણ તમારા જેવા જ લોકો છે એટલે કે તેમને પણ તેમનું જીવન તમારા જીવન જેટલું જ વહાલું છે.

આમ જગતભરના ધર્મશાસ્ત્રમાં ચેતન માત્ર પ્રત્યે મૈત્રીભાવભર્યા વર્તન સાથે જુવો અને જીવવા દોની ભાવનાનો સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે અને મહાપુરુષો, ઓલિયાઓ, સંતો, પેગંબરો, ફ્કીરો વગેરેએ પણ આ ભાવના પ્રજાના અંતરમાં વહેતી કરવા પોતાના જીવનમાં તેને જીવી બતાવી છે.

आले એક જીવ બીજા જીવને મારીને ખાય છે. नाना लंतुओ એક બીજાનો આહાર કરે છે. વાંદાઓ બીજા જીવોને ખાય છે. આ પ્રાણીસૃષ્ટિનો નિયમ મનુષ્ય સૃષ્ટિમાં પણ સામાન્ય થઈ પડ્યો છે. બલિષ્ઠ રાજ્યો નાના રાજ્યોને હડપ કરી જાય છે. આ નિયમના આધારે રચાયેલા લાદોને ટકાવી રાખવા કરોડો રૂપિયાના હિંસક સાધનો પ્રયોજાયા છે. આ હિંસાના સામાજ્યમાંથી અહિંસાનો, પ્રેમનો, જીવો અને જીવવા દોનો મહામૂલો મંત્ર માનવ સમાજે ઝીલવાનો છે.

જે માનવસમાજ જંતુઓ પર દયા રાખવાનું કહે છે તે માનવ સંહાર તો નહિ જ કરે એવી આશા આજે રાખી શકાય તેમ નથી. દેશ દેશ વચ્ચે થતો માનવસંહાર પછી તે વિએટનામમાં હોય, દક્ષિણ આફ્રિકામાં હોય, ઇરાન - ઇરાકમાં હોય, અફ્લાનિસ્તાનમાં હોય કે ભારત પાકિસ્તાનની સરહદો પર હોય પણ તે માનવ સંહાર એ માનવતાનું ખૂન છે. માનવતાની ફ્રૂર હાંસી છે. પશુતાનું પ્રદર્શન છે. તે કોઇપણ રીતે અટકવો જોઈએ. દુનિયા પરની કોઇ પણ મહાસત્તા હોય પછી તે અમેરિકા, રિશયા, ચીન, બ્રિટન કે ફ્રાન્સ હોય તેને જીવવું હશે તો બીજાને જીવવા દેવા પડશે. આજે વિકસિત દેશો વિજ્ઞાનના આધારે ઊભા કરેલા શસ્ત્ર સરંજામના ખડકલાના જોરે બીજા દેશોને ધમકી આપે છે કે અમે ધારીએ તો આંખના પલકારામાં તમારો નાશ કરી શકીએ તેમ છીએ પણ તે અમલમાં મૂકી શકાતી નથી કારણ કે તેને ખબર છે કે આપણે જો મારશું તો બીજાઓ આપણને પણ મારશે તેથી આપણે જીવવું હોય તો બીજાને પણ જીવવા દેવા પડશે. ભૂતકાળના મહારાજાઓએ આદરેલી સંહારલીલાના સંસ્કાર પ્રજામાંથી ભૂંસાવા જોઈશે.

મૈત્રીભાવના પાયામાં રહેલી અહિંસાનું જેમ નિષેદાત્મક સ્વરૂપ છે તેમ તેનું વિદોયાત્મક સ્વરૂપ પણ છે અને તે સક્રિય છે. આ અહિંસા એટલે પ્રેમબળ અને ઉદારતા. પ્રેમ હોય ત્યાં ભય હોતો નથી. માણસને પોતાની જાત પ્રત્યે પ્રેમ છે. આ પ્રેમને જેમ જેમ તે વિસ્તારતો જાય છે તેમ તેમ તે માનવતાને પામે છે ત્યારે માનવસમાજ એક કુટુંબ બને છે.

આજે સર્વત્ર યુદ્ધના ભણકારા વાગી રહ્યા છે છતાં એટલા જ જોરશોરથી મૈત્રીભાવભરી યુદ્ધનિષેધની વાતો પણ થાય છે. મિત્રતા વિકસાવવા જુદા જુદા દેશના વડાઓ ભેગા મળે છે. ચર્ચા કરે છે છતાં યુદ્ધની તૈયારીઓ પણ એટલી જ થાય છે. તે વખતે જગતમાં વિશ્વઐક્ય સાધવું હશે, માનવને વિશ્વ માનવ બનાવવો હશે તો જગતને યુદ્ધનિષેધ શીખવવું પડશે અને તે માટે અહિંસાનો રસ્તો જ લેવો પડશે અને તે કામ ભારત જ કરી શકશે કારણ કે ભારત સંતોનો દેશ છે. ત્યાગીઓનો દેશ છે. તીર્થંકરો, ગણધરો, મહાપુરુષો, પરમાત્મભક્તો, સાધકો, એ બધા આર્યદેશની ભૂમિ ઉપર થયા છે. તેમણે પોતાની અહિંસામાં જગતના સુખદુઃખનો વિચાર કર્યો છે.

ગ્રીજા વિશ્વયુદ્ધના આરે આવીને ઊભેલી મહાસત્તાઓને ૩૯ જેટલા વૈજ્ઞાનિકોએ સહી કરીને કહ્યું છે કે અમે વિજ્ઞાનના જોરે માનવજાતને વિકસાવીએ છીએ તે તમે બોંબ નાખી સંહાર કરો એટલા માટે નહિ.

#### પ્રેમનું અવ્યક્ત સંવેદન -

પરપીડા વર્ષન એ અહિંસાનું નિષેદ્યાત્મક સ્વરૂપ છે. જ્યારે પ્રેમ અને ઉદારતા એ અહિંસાનું વિદેચાત્મક સ્વરૂપ છે. તે દરેક જીવમાં પડેલું હોય છે. તેના વિના કોઈનું જીવન શક્ય જ નથી. પંચમહાલ જીલ્લાના એક ગામમાં એક બહારવિટ્યો હતો. તેણે ઘણાના ખૂન કરેલ હતા. એક વખત ત્યાં એક મહાત્મા પદાર્થો. તે સાંજે ફરતો ફરતો ત્યાં આવ્યો. સાથે ફૂતરો હતો. તે ફૂતરાને પ્રેમથી રમાડતો હતો. હાથ ફેરવતો હતો. આ દશ્ચમાં મહાત્માને જીવનનું એક નવું દશ્ય સાંપડ્યું કે ફૂરમાં ફૂર આદમીમાં પણ અંદર પ્રેમનું તત્ત્વ પડેલું છે. માણસોને મારનાર, ગોળીઓ ચલાવનાર, નિર્દય રીતે તલવાર વીંઝનાર આદમી પણ ફૂતરા પ્રત્યે પ્રેમ બતાવી રહ્યો હતો તેથી લાગ્યું કે માનવીના એક ખૂણામાં અંદર અંદર પણ ક્યાંક પ્રેમનું દર્દ છે અને તેને લીધે તે એમ માને છે કે કોઈક ઠેકાણે કરૂણામય - પ્રેમમય બનવું જોઈએ. ફૂતરાની પ્રત્યે અનુફૂળ વર્તન બતાવવા દ્વારા એ એવું સમાદાન મેળવે છે કે હું સર્વત્ર ક્રૂર નથી. કોક સ્થળે હું કરૂણાવાળો - પ્રેમવાળો પણ છું.

આ वातनुं ઉડાણથી ચિંતન કરતાં જણાય છે કે દરેક માનવીના હૃદયના એક ખૂણામાં આ એક તત્ત્વ પડ્યું જ છે જે હરહંમેશ જીવને કરણા તરફ પ્રેરે છે અને માનવતાને પૂજે છે. આ તત્ત્વ જેમ જેમ વિકસતું જાય છે તેમ તેમ માનવ પૂર્ણ બનતો જાય છે જેમ જેમ આ તત્ત્વ ઢંકાતું જાય છે તેમ તેમ માનવ પશુ બનતો જાય છે.

### અંદરનું મશીન બગડેલું છે

જ્યાં અંદરનું મશીન બગડેલું છે ત્યાં ડાચલ ગમે તેટલું સુંદર દેખાતું હોય तो ते शुं डामनुं? शરીર એ ડાચલ છે. ખરું तत्त्व तो અંદરનું ચૈતન્ય છે. જિંદગી આખી વાદ અને વિવાદમાં પૂરી થાય છે પણ જયારે પરિસંવાદ થાય ત્યારે જુંદગી પૂરી થતી નથી પણ પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થાય છે. આજે હજારમાંથી ૯૯૯ માણસો જિંદગી પૂરી કરે છે. એ ન કરે તો એમનો કાળ એમને પૂરી કરાવે છે. સવારના ઉઠે ત્યારથી ચિંતાનો મુગટ પહેરીને નીકળે છે. વાળમાં તે ગોઠવીને બહાર ફરે છે. રાત્રે સૂઈ જાય ત્યારે માથાના વાળ વિખરાઈ જાય છે પણ ચિંતા વિખરાતી નથી. ચિંતા તો રાત્રે ઊંઘમાં પણ ચાલુ રહે છે. સ્વપ્રમાં આવે છે. બેચેની ઊભી કરે છે. પૈસા કમાચા, કારખાના ઊભા કર્યા, છાપામાં નામ ચમક્યું. આ એમનો આનંદ છે. આ એમના જીવનની સફળતા છે.

એક ફિલોસોફરે જિંદગીની વ્યાખ્યા આપી છે 'Save the words' - શબ્દો બચાવો. ઓછા શબ્દો બોલીએ તો ઓછા ફ્સાઈએ. બોલી બોલીને આપણે જિંદગીને ગૂંચવણમાં નાંખીએ છીએ. જેમ જેમ બોલીએ છીએ તેમ તેમ વધુને વધુ બંધાતા જઈએ છીએ. એનાથી પાછા વળવા માટે મૌન છે.

પરિસંવાદ એટલે બધી વસ્તુઓને તટસ્થતાથી જોવી અને એક - બીજામાં અનંતતા અનુભવવી. ઉપવાસ કરવો સહેલો છે પણ ધ્યાન કરવું કઠિન છે. શરીરને કષ્ટ આપવું સહેલું છે પણ મનને કેન્દ્રિત કરવું કઠિન છે. જૈનધર્મ માત્ર તપ ઉપર ભાર મૂકે છે એ વાત અર્ધસત્ય છે. બાહ્યતપથી તપની શરૂઆત થાય છે અને તેની પૂર્ણતા અભ્યંતર તપ-ધ્યાન અને કાયોત્સર્ગમાં છે. જેમાં શરીરનું ભાન ભૂલાઇ જાય છે અને એકાગ્રતા સહજ બની જાય છે.

#### દયા એ અર્ધજરતી ન્યાય છે.

પ્રસ્તુત શ્લોકના ઉત્તરાર્ધમાં ગ્રંથકાર અનુષ્ઠાન દ્વારા પરોપકારમાં પણ રક્ત રહેવાની વાત કરી રહ્યા છે અર્થાત્ પરપીડાનું વર્ષન કરવા માત્રથી કાર્ચની પૂર્ણાં વર્ષ થઈ જતી નથી. એ તો સિક્કાની એક બાજુ છે. જેમ દુઃખ ન આપવાનું વિદ્યાન છે, તેમ શક્ય હોય તે રીતે તેના ઉપર ઉપકાર કરવા દ્વારા તેને શાતા આપવી, તેના ચિત્તને પ્રસન્ન કરવું એ પણ એક કર્તવ્ય બની જાય છે એને સહાય કરવા દ્વારા મૈત્રીભાવ સાદ્યવા દ્વારા પ્રેમની અભિવ્યક્તિ થાય છે. કોઈના પણ અંતઃકરણમાં પ્રેમતત્ત્વની અભિવ્યક્તિ કરવી એ ધર્મ છે, એ કર્તવ્ય છે. કારણ કે આખરે તો તેનો યોગમાર્ગમાં આવતાર કરવા

દ્ધારા એ આત્મા ક્રમે કરીને પૂર્ણતાને પામે એવા માર્ગ ઉપર એને ચઢાવવાનો છે. આ રીતે કર્તવ્યનું પાલન કરવાથી જ પોતાનું યોગમાર્ગ પરનું પ્રયાણ નિરાળાદ્યિત બને છે. કર્તવ્યના પાલનની ઉપેક્ષાથી સાધક પોતાની મેળેજ પોતાના માર્ગમાં અંતરાયો ઊભા કરે છે.

આના દ્વારા સ્વાર્થવૃત્તિનો ત્યાગ કરવાપૂર્વક મૈત્રીભાવના બતાવી રહ્યા છે, અને સઘળા જુવોની હિતચિંતા કરવા ઉપર ભાર મૂકી રહ્યા છે. દયા એ અર્દાજરતી ન્યાય છે તેની પૂર્ણતા દાન, સેવા, પરોપકારથી છે.

પરોપકારનો પ્રબળ નિયમ એ જણાવે છે કે જો છતી શક્તિએ જીવ પોતાની કક્ષા મુજબ બીજાને ઉપયોગી નિહ બને, બીજાના સુખ અને હિતને કેન્દ્રમાં રાખીને નહિ જીવે અને સ્વાર્થાંધતાથી મળેલા પુણ્યનો ભોગવટો કરી બીજાને માટે ઉપેક્ષિત બને અને પરોપકાર ગુણની ખીલવણી માટે પરાક્ષુખ બને તો મળેલી તક છીનવાઈ જશે અને કર્મસત્તા તેને અસહાય દશામાં મૂકી દેશે માટે પુણ્યોદયથી મળેલી શક્તિ અને સંપત્તિનું યોગદાન કરવું જરૂરી છે.

દુર્લિભતાનું જ્ઞાન તેના અપવ્યયને રોકે છે. દુર્લિભ એવો મનુષ્યભવ મળે તો ઉપરાઉપરી સાત કે આઠ વાર મળે. પછી તેનું સાતત્ય અટકે છે આઠમો ભવ મળે તે યુગલિકનો મળે છે અને ત્યાંથી દેવલોકમાં જવાનું થાય છે. હવે પંચેન્દ્રિયપણું સતત મળે તો ચાર ગતિમાં થઈ એક હજાર સાગરોપમ સુધી મળી શકે. ત્યાં સુધીમાં જીવને આત્મિક વિકાસ કરવાની સંપૂર્ણ તક મળે છે અને જો તકનો સદુપયોગ ન થયો તો કર્મસત્તા તેને વિકલેન્દ્રિયમાં મૂકે છે. હવે બ્રસકાયની સ્વકાયસ્થિતિ પણ બે હજાર સાગરોપમની છે. ત્યાં સુધીમાં જુવે આત્મકત્યાણ ન સાધ્યું તો તેને પરાણે પણ એકેન્દ્રિયમાં - સ્થાવરનિકાયમાં જને થાય છે ને સ્થાવરનિકાયના શરીર દ્વારા અન્ય જીવોનું જીવન ટકતું હોવાથી અનિચ્છાએ પણ પરોપકાર થાય છે આવી સ્થિતિને અટકાવવી હોય તો સંપન્ન અવસ્થામાં બીજાના યોગક્ષેમ માટે નિષ્કામ ભાવે જીવ તત્પર બને તો પોતાના પણ યોગક્ષેમ બની રહે.

દાર્મસ્થાનમાં જનારા અને ધર્મક્રિયા કરનારા પોતાના વ્યવહારમાં અહિંસા, દયા, દાન, સેવા, ન્યાય, નીતિ, પ્રામાણિકતા, સહિષ્ણુતા, ક્ષમાદિ ગુણોનું સેવન કરતા હોય તો તે શુક્લપાક્ષિક કહેવાય.

શુક્લપાસિકપણું શું છે ? શાસ્ત્રમાં શુક્લપાક્ષિક માટેના બે મત છે. એક મતે એક પુદ્દગલપરાવર્તની અંદર જીવ આવે ત્યારે શુક્લપાક્ષિક બને છે. બીજા મતે અર્દ્ધ પુદ્દગલપરાવર્તની અંદર આવે ત્યારે જીવ શુક્લપાક્ષિક બને છે. અહિંચા શુક્લપાક્ષિક યોગ્યતા રૂપે છે. શુક્લપાક્ષિકનો અર્થ ક્રિયારૂચિ કર્યો છે. મોક્ષના સાધન રૂપે, આત્મકલ્યાણના કારણ રૂપે ક્રિયામાં આદર તે ક્રિયારુચિપણું છે અર્થાત્ આત્મકલ્યાણની બુદ્ધિથી તે તે ક્રિયામાં ઉચિત રૂપે પ્રવર્તન તે શુક્લપાક્ષિકપણું છે.

આવું શુક્લપાક્ષિકપણું અચરમાવર્તમાં આવતું નથી. ચરમાવર્તમાં ચોગ્ચતા રૂપે રહેલ શુક્લપાક્ષિકપણું જ્યારે તે તે નિમિત્તસામગ્રીનો ચોગ મળે છે અને જીવ તેમાં ઉચિતરૂપે પ્રવર્તન કરે છે ત્યારે તે ફ્લવાન બને છે.

ધર્મસ્થાનમાં જનારા આત્માઓ માત્ર ધર્મની ક્રિયા કરે એટલા માત્રથી વાસ્તવિક શુક્લપાક્ષિકપણું આવતું નથી. પણ ધર્મક્રિયા કરવાની સાથે પોતાના વ્યવહારમાં અહિંસા, દયા, દાન, સેવા, ન્યાય, નીતિ, પ્રામાણિકતા, સહિષ્ણુતા, ક્ષમાદિ ગુણોનું સેવન કરતા હોય તો તે શુક્લપાક્ષિક કહેવાય છે.

જેમ શુક્લપક્ષમાં એકમનો પણ ચંદ્ર હોય તો તે ધીમે ધીમે વૃદ્ધિ પામી પૂર્ણતાને પામે છે તેમ ચરમાવર્તવર્તી જીવ આ શુક્લપાક્ષિકપણાના ગુણથી ધીમે ધીમે આત્માની શુધ્ધિ વધારી ઠેઠ મોક્ષ સુધી પહોંચે છે.

અચરમાવર્તમાં તેમજ ચરમાવર્તમાં પણ આત્મા જયાં સુધી ભાવમલની પ્રચુરતાવાળો છે ત્યાં સુધી જીવની પાસે ક્રિયા હોઈ શકે છે. ક્રિયારૂચિ હોતી નથી. સંસારના સુખનો ગાઢ રાગ-તીવ્ર આસક્તિ તેને ક્રિયામાં આદર ઊભો થવા દેતી નથી. જ્ઞાનીઓએ બતાવેલ ક્રિયાઓ મારા આત્માને એકાંતે હિત કરનારી છે એવું તેની બુદ્ધિમાં બેસતું નથી અને તેથી આત્મકલ્યાણની બુદ્ધિથી જ્ઞાનીઓએ બતાવેલ ઠેઠ નીચેથી માંડીને ઉપર સુધીના આચાર માર્ગમાં તે પ્રવર્તતો નથી તેથી તે આત્માને ક્રિયા કરવા છતાં શુક્લપક્ષ ઉદયમાં આવતો નથી અને કૃષ્ણપક્ષ ક્ષીણ થતો નથી અને તેથી જ્ઞાનરૂપી ચંદ્રમાની કળા બીજના ચંદ્રની જેમ વૃદ્ધિ પામતી નથી.

તે ગમે તેટલી અને ગમે તેવી સારી ક્રિયાઓ કરે તો પણ ઉચિત ક્રિયા રૂપે જે આદર પ્રગટવો જોઈએ તે આવતો નથી અને તેથી તે શુક્લપાક્ષિક બનતો નથી.

અધ્યાત્મમાં આ શુક્લપાક્ષિકપણાની કિંમત ઘણી છે તેના વિના ગમે તેટલી સારી ક્રિયા કરવા છતાં ગાયને દોહી દોહીને કૂતરીને પાવા જેવું થાય છે.

જયારે જીવ દુ:ખીને જુવે છે, તેના દુ:ખે દુ:ખી થાય છે, તેના દુ:ખને દૂર કરવાનો પ્રયત્ન કરે છે ત્થારે હૃદય દ્રવિત થયેલું હોય છે. દ્રવિત થવાના કારણે સહજ રીતે સંસારના સુખ ઉપરથી મન ઊઠેલું હોય છે, જેમ પોતાની દુ:ખી અવસ્થામાં જીવ સુખ ભોગવી શક્તો નથી તેમ બીજાની દુ:ખી અવસ્થામાં પણ સહભાગી થવાથી તેનું દુ:ખ આપણું બને છે તે વખતે મનમાં સુખની આસક્તિ હોતી નથી પણ કરણા હોય છે. हु:ખની અવસ્થામાં મન વિષयोमां જતું નથી पરંતુ વિષयोથી पर रहे छे माटे જ કુન્તીમાતા વગેરેએ પરમાત્માની પાસે સુખ ન માંગતા દુ:ખ માંગ્યું છે, દુ:ખ તે તત્ત્વને પામવાની યોનિ છે. જો સંસારમાં દુ:ખ ન હોત તો કોઈ પણ જીવ વૈરાગ્ય પામત નહિ. तत्त्व मार्ग प्रयाण કરત નહિ. દુ:ખીને શોદી તેના દુ:ખને દૂર કરવાથી જીવ સંસારનું સુખ ભોગવી શક્તો નથી. દુ:ખી પ્રત્યેની કરણા અને પ્રેમથી તેના અંતરમાં સુખની આસક્તિ ઘટવા માંડે છે.

સંસારનું સુખ ભોગવવું તે આપણા વિવેકનો અનાદર છે. અગર મનુષ્ય પોતાના વિવેકને મહત્ત્વ આપે તો તે સુખને ભોગવી શકતો નથી કારણ ભોગ્ય વસ્તુને સ્થાયી માનીને જ સુખ ભોગવાય છે. શરીર અને સંસાર પ્રતિક્ષણ બદલાતા રહે છે. આ વિવેક આવ્યા પછી મનુષ્ય ભોગ ભોગવી શકતો નથી કારણ વિવેકની જાગૃતિ હોતે છતે મનુષ્ય શરીરમાં નથી રહેતો પણ આત્મામાં રહે છે. સંસારની કોઈ વસ્તુ સ્થિર નથી પણ પ્રતિક્ષણ વિનાશ તરફ જઈ રહી છે એ વાતને માત્ર શીખવાની નથી પરંતુ સમજવાની છે. તેનો અનુભવ કરવાનો છે. અનુભવ થયા પછી સુખાસક્તિ રહેતી નથી.

#### દ્રવ્યદયા - ભાવદયા

द्रव्यह्या એ ભૌતિક સુખનું સાઇન છે અને ભાવદયા એ આત્મિક સુખનું સાઇન છે. છકાય જીવની રક્ષા કરવી, દીન દુઃખીની સેવા કરવી, માંદાની માવજત કરવી તે દ્રવ્ય દયા છે તેમજ સ્વયં ધર્મની આરાઇના કરવા સાથે અન્ય આત્માઓને શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ કરાવવી અને તેના સાઇન તરીકે સાતેય ક્ષેત્રોને પોષણ આપવું તે ભાવદયા છે. જગતના ભવ્યજીવોના આત્મકલ્યાણને માટે ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરવી, પ્રાણના ભોગે તેનું રક્ષણ કરવું તે ભાવદયા છે. તીર્થંકર પદ, ગણધર પદ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરે લોકોત્તર અધિકારોની અનુકૂળતા પ્રાપ્ત થવામાં ભાવદયાની તરતમતા એ મુખ્ય કારણ છે. જ્યારે ચકવર્તીપણું, વાસુદેવપણું, પ્રતિવાસુદેવપણું યાવત્ રાજા, મહારાજા, અમાત્ય, નગરશેઠ વગેરે લોકિક અધિકારો પ્રાપ્ત થવામાં દ્રવ્યદયાની તરતમતા કારણ છે.

બીજા જીવોના દ્રવ્ય અને ભાવપાણ દુ:ભાય નહિ તેવી રીતે તેમ જ તેમના બંને પ્રાણોની રક્ષા થાય તેવી રીતે પ્રવર્તવાની તારક પરમાત્માની આજ્ઞા છે. સંસારવર્તી જીવો જાણ્યે અજાણ્યે પણ બીજાના દ્રવ્ય - ભાવ પ્રાણોની હિંસામાં નિમિત્ત બની જાય છે તેથી બચવા માટેનો આ ઉપદેશ છે. સિદ્ધ ભગવંતોને ધન્ય છે કે જેઓ કોઈના ય દુ:ખમાં નિમિત્ત બનતા નથી. નિર્મળ દયા, સાનુબંધ દયા કેળવવાથી જીવ ઉપર જાય છે. માટે પ્રભુ શાસનમાં દ્રવ્યદયા અને ભાવદયા ઉપર ભાર મુકવામાં આવ્યો છે. દ્રવ્યદયા પણ મુખ્યત્યા તો ભાવદયાનું કારણ

जने ते रीते इरवानी छे. भेघडुभारना छवे हाथीना लवमां એક ससलानी ह्या चिंतवी, पोतानो पग तेनी उपर पडवाथी थती तेनी पीडानो विचार इर्थों अने तेने मृत्युना मुजमांथी जयाववा रा। हिवस पग अलो राजवानी इर्खा इरी तो हाथीना लवमांथी सीधा राषडुमार थया. अने त्यां सुंहर यारिश्र पाणी मोक्षने निडर जनाव्यो. मारे परपीडा वर्षन अने परहित प्रवर्तन अंधर्मनुं मूण छे. अनाथी धर्म सानुजंध थाय छे. अनाहिझांतीन सुजनी आसिद्धि अने स्वार्थवृत्तिना पाया उपर अला थयेला पापना अनुजंधो तूरवा मांडे छे अने छव सम्यङ्त्व, विरति वगेरे धर्मनो अधिझारी जने छे.

# ગુરૂવર્ગ અને તેમની પૂજાવિધિ

गुरवो देवता विप्रा यतयश्च तपोधनाः।

पूजनीया महात्मानः सुप्रयत्नेन चेतसा ॥ १५१ ॥

માતા, પિતા, ગુરુ, વડીલ, દેવતા, બ્રાહ્મણો, ચતિઓ અને તપોધન મહાત્માઓ સમ્ચક્ પ્રચત્નપૂર્વક ચિત્તવડે કરીને પૂજવા ચોગ્ય છે.

હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજા યોગબિંદુના શ્લોક ૧૧૦ થી ૧૧૬ માં ગુરુવર્ગ અને તેમની પૂજાવિધિ આ પ્રમાણે બતાવી રહ્યા છે.

ગુરુઓ એટલેં માતાપિતા, ક્લાચાર્ચ એમના જ્ઞાતિજનો, ભાઈ-બહેન વગેરે તથા ધર્મનો ઉપદેશ કરનારા જ્ઞાનવૃદ્ધ અને વચોવૃદ્ધજનો આ બધા શિષ્ટજનોને ઇષ્ટ એવો ગુરુ વર્ગ છે.

तेमने अशे संध्यामे नमन इरवुं, वंहन इरवुं मने तेवो सवसर न होय तो तेमने यित्तमां जहुमानपूर्वङ स्थापन इरीने वंहन इरवुं. वंहन यंहन इरता पण वधारे शीतल छे. यंहन इपाजने हंडु इरे छे ज्यारे वंहन यित्तने हंडइ इरे छे. वंहन इरवाथी संवःइरणना ताप शभी ज्या छे सने संवःइरण निर्मण जने छे. ते सावे त्यारे सल्युत्थान वगेरे इरवुं सर्थात् शिला थवुं सामा तेवा ज्वुं. सापणा सासने सावे त्यारे सापणा मुण्य सासने जेसाडवा. ते जेसे पछी जेसवुं. तेमनी सागण छन्द्रियोनो सने शरीरनो संडोय इरवापूर्वङ नभ्रपछे जेसवुं. सस्थाने - सपवित्रस्थाने तेमनुं नाम ग्रहण न इरवुं. तेमनो सवर्णवाह - निंहा वगेरे न सांलजवा. सापणी शस्ति प्रमाछे तेमने सुंहरमां सुंहर वस्त्र, पान, लोजन सवंडार वगेरेनुं समर्पण इरवुं तेमज हेवता, स्विधि, हीन, सनाथ वगेरेने हान सापवाइप है लिस्ति इरवाइप पारवोडिङ पुख्यना हार्थो तेमना हाथे इराववा.

ધર્માદિ પુરુષાર્થને બાધા ન પહોંચે તે રીતે ઓચિત્થપૂર્વક તેમને અનિષ્ટ

એવા વ્યવહારોનો ત્યાગ કરવો અને ઇષ્ટ એવા વ્યવહારમાં પ્રવર્તવું. તેમના આસનાદિનો ત્યાગ કરવો. તેમના ધનને તીર્થક્ષેત્રમાં વાપરી નાંખવું. અર્થાત્ પોતાના ઉપભોગમાં લેવું નહિ.માતા પિતાદિ ગુરુવર્ગની મૂર્તિની જે સ્થાપના કરી હોય તે મૂર્તિનો ધૂપ, દીપ, પુષ્પાદિ પૂજારૂપ સંસ્કાર કરવો. મરણોત્તર કાર્ચ સુંદર કરવું.

પુષ્પ, ઝલિ, વસ્ત્ર તેમજ સુંદર સ્તોગ્રોથી શ્રદ્ધા પૂર્વક દેવની પૂજા કરવી. વિપ્રો એટલે દ્વિજ - બ્રાહ્મણો. જે વિદ્યાના પ્રકર્ષને પામેલા છે, જે બ્રહ્મના જાણકાર છે, આત્મસ્વરૂપને પામેલા છે. તે પૂજવા ચોગ્ય છે - સન્માન કરવા ચોગ્ય છે.

તેમજ તપોધન એવા ચતિઓ. સંચમી મહાત્માઓ કે જેમણે ઇન્દ્રિય નિગ્રહ કરેલો છે અને જુવોની રક્ષામાં સતત ઉદ્યમશીલ છે તે પણ આદર - બહુમાન પૂર્વક ભક્તિ કરવા ચોગ્ય છે.

આ બધાની ભક્તિ કેવી રીતે કરવી পોઈએ તેને માટે 'સુપ્રયત્નેન ચેતસા' શબ્દ મૂકે છે અને તેનો અર્થ આજ્ઞાપ્રધાન ચિત્ત કરે છે. અર્થાત્ શાસ્ત્રોમાં આ બધાની જે રીતે ભક્તિ કરવાની કહી હોય તે રીતે કરવી જોઈએ.

આ એક જ વિશેષણ દ્વારા પૂજનીયની પૂજાનો યથાર્થ માર્ગ બતાવ્યો છે. આના દ્વારા પ્રમોદભાવના બતાવી છે. આ જગતમાં પૂજનીય મહાત્માઓની પૂજા - ભક્તિ કરવી એ આર્ચ સંસ્કૃતિ અને જૈન સંસ્કૃતિનો આદર્શ છે. ગુણીને જોઈને આનંદ પામવાથી આત્મામાં ગુણપ્રાપ્તિનું બીજાદ્યાન થાય છે. દોષોનું બળ તૂટવા માંડે છે. ગુણી પ્રત્યે પ્રમોદભાવ આવવાથી ચિત્તમાં પ્રસન્નતા છવાઈ જાય છે અને હૃદયકમળ સહસ્રદલે વિકસિત થાય છે. પ્રમોદ ભાવનાથી ઉચ્ચ ગુણી મહાત્માઓની સાથે હૃદયનો તાર જોડાય છે. તેમના હૃદયમાં આપણને સ્થાન મળે છે. ઉચ્ચ ગુણી પ્રત્યેના આદરથી તેમના આશીર્વાદ મળવાથી આપણા અંતરાય કર્મો તૂટી જાય છે અને ભવાંતરમાં અંતરાય રહિત સાનુબંદ સાધના અખંડ પ્રવર્તે છે. નિકાચિત કર્મના ઉદયમાં પણ બહુદા અંતરાયકર્મ તૂટી જાય છે. ક્યારેક ન તૂટે તો પણ મહાન સહાય મળવાથી ફરીથી તે ગુણની શીદ્ય પ્રાપ્તિ થાય છે.

ગુણી પ્રત્યે પ્રમોદભાવનાથી આત્મામાં અહંકાર તૂટે છે, નમ્રતા આવે છે, ગુણની સાચી ઓળખ થાય છે. ગુણનો આનંદ શું છે? તેનો ખ્યાલ આવે છે. તેનાથી વૈષચિકસુખની અસારતા, પોકળતા, તુચ્છતા સહેલાઈથી સમજાય છે.

જો ગુણી પ્રત્યે પ્રમોદભાવ નહિ જાગે તો અનન્યગત્યા તેનો વિરોધી પરિણામ ઇર્ષ્યા આવ્યા વિના રહેશે નહિ. ઇર્ષ્યા એ તો આત્માનો ભયંકર રોગ છે. ઝેરી કીટાણું છે. તે અંદરમાં ફેલાયા પછી ગુણપ્રાપ્તિના દ્વારને તાળા લાગી જાય છે. જીતશત્રુરાજની રાણી કુન્તલા સારામાં સારી પરમાત્માની ભક્તિ કરવા છતાં પોતાની શોક્યની પરમાત્મભક્તિ જોઈને ઇપ્યાંથી બળતી હતી તો તે જ નગરીમાં મરીને કૂતરી થઈ. અંજનાનો જીવ પૂર્વના ભવમાં કનકોદરી રાણી તરીકે હતો. ત્યાં પોતાની શોક્ય લક્ષ્મીવત્તીની પરમાત્મા પ્રત્યેની પૂજા - ભક્તિને જોઈને ઇપ્યાંથી બળવા માંડી તો પરમાત્માની મૂર્તિને ઉકરડામાં મૂકવા સુદીની ભૂલ કરી બેઠી.

નચશીલસૂરિ આચાર્ચ મહાન પ્રભાવક હોવા છતાં પોતાના શિષ્યોના ઉત્કર્ષને સહન ન કરી શક્યા. તેમની પ્રતિભા, શાસ્ત્રબોદ્ય, વાક્યાતુર્ચ, ઉત્તમ ચારિત્રથી ચારેબાજુ જૈનશાસનની પ્રભાવના કરતા શિષ્યો પ્રત્યે પ્રમોદભાવને બદલે અસૂયા પેદા થઇ તો મરીને કાળોતરા નાગ થયા. ઇર્ષ્યા અને અસુયામાંથી આગળ જતાં શત્રુતા પેદા થતા વાર લાગતી નથી.

પાંચ ડીગ્રી તાવમાં શાંતિથી બેસી રહેવું સહેલું છે. માસક્ષમણના આકરા તપ કરવા સહેલા છે પણ બીજાના ઉત્કર્ષમાં રાજી થવું એ અતિ કઠિન છે. બીજાના ઉત્કર્ષમાં રાજી થતા આવડે તો આત્મા તે જ પળે સમતાનો આનંદ લૂંટી શકે છે. અંદરના રાગ, દ્વેષ, ઇપ્ચી, અસુચાના તોફાનોને શાંત કરવા માટે બીજાના ગુણો જોઈને આનંદ પામવા જેવું છે. પ્રમોદભાવના આત્માને સ્વરૂપમાં ઠારે છે. ગુણી પ્રત્યેના આનંદથી તો ભવોભવના દોષના સંસ્કારો બળીને ખાખ થઈ જાય છે.

માતા, પિતા, કલાચાર્ચ, ગુરુ વગેરેની ભક્તિ કરવાથી, તેમની પ્રત્યે હૃદયમાં બહુમાન, આદર રાખવાથી આત્મામાં નિરંતર મોહનીયનો ક્ષયોપશમ થતો આવે છે.ગુણોની પરિણતિ વિક્સે છે. જીવન નંદનવન બને છે. જીવન જીવવામાં આનંદ આવે છે. અન્થથા જીવન બોજારૂપ અને ત્રાસરૂપ બને છે.

शीतलायार्यना यार ભાણેજ મુનિઓ તેમને વંદન કરવા માટે આવી રહ્યા હતા. ત્યાં નજીકમાં જ આવતા સાંજ પડી ગઈ. આવતીકાલ ઉપર મળવાનું રાખ્યું અને તે જ રાત્રે પોતાના મામા મહારાજના ગુણોની અનુમોદનામાં ચડ્યા તો ત્યાં જ ચારેને કેવળજ્ઞાન ઉત્પક્ષ થયું.

નવકારના પાંચે પદોમાં દરેક વખતે જે નમો, નમો છે તે પંચપરમેષ્ઠિ પ્રત્યે આદર અને બહુમાનનું સૂચક છે તેનાથી વિશિષ્ટ પુણ્ય ઉપાર્જન થાય છે.

વીર વર્ધમાનકુમાર ત્રણ જ્ઞાનના ધારક હોવા છતાં જ્યાં સુધી ઘરમાં રહ્યા ત્યાં સુધી પિતાજી સિદ્ધાર્થરાજા, માતા ત્રિશલા દેવી, મોટાભાઈ નંદીવર્ધનને પ્રણામ કરી તેમના આશિર્વાદ લેતા હતા.

મર્ચાદાપુરુષોત્તમ શ્રી રામચંદ્રજી તેમના પિતા અચોધ્યાનરેશ દશરથ, માતા

111

કોશલ્યા તથા સુમિત્રા અને કેકેચીને પણ હંમેશા પ્રણામ કરતા હતા. ટચલી આંગળી ઉપર ગોવર્ધન પર્વતને ઝીલનાર શ્રીકૃષ્ણ તેમની માતા જશોદા દેવીને પ્રણામ કરતા હતા. માત્ર મહારાષ્ટ્રની જ નહિ પરંતુ દેશ અને દુનિયાની શાન વધારનાર રાષ્ટ્રવાદી છત્રપતિ શિવાજી મહારાજા તેમના માતા જીજીબાઈને પ્રણામ કરતા હતા. રાષ્ટ્રપિતા મહાત્માગાંધીજી માતા પૂતળીબાઈને, સ્વર્ગીય પ્રધાનમંત્રી શ્રી લાલબહાદૂરશાસ્ત્રી માતા રામદુલારીને પ્રણામ કરતા હતા.

હસતા હસતા ફાંસીને માંચડે ચડેલા શહીદ વીરભગતસિંહ તેમની માતા વિદ્યાદેવીને હંમેશા પ્રણામ કરતા હતા. ગરીબ બ્રાહ્મણના દીકરા શ્રવણે માતાપિતાની ભક્તિ અને સેવા માટે પોતાનું સર્વસ્વ અર્પણ કર્યું હતું.

કવિ અરદેસર કરામજી ખબરદાર -હતો હું સુતો પારણે પુત્ર નાનો, રડું તો રાખતું કોણ છાનો? મને દેખી દુઃંખી દુઃખી કોણ થાતું? મહા હેતવાળી દયાળી મા જ તું

ਮ। બાપ જે કરતા હુકમ ને હાથ જોડી સાંભળે પછી ચિત્તથી ને ਮੀતથી આજ્ઞા ચઢાવે શિરપરે મા બાપની આજ્ઞા ચાહે જે હૃદચથી દીકરા બાકી બીજા ભાગેલ કાચા હાંડલાના ઠીકરા.

भाता-पाहिनी : કલિકાલ સર્વજ્ઞના માતા. તેમણે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. અંત સમચે સકળ સંઘ તથા સૂરિજી અંતિમ આરાધના કરાવવા ભેગા થયા. સંઘની દરેક વ્યક્તિએ સાધ્વીજીના નિમિત્તે પોતાની વ્યક્તિગત દાનાદિની આરાધનાઓ જહેર કરી. ત્યાર બાદ સકળ સંઘવતી 311 કોડનું દાન જાહેર થયું છતાં સાધ્વીજીના મુખ ઉપર ઉદ્ધેગ છે. સંઘે કારણ પૂછ્યું શું હજુ દાન વધારીએ એવી ઘચ્છા છે ? સાધ્વીજી કહે છે ના... પણ મારા સંસારીપણાના પુત્ર આચાર્ચશ્રી હજુ કેમ કાંઇ પુણ્ય જાહેર કરતા નથી તે વિચારથી હું ઉદ્ધિગ્ન છું અને તરત જ 311 લાખ શ્લોકની રચના અને સાથે ૧1 કોડ નવકારમંત્રનો જાપ કહ્યો. ત્યારબાદ તરત જ આનંદમાં સમાધિપૂર્વક થોડી ક્ષણોમાં પ્રાણોનો ત્યાગ કર્યો.

**દાવમાતાનું ૠણ -** કલકતાની હાઈકોર્ટના ન્યાયમૂર્તિ સરગુરુદાસ બંદોપાદ્યાય એક વાર કોર્ટમાં કેસ સાંભળી રહ્યા હતા. તેવા સમયે એક ડોશી કોર્ટના રૂમમાં દાખલ થઈ. તો પહેરગીરે તેને અટકાવી અને ત્યાંથી ચાલી જવા કહ્યું. પણ ડોશી કહે હું તો ગુરુદાસને મળવા આવી છું. પહેરગીરે સરગુરુદાસને વાત કહી તો તેઓ તરત જ સિંહાસન પરથી ઉતરી ઝડપથી ચાલી ડોશીના પગમાં પડ્યા. ચરણ રજ માથે લીદી. ગદ્ગદ્ થઈને પૂછે છે

#### તમે અહીં ક્યાંથી?

બેટા! ગામડેથી મેળામાં સ્નાન કરવા આવેલી. મને થયું કે તને મળ્યા ને વરસો થયા છે તો લાવ મળતી જાઉં. આટલા મોટા માણસને માતાને વંદન કરતા જરા પણ શરમ ન આવી. આખી કોર્ટ અને બધા વકીલો આશ્ચર્ચ સાથે આ દૃશ્ય જોઈ રહ્યા છે ત્યારે ગુરુદાસ આ બધાને ઉદ્દેશીને કહે છે આ મારી ધાવમાતા છે. તેણે મને પાળીને મોટો કર્યો છે. તેનું દૂધ પાઈને ઉછેર્યો છે. મારી માતા તો મને જન્મ આપીને પરલોક ચાલી ગઈ. જ્યારે આ ધાવમાતાએ મને મોટો કરી સંસ્કારી બનાવ્યો. આ વૃદ્ધા ઠેઠ ગામડેથી ચાલીને આવી મને મળવા માટે. તે મારી ઉપકારી માતા છે. ઘર છોડ્યાને વરસો થઈ ગયા છતાં માની મમતા છે ને? હજુ મને ભૂલ્યા નથી. પછી આ ન્યાયાધીશે તે દિવસે કોર્ટનું કામ બંધ રખાવ્યું. તેની ધાવમાતાને પોતાની બગીમાં બેસાડી ઘેર લઈ ગયા. સેવા, ભક્તિ કરી.

ખરેખર શાસ્ત્રકારો **दुष्प्रतीकारौ मातापितरौ** એટલે કે માતા પિતા એ દુષ્પ્રતિકાર્ય છે તેમના ઉપકારનો બદલો વાળી શકાય તેમ નથી એવું જે કહે છે તે તદ્દન સાચું છે.

**માતૃપ્રેમ -** ફ્રાન્સના નેપોલિયન બોનાપાર્ટે ઇંગ્લેંડના કેટલાક સૈનિકોને કેદ કર્યા હતા. એક વાર એક અંગ્રેજ યુદ્ધ કેદી જુની હોડીમાં બેસી ફ્રાન્સના કેલેથી બંદરેથી ઇંગ્લેન્ડ તરફ રવાના થયો પણ ભાગતા ભાગતા પકડાઈ ગયો.

આ યુદ્ધકેદીને નેપોલિયન સમક્ષ ખડો કરવામાં આવ્યો. બીજા સિપાઈઓએ બધી વિગત કહી. આ સાંભળીને નેપોલિયનને જરા પણ ગુસ્સો આવતો નથી પરંતુ તેના સાહસને બિરદાવતા કહે છે કે મને તારા જેવા સાહસવીર યુવાનો પ્રત્યે પ્રેમ છે. જેનામાં સાહસિકતા નથી તે માણસ નથી. પણ તું મને એ જણાવ કે તેં આવી ભાંગી તૂટી હોડીમાં બેસીને ઇંગ્લેન્ડ જવાનું સાહસ કેમ કર્યું ? આવો ભયંકર સમુદ્ર તો મોટી સ્ટીમરથી પણ પાર કરવો મુશ્કેલ છે તો પછી નાની હોડી તોફાનની સામે, મગરમચ્છની સામે, વ્હેલ માછલીની સામે શી રીતે ટકી શકે? શું તને તારી પત્નીને મળવાની ભાવના હતી ? ના. તો પુત્રોને ? ના. ઘણું પૂછ્યું ત્યારે કહે છે કે મારી માતા વરસોથી બિમાર છે. તેનો પ્રેમાળ સ્નેહ મને વારવાર યાદ આવે છે.

"ਮੀਠ। ਸਬੁ ਕੇ ਮੀਠ। ਮੈਫ਼ੁਕ। ਦੇ ਕੀਕ, ਨੇથੀ ਸਬੁਦੀ ਮਾਦੀ ਮਾਰ ਦੇ ਕਰਕੀਕੀ ਕੀਤ ਲਾਮੀ ਕਿਲੇ ਕਤੇ ਦੇ ਕੀਕ" - ਝਿੱਧ ਯੀਟਾਵਝਦ.

આ જગતમાં મદા મીઠું છે. જગતને ક્ષેમ કુશળ કરનાર વરસાદ પણ

મીઠો છે એથી પણ વિશેષ મધુર માતા છે. બધું મળે પણ માતાનો સ્નેહ મળવો મુશ્કેલ છે. બસ, માતા પ્રત્યેના અપાર સ્નેહે જ મને આટલું મોટું સાહસ કરવા પ્રેચોં છે. મારી બિમાર માતાની ચાદે મને મોતની પણ પરવા કરવા દીધી નથી. આ સાંભળતાં જ નેપોલિયનની આંખ ભીની થઇ ગઈ. માતાના પ્રેમ આગળ તેનો કરેલો ગુનો ક્ષંતવ્ય લાગ્યો. માનવતાવાદી નેપોલિયને પેલા સૈનિકના હાથમાં અમુક પૈસા મુક્યા અને કહ્યું આના દ્વારા તારી બિમાર માતાની સેવા કરવે અને નેપોલિયને તે યુવાનને ઇંગ્લેન્ડ જવાની બધી સગવડતા કરી આપી. તેને વિદાય કર્યો. તેના માતૃપ્રેમની કદર કરી.

અહિંચા ગ્રંથકાર માત - પિતાદિની ભક્તિ આજ્ઞાપ્રધાન ચિત્તવડે કરવા યોગ્ય છે એ વાત ઉપર બહુ ભાર મૂકી રહ્યા છે. માતાપિતાદિ ઉપકારી છે તેથી જ્યાં સુધી સંસારમાં રહીએ ત્યાં સુધી માતા-પિતાદિની ભક્તિ અવશ્ય કરવાની પણ પરમાત્માની આજ્ઞાને ભૂલીને નહિ કારણ માતા પિતા આ ભવના ઉપકારી છે જ્યારે પરમાત્મા ભવોભવના ઉપકારી છે તેથી ભક્તિ કરવા છતાં આપણું ચિત્ત પરમાત્મામથ - વૈરાગ્યમથ બન્યું રહેવું જોઈએ. સંસારી જીવો આપણા ચિત્તમાંથી નીકળી જવા જોઈએ. જે લોકો ગંભીરપણે અંદરમાં ગયા છે.તેમની જોડે ગાઢતા વધારવી. તેમ કરવાથી આપણને સહાયતા મળે છે. પણ તેમાં પણ એક ભૂલ ન થવી જોઈએ કે પછી આપણે એ લોકો જોડે બંધાઈ જઈએ. ચિત્ત ભગવાન જોડે જ લાગવું જોઈએ. પરમાત્માની એક જ આજ્ઞા છે કે અવસરોચિત જે કાંઈ કરવા જેવું લાગે તે કરો પણ ચિત્તમાંથી એક ક્ષણ પણ વૈરાગ્યને હડસેલો નહિ. માતાપિતા વગેરે લોકિક તત્ત્વો છે. પરમાત્મા લોકોત્તર તત્ત્વ છે. બંનેને એક કક્ષામાં મુકાય નહિ. બંનેની ભક્તિ પણ એક સરખી હોય નહિ. માતાપિતાની ભક્તિ પણ આખરે તો સંસારથી છૂટી મોક્ષે જવા માટે કરવાની છે. પરમાત્મા સાથે સંબંધ ન વધે અને માનવ-વ્યક્તિ સાથે વધે તો સમજવું કે કાંઈક ભૂલ થઈ રહી છે.

અધ્યાત્મના માર્ગે આગળ વધતા જીવને નૈતિક અને સામાજિક બંધનો નડતર રૂપ થાય છે. તમે આમ નથી કરતા, તેમ નથી કરતાં. તમારે આમ કરવું જોઈએ વગેરે.. ત્યારે આપણે તેમની સામે ટકી રહેવા માટે બળ મેળવવું પડે છે કેમકે એ લોકો નીચેના સ્તરની વાતો કરે છે અને આપણે જીવનના ઉચ્ચતર આદર્શને સ્વીકારીએ છીએ. તેથી સંસારની જવાબદારી આપણે સ્વીકારતા નથી. આમ કરતા લોકો દ્વારા ઉપેક્ષા, અસ્વીકાર, નિંદા વગેરે કરાય તો પણ આપણે સહન કરવું રહ્યું. બીજી બાજુ વર્ષો સુધી અધ્યાત્મના માર્ગમાં રહેવા છતાં કાંઈ જ પ્રાપ્ત ન થાય તો પણ સહન કરવું રહ્યું. દુન્થવી સંબંધો આપણને જવાબદારીનું ભાન કરાવે ત્યારે આપણે પકડેલો અધ્યાત્મનો માર્ગ છોડવો નહિ અને ટકી રહેવું. ખ્યાલ રાખવો કે હું પરમાત્માને વરેલો છું. પરમાત્મા મારા પતિ છે. આવો સંબંધ પરમાત્મા સાથે રાખવો.

परमात्मानी निरंतर स्मृति अने संसारनी विस्मृति એ અધ્યાત્મ છે. પરમાત્માને નિરંતર યાદ કરવાથી, તેમની ભક્તિ કરવાથી, તેમની પ્રત્યે આદર - બહુમાન ઊભું કરવાથી, પરમાત્મ સ્વરૂપનું નિરંતર ચિંતન કરવાથી, પરમાત્માની નવા નવા વિશેષણોથી સ્તવના કરવાથી આપણું ચિત્ત પરમાત્મમથ બને છે અને તેમ કરવાથી પરમાત્માની પ્રાપ્તિ શીદ્ય બને છે.

#### प्रेभर्ष्टि - क्षक्षर्ष्टि

ચોથે ગુણસ્થાનકે દૃષ્ટિ બદલાય છે પણ આચરણ બદલાતું નથી તેથી ચારિત્ર નથી આવતું. ભોતિક પદાર્થો પ્રત્યે, અન્ય જીવો પ્રત્યે અને પરમાત્મા પ્રત્યે અધ્યાત્મદૃષ્ટિ કેળવાય તો સમકિત ચાલુ રહે. પ્રેમ દૃષ્ટિ - બ્રહ્મદૃષ્ટિ (મૈત્રી, કરૂણા, પ્રમોદ, માધ્યસ્થ ભાવ) એ અધ્યાત્મયુક્ત જીવન છે. પ્રેમ દૃષ્ટિ - બ્રહ્મદૃષ્ટિ કરવાથી કૃષાય શાંત થઈ જાય છે.

મૈગ્રાદિ ચાર ભાવસાધન છે. પ્રેમ દૃષ્ટિ - બ્રહ્મ દૃષ્ટિ સાધ્ય છે. નિષ્કષાયતા વીતરાગતા ફળ છે. જીવમાત્ર કર્મવશ છે. તે સર્વને મિત્ર બનાવવાના છે પછી તે દુશ્મન પણ હોય. ભવભીરતા અને પાપભીરતા આવે તો મૈગ્રાદિ ચાર ભાવોથી બ્રહ્મદૃષ્ટિ કેળવાય.

જેના પ્રત્યે આત્મીયતા હોય તેના પ્રત્યે ચાર કષાયમાંથી કયો ભાવ આવે ? જો કષાય થાય તો સમજવું કે જીવ પ્રત્યે આત્મીયતા નથી પણ પરિગ્રહ પર આત્મીયતા છે.

જુવો ભલે ભિન્ન ભિન્ન જાતિના હોય પણ મારે ભિન્ન ભિન્ન દૃષ્ટિ કેળવવાની નથી. એક માત્ર પ્રેમદૃષ્ટિ કેળવવાની છે એ યાદ રાખવાનું છે. જાવમાત્રને સિદ્ધ સ્વરૂપે જોઈએ તો પ્રેમભાવ - બ્રહ્મભાવ આવે.

ગુણી અને સુખી એ પ્રમોદભાવના પાત્ર છે. ગુણવાન પ્રત્યે પૂજ્યભાવ રાખવાનો છે. સુખી પ્રત્યે પ્રસન્નભાવ રાખવાનો છે. જો આમ પ્રમોદભાવના ન કરીએ તો મૈત્રી ભાવ ન ટકે. અધિક ગુણવાન તરફ પ્રમોદભાવ કરીને ગુણ લેવાના છે અને અલ્પ ગુણવાનને સહાય કરીને તેમને આગળ વધારવાના છે. વિશેષ સુખી જુવોને જોઈને તેમના પૂર્વકૃત સુકૃત્યોને ચાદ કરીને પ્રસન્ન થવાનું છે. તીર્થંકર પરમાત્માના કેવળજ્ઞાનને વિચારીને પ્રમોદભાવ કરવાનો છે પણ તેમનું ઐશ્વર્ય જોઈને પ્રસન્ન થવાનું છે. પંચપરમેષ્ઠિ પ્રત્યે તન, મન, ધનનું સમર્પણ કરીએ તો પ્રમોદભાવના સિક્રય થઈ કહેવાય.

# पापवत्स्विप चात्यन्तं, स्वकर्मनिहतेष्वलम् । अनुकम्पैव सत्त्वेषु, न्याय्या धर्मोयमुत्तमः ॥ १५२ ॥

ਪોતાના પાપકર્મીથી હણાચેલા એવા મહાપાપી જીવો પ્રત્યે પણ અનુકંપા કરવી એજ ઉચિત છે. આ ધર્મ ઉત્તમ છે.

આત્માર્થી જીવને સર્વ જીવ પ્રત્યે દયા-અનુકંપા હોય. શિકારી, માછીમાર વગેરે જેવા મહાપાપી, હિંસક જીવો પ્રત્યે પણ તેને દયા અને અનુકંપા જ હોય એ ન્યાયયુક્ત છે. તેઓના પ્રત્યે ઘૃણા રાખવી કે તિરસ્કારની દૃષ્ટિથી જોવું તે બરાબર નહિ. તેમના ઉપર પણ દ્વેષ-દુર્ભાવ ન કરવો પરંતુ કરણાગર્ભિત ઉપેક્ષા કરવી. તે જીવો બિયારા કર્માદીન છે. હિંસક કુળોમાં પાપના યોગે જન્મ્યા છે. અજ્ઞાનના વશે ખોટા માર્ગમાં રહેલા છે. પોતાના જ દૃષ્ટ કર્મથી હણાયેલા છે એના ઉપર આપણું કાંઈ ચાલી શકે તેમ નથી. આપણે તેમની ઉપર કાંઈ કરી શકીએ તેમ નથી. પાપકર્મથી તેઓની બુદ્ધિ એવી હણાઈ ગયેલી છે કે તેઓને દાર્મમાર્ગ સમજાવી પાપમાંથી પાછા વાળી શકાય તેવા નથી. જ્યારે તેઓની ભવિતવ્યતા સુદ્ધરશે, કર્મ લઘુ થશે ત્યારે જ તેઓ સુંદર નિમિત્તને ઝીલીને પુરુષાર્થ કરશે અને પોતાનું હિત સાદ્યશે. આમ વિચારી તેઓની પ્રત્યે દેયું કૃણું રાખવું પણ દ્વેષાદિ ન કરવા. હૈયાને કઠોર ન થવા દેવું એ માધ્યસ્થ ભાવના છે.

જગતના જીવોની હિતચિંતા રૂપ મૈત્રી ભાવનાનો વિષય સર્વ જીવો છે. અર્થાત્ મૈત્રીમાં જગતના કોઈ જીવોની બાદબાકી નથી છતાં તેમાં જે જીવો ગુણોની ગરિમાને પામેલા છે, ગુણના શિખરે આરોહણ કરી રહ્યા છે તેના પ્રત્યે અંતરના આનંદરૂપ પ્રમોદ ભાવના બતાવી છે અને જે જીવો દુ:ખી છે, દીન, દરિદ્રી, અપંગ, નિરાધાર છે તેમના પ્રત્યે હૃદયમાં સહાનુભૂતિ લાવી તેમના દુ:ખને દૂર કરવા રૂપ કરણા ભાવના મૂકી છે જ્યારે જે જીવો ખોટા માર્ગમાં દૂબેલા છે. ખોટા કાર્યોમાં રક્ત છે અને જેમની બુદ્ધિ તે તે કાર્યો કરતા હવે ભ્રષ્ટ થઈ યૂકી છે કે જેથી તેઆનો સન્માર્ગમાં અવતાર કોઈ રીતે શક્ય નથી તેવા જીવો પ્રત્યે અંતરમાં કરણા હોતે છતે પણ તેમના દુ:ખને દૂર કરવું એ શક્ય ન હોવાથી તેમની પ્રત્યે માદયસ્થ ભાવના - ઉપેક્ષા ભાવના મૂકી છે. આના દ્વારા એક વાત ખ્યાલમાં રાખવા જેવી છે કે જે ચીજ આપણ હાથમાં નથી ત્યાં ખોટી ચિંતા કરવી એ વ્યર્થ છે. ત્યાં નિર્ચક ચિંતા કરવાથી દુ:ખ સિવાય કાંઈ જ હાથમાં આવતું નથી. તે વખતે તો તે વાતને ભવિતવ્યતા ઉપર મૂકીને આપણે તેનાથી દૂર થઈ જવું એ જ કર્તવ્ય છે. સાથે સાથે આપણે

કોઈના માટે ચોથી ભાવનાના વિષય ન બનીએ, આપણા ગુર્વાદિ પાત્રતાના અભાવે આપણી ઉપેક્ષા ન કરે તેની સાવચેતી પણ આપણા માટે કર્તવ્ય બની જાય છે.

અવિનીત અને અયોગ્ય પ્રત્યે માધ્યસ્થ ભાવના રાખવાથી આપણા આત્માને દ્વેષ અને દુર્ભાવમાંથી બચાવી શકાય છે. જો તે વખતે આ ભાવનાને ભાવવામાં ન આવે તો આપણો આત્મા ધર્મમાર્ગ હારી જાય છે. કોઇ પણ જીવ પ્રત્યે આપણો કોઇ અધિકાર હોઇ શકે નહિ. અધિકારની રૂએ કશું જ કરવાનું નથી.

જે કાંઈ કરવાનું છે તે સજ્જનતા અને માનવતાની રૂએ કરવાનું છે. બીજા ઉપર સત્તા અને અધિકાર જમાવવાથી આપણો આત્મા કર્મથી દબાય છે. નીચગોત્ર બાંદો છે, અંતરાયો ઊભા કરે છે જેના માઠાં ફળ ભવોભવ દુર્ગતિમાં જઈને ભોગવવા પડે છે.

સમરાદિત્ય કેવલી ચરિત્રમાં પહેલા ભવમાં અવાંતર કથામાં આવે છે કે મદનોત્સવમાં ક્રીડા કરવા માટે લોકો નીકળ્યા હતા ત્યારે એક ધોબીની ટોળી કે જે ગીતગાન અને આનંદ-કલ્લોલ કરતી પસાર થતી હતી તેના આગેવાન પુષ્પદત્ત ધોબીની રાજમાન્ય પુરોહિત પુત્ર વિભાવસુએ.કદર્થના કરી. કેમ? તો કહે છે કે આ વિભાવસુ પોતાની પાસેથી જતી તે ધોળીની ટોળીને भोर्छने अज्ञानथी पोतानी ज्ञाति अने हुत वगेरेना गर्वथी <u>हहे छें</u> - "आ નીચ લોકોની મંડળી ઠેઠ અમારી મંડળીની બાજુથી કેમ પસાર થાય છે? કાંઈ ભાન છે કે નહિ? અમે તો ઉચ્ચ બ્રાહ્મણ… અને આ નીચ ધોળીઓ…" એમ કહી દ્યોબીઓની કદર્થના કરી. દ્યોબીઓના આગેવાન પુષ્પદત્તના અંગોપાંગને જકડીને તેને કેદ કર્યો. તેના પરિણામે વિભાવસુએ એવું કર્મ બાંધ્યું કે મર્<mark>ય</mark>ા પછી તે જ પુષ્પદત્ત ધોબીને ત્યાં કૂતરો થશે. ત્યાં ઘણી વિડંબના ભોગવશે. ભૂખ તરસના દુ:ખ વેઠશે ત્યાંથી મરીને એ જ પુષ્પદત્ત ધોબીની ઘોટઘટિકા નામની ગદ્યેડીના પેટે ગદ્યેડા તરીકે જન્મશે. ધોબીને તે ગમશે નહિ અને ક્લેશપૂર્વક પોતાનો નિર્વાહ કરશે. ત્યાંથી મરીને ચંડાળ તરીકે નપુંસકપણે **॰ पामशे.** त्यां કहर्पुं शरीर अने होर्भाग्य नामर्झना डलंडथी दूषित थशे. ત્યાં અંતે સિંહનો શિકાર બની જશે. ત્યાંથી મરીને ચંડાળને ત્યાં પુત્રીપણે જન્મશે. ત્યાં બાલ્યકાળમાં સર્પ ડસશે અને મરી જશે. પાંચમે ભવે ચંડાળની દત્તિકા નામની પ્રસૂતિકર્મ કરનારી ગૃહદાસીની કુક્ષીમાં નપુંસકપણે જન્મશે. જન્મથી જ આંદાળો, ઠીંગુ અને કૂબડો થશે. દૌર્ભાગ્ય કર્મના ઉદયે સઘળા

લોકોથી અપમાનિત અને હડદ્યૂત થશે. આંદાળો અને પુણ્યનો અદ્યૂરો એટલે બિચારો એકવાર નગરદાહમાં ફ્સાશે. અગ્નિમાં ઊભો ઊભો સળગી જશે અને બળીને રાખ થઈ જશે.

નગરદાહમાં બળીને, પાછો છટઠે ભવે એજ દાસીની પુત્રી થશે. એ પણ પીઠસર્પી એટલે પગ એવા મળશે કે ચાલી શકશે નિંહ ચાલવાનો વખત આવે ત્યારે પીઠ ઘસડીને ચાલવું પડશે. એ પીઠસર્પી છોકરી એકવાર રાજમાર્ગ પર પીઠ ઢસડતી જતી હશે તે અરસામાં મદોન્મત્ત હાથી ત્યાં છૂટ્યો હશે રાજમાર્ગ પર દોડશે ત્યારે લોકો ભાગી જશે પણ આ પીઠસર્પી ક્યાં જાય? તેથી હાથીના પગતળે એ પીઠસર્પી દાસીપુત્રીનો છૂંદો થઈ જશે.

त्यांथी मरीने से पीठरार्पी पुष्पदत्त धोणीने त्यां पुत्री तरीडे क्ल पामशे. मोटी थशे. पुष्परक्षित नामना सेड सत्यंत हरिद्रनी साथे परणाववामां आवशे त्यां गर्मिणी धर्षने पहेली क प्रसूति वजते महावेहनाथी पीडाई मृत्यु पामशे.त्यांथी मरीने तेक पुष्पदत्तने त्यां पुत्रपणे क्लमशे. धोणीना छोडरा तरीडे हक्षु तो जाज उमरमां हशे, गंधारनहीना डिनारे रमी रह्यो हशे त्यां पुष्पदत्तना डोई हुश्मननी नक्षरे पडशे. पेलो शत्रु विचारशे डे सा तो मारो हुश्मन पुष्पदत्तनो हीडरो छे सेम इही छोडराने गजे सेड पत्थरनी शिला जांधी तजावमां नांजशे. ते गुंभजाईने मरी कशे.

આમ એક જ વિભાવસુના ભવમાં જે ધોબીની મંડળી અને તેના આગેવાન પુષ્પદત્ત પ્રત્યે કરણા રાખવાની હતી - મનમાં સમાધાન વૃત્તિ કેળવવાની હતી કે બિચારા તેઓને પણ મદનોત્સવમાં ફરવાનો - ગાવાનો - આનંદ કલ્લોલ કરવાનો હક છે. મારાથી તેમને તેમાં અંતરાય કેમ કરાય? પ્રકૃતિના સોંદર્યને માણવાનો દરેકને અધિકાર છે તેમાં ઊચ્ચ નીચના ભેદ કેમ રખાય? આવી ભાવના રાખી સમાધાન વૃત્તિ કેળવવાને બદલે બીજા ઉપર અધિકાર અને સત્તા જમાવવાના રૂઆબ કર્યા તો કર્મ સત્તાએ ભવોભવ તેના કેવા બેહાલ કર્યા તે જોઈ શકાય છે માટે દરેક જીવો ઉપર કરણા રાખવી જોઈએ. કોઈના ઉપર ધિક્કાર, તિરસ્કારની લાગણી ન કેળવવી જોઈએ. ધિક્કાર અને તિરસ્કાર એક એવા શસ્ત્ર છે કે તમે જેની સામે છોડો ત્યાંથી અથડાઈને પાછા તમને જ વાંગે છે. તમારા જ પ્રાણ લેનારા થાય છે.

આ પ્રમાણે ગ્રંથકારે મૈત્રી, પ્રમોદ, કરૂણા, મધ્યસ્થતાને અનુસરવી એ જ મહાપુરુષોનો માર્ગ છે એ બતાવ્યું. અને એ મહાપુરુષોના માર્ગે ચાલવું, એજ આપણું કર્તવ્ય છે. યોગસારમાં મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાને ધર્મરૂપી વૃક્ષનું મૂળ કહ્યું છે અર્થાત્ રત્નત્રયીરૂપ મોક્ષમાર્ગ પામવા માટે મૈત્ર્યાદિ ભાવનાઓ ઘણી ઉપકારક છે તેના વિના યોગમાર્ગમાં જીવનો વિકાસ થતો નથી અને આ રત્નપ્રયીરૂપ વૃક્ષને માટે અનિત્યાદિ ભાવનાઓનું ચિંતન એ બીજ છે. તેના વિના મૈત્ર્યાદિ ભાવનાઓ રત્નપ્રયાદિ વૃક્ષનું મૂળ બની શકતી નથી. અનિત્યાદિ બાર ભાવનાઓના ભાવનથી આત્મામાં સાચો વૈરાગ્ય પેદા થાય છે અને વૈરાગ્ય પેદા થયા પછી મૈત્ર્યાદિ ભાવનાઓનું ભાવન સમ્યગ્ બને છે.

આત્મા કોઇપણ ગુણનો અભ્યાસ કરવા મથતો હોય, સાથે કોઇપણ દોષની જો પકડ ન હોય તો એ ગુણાભ્યાસ સર્વગુણોના ક્ષયોપશમનું કારણ બને છે અને તેથી મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાઓથી ભાવિત થયા વગર પણ સંસારથી મુક્ત થવાના ઉદ્દેશથી વૈરાગ્ય અને પાપજુગુપ્સા દ્વારા પણ આત્મા ક્યારેક આગળ વધે છે ત્યારે મૈત્ર્યાદિભાવો ક્ષયોપશમ રૂપે અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય છે અને એના કારણે અમૈત્રી આદિ પ્રસંગોમાં એ વ્યક્તરૂપમાં વિચારરૂપે ઉપસ્થિત થાય છે.

ઉપકારી કે અપકારી, પાપી કે ગુણવાન, દુઃખી કે સુખી દરેકની સાથે મિત્રતાનો ભાવ રાખવાનો હોય કારણ કે તત્ત્વદૃષ્ટિથી વિચારીએ તો આત્માનો કોઈ શત્રુ જ નથી અને જગતનો કોઈ પદાર્થ પણ આત્માનું અહિત કરનાર નથી. આત્મા પોતાના ઘરમાંથી બહાર નીકળીને પરમાં જાય છે ત્યારે જ બીજા પદાર્થી તેના સુખ-દુ:ખમાં નિમિત્ત બને છે. અપકારી પણ આપણા કર્મ ખપાવવામાં સહાય કરીને આપણી મૈત્રીને નવપલ્લવિત બનાવે છે. ઉપકારી આપણામાં કૃતજ્ઞતાનો ગુણ ખીલવીને આપણા જીવને સુવાસિત બનાવે છે તે સિવાયના બીજા બધા જાવો આપણામાં જીવત્વની સમાનતાનો ભાવ પેદા કરાવી તેની સાથે અભેદપણાની સાધના કરાવે છે. ગુણવાન અને પુણ્યશાળી જીવો આપણામાં પ્રમોદભાવની અભિવ્યક્તિ કરાવે છે. દુ:ખી જીવો આપણા હૃદયને કઠોરતામાંથી મૂક્તિ અપાવી હૃદયને આર્દ્ર બનાવી મૈત્રીને ટકાવી રાખે છે. પાપી જાવો આપણા આત્માને ચેતવે છે કે તમે આવા બનતા નહિ. નહિતર તમારી દશા પણ ખરાબ થશે. સાથે સાથે તેઓ આપણા આત્માને મધ્યસ્થ રહેવાની, ઉદાસીન ભાવે જોવાની તથા રાગ-દ્વેષના પ્રસંગોમાં જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા બનવાની તાલીમ આપી મૈત્રીને પરિપક્વ બનાવે છે. અપકારી, ઉપકારી, સુખી, દુ:ખી, પાપી આ બધા ભેદ વ્યવહાર દૃષ્ટિએ પાડ્યા છે. જે આપણા જીવનમાં શુદ્ધ વ્યવહારના પાલનમાં ખૂબ જરૂરી છે. આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપ તરફ भयाण इरवामां शुद्धव्यवहारनुं पातन हारण छे. तेना विना निश्चयमार्ग तरङ् પ્રગતિ - પ્રચાણ થઈ શકતું નથી.

વ્યવહારની ભૂમિકાને વટાવી ગયા પછીથી સર્વજીવોના શુદ્ધચૈતન્ય સ્વરૂપને લક્ષમાં લઇ તેની સાથે અભેદ ભાવના ભાવી, ઐક્ચતા સાધી, મૈત્રીને શાશ્વતી બનાવવી એ જ અંતિમ કાર્ચ કરવાનું છે. મૈત્રી એ કોઈ રાગભાવમાંથી ઉત્પન્ન થનારી વસ્તુ નથી. સ્નેહરાગ, કામરાગ કે દૃષ્ટિરાગ એ ત્રણમાંથી એકેય તેમાં હોતા નથી. કેવળ સ્નેહપરિણામ અર્થાત્ સંજાતીયપણાના ભાવમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ એક્ય છે. જેમાંથી ભેદ પડી શકે નહિ એવી એક અલોકિક લાગણી તે મૈત્રી છે જેમાં કોઈ માંગણીને અવકાશ નથી. માંગણી છે ત્યાં રાગ છે. યૈતન્યસ્વરૂપની એક્તામાંથી ઉત્પન્ન થયેલ પરિણામ તે મહામૈત્રી છે જે જીવને શાશ્વત સુખ તરફ લઈ જનાર છે.

अनित्याहि भावनाओना भावन विना वैराग्य प्राप्त थतो नथी अने वैराग्य विना मैश्राहि भावो वास्तविङ आवता नथी. विरागीनी मैश्री भे क साथी मैश्री छे. तात्त्विङ दृष्टिओ वियारता तो क्षेने विराग पेहा थयो छे, संसारनुं सुफ असार वाग्युं छे ओ क छव जीकानी हितयिंता सम्यण् इरी शड़े छे. केना छवनमां हकु विषयोनो राग अने स्वार्थवृत्ति डुदी झवी छे, केना छवनमां विषयोनी क याह अने मांग छे ते जीका छवो प्रत्ये स्नेह परिशाम हेवो अने हेटलो हरी शड़े? वैराग्य आवे पछी छवने पोतानुं वास्तविङ हित शुं छे? ते ओजजाय छे अने तेवो छव क जीकाना हित अने स्नेहपरिशामने सम्यण् रीते हरी शड़े छे. वैराग्य विनानी मैश्री ओ अप्रधान मैश्री छे. हयोरङ छवोमां योग्यता होय तो वैराग्य न प्राप्त थयो होय तो पश मैश्राहिना भावनथी पश वैराग्य प्राप्त हरी शड़े छे अने तेथी अनित्याहि जार भावनाओ अने मैश्याहि यार भावनाओ जने परस्पर ओडजीकाना पूरङ जनी शड़े छे. योग्य छवोमां योग्यह होते छते जीकुं आववानी संभावना छे.

આમ ધર્મમાર્ગમાં મૈત્ર્ચાદિનું ભાવન ઘણું જરૂરી છે. આનાથી એક વાત ફલિત થાય છે કે મૈત્ર્ચાદિ ભાવો વ્યક્તરૂપે ભલે જીવમાં ન આવ્યા હોય પણ તેનો વિરોધી પરિણામં કે જે અમૈત્ર્યાદિ સ્વરૂપ છે તે તો કોઇપણ સંયોગોમાં જોઇએ જ નહિ. દ્વેષ, મત્સર, તિરસ્કાર, ધિક્કાર નિંદા, દુર્ભાવ એ તો ધર્મ પામેલામાં હોય જ નહિ કારણ કે ધર્મમાર્ગની શરૂઆત જ અદ્વેષથી થાય છે. જીવો પ્રત્યે હૈયામાં દ્વેષ ભર્યો હોય ત્યાં સુધી ધર્મ આવે જ નહિ. ધર્મની સાથે સાચી સગાઇ બંધાય નહિ. ગુણવાન પ્રત્યેના અદ્વેષથી અપુનર્બધકપણું આવે છે. અને યોગની પહેલી દૃષ્ટિ પણ અદ્વેષ નામનો ગુણ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે આવે છે.

ગ્રંથકાર કહે છે કે અહિંયા અમે પરપીડાનું વર્ષન, પરહિતકરણ, મહાત્માઓની પુજા અને લુબ્ઘકાદિમાં અનુકંપાને ધર્મ કહ્યો તે રત્નત્રથી રૂપ ધર્મને પામવાનું કારણ હોવાથી કારણમાં કાર્ચનો ઉપચાર કરીને કહ્યો છે. આ માર્ગ મહાપુરુષોએ આચર્ચો છે અને તેને અનુસરવું એ યથાન્યાય પ્રવર્તન છે.

### कृतमत्र प्रसङ्गेन प्रकृतं प्रस्तुमोऽधुना ।

तत्पुनः पञ्चमी तावद्योगदृष्टिर्महोदया ॥ १५३ ॥

#### ઉપસંહાર કરતા કહે છે.

अत्र व्यतिकरे - आ सूक्ष्मणोधना विषयोभां अवेधसंवेधपहना विस्तारवडे डरीने सर्युं. हवे प्रझृत - प्रस्तुत એवी के महान ઉदयवाणी - निर्वाशाइप श्लेष्ठ इतवाणी पांचमी स्थिरा नामनी योगदृष्टिने अमे डहीએ छीओ, वर्णन डरीओ छीओ.

અભિનિવેશ સઘળો ત્યજીજી, ચાર લહી જેણે દૃષ્ટિ

તે લેશે હવે પાંચમીજી, સુચશ અમૃત ઘનવૃષ્ટિ… મનમોહન જિનજી મીઠી તાહરી વાણ. ચોગદૃષ્ટિ સજગ્ઝાય ૪-૨૩.

સઘળો અભિનિવેશ છોડીને જે આત્માઓ ચાર દૃષ્ટિની મર્યાદા વટાવી જશે તે હવે અમૃતમય વાદળાની વૃષ્ટિ સમાન પાંચમી દૃષ્ટિને પ્રાપ્ત કરશે. ચોથી દીપ્રા દૃષ્ટિનો સાર -

આ દૃષ્ટિમાં દીપક સમાન બોધ હોય છે. પ્રાણાયામ નામનું અંગ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં પણ ભાવપ્રાણાયામ હોય છે. જેમાં અશુભભાવો અને અશુભ પ્રણિધાનનો રેચ હોય છે. શુભભાવ, શુભ પ્રણિધાનને સતત કરવા રૂપ પૂરક પ્રાણાયામ હોય છે અને તેને આત્મામાં સ્થિરપણે ધારી રાખવા રૂપ ભાવકુંભક હોય છે. ધર્મક્રિયા કાલમાં ચિત્તને અસ્થિર બનાવે તેવા કષાયાદિ અંદરથી ઉઠતા ન હોવાના કારણે ઉત્થાન દોષનો અભાવ હોય છે. આ દૃષ્ટિમાં પ્રશાંતવાહિતા જોવા મળે છે. તત્ત્વશ્રવણ નામનો ગુણ પ્રગટે છે જેને કારણે જીવ તત્ત્વ સાંભળતા અંદરમાં ઠરે છે.

તે છતાં સૂક્ષ્મળોધનો અભાવ હોય છે કારણ કે ગ્રંથિભેદ થયો નથી. હજુ બોધમાં અજ્ઞાનજન્ય ગાંઠ પડેલી છે જે બોધને સૂક્ષ્મ બનવા દેતી નથી. આ દૃષ્ટિમાં રહેલ જીવ ધર્મને પ્રાણ કરતા પણ અધિક માને છે અને તેથી ધર્મને ખાતર પ્રાણ આપવા પણ તૈયાર થાય છે. ધર્મ જ પરલોકમાં સાથે આવનાર છે બાકી બધું અહિંયા રહી જાય છે તેથી ધર્મ જ સાચો મિત્ર લાગે છે. સંસાર આખો ખારા પાણી જેવો લાગે છે. જયારે તત્ત્વનું શ્રવણ મધુર પાણી જેવું અનુભવાય છે. તત્ત્વશ્રવણ દ્વારા ગુણદોષના વિવેક રૂપ અંકુરા પ્રગટ થાય છે. ખારા પાણી સમાન સંસારમાં રહેવા છતાં શૃંગી - મચ્છની જેમ આત્માના સુખ રૂપી મીઠું ઝરણું શોધે છે અને તેને જ પીએ છે.

તત્ત્વશ્રવણથી પરોપકારાદિ સઘળા કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય છે જે ગુરુ

ભક્તિના સુખથી યુક્ત હોય છે અને બંને લોકમાં હિત કરનાર થાય છે. ગુરુ ભક્તિથી કત્યાણની પરંપરા સર્જાય છે. ગુરુભક્તિના પ્રભાવથી સમાપત્તિ વગેરે ભેદરૂપે તીર્થકરનું દર્શન થાય છે.

વેઘરાંવેદ્યપદ દ્વારા જે તત્ત્વનો નિર્ણય થાય છે તે જ સૂક્ષ્મળોદ્ય છે અને તેનો અભાવ આ દૃષ્ટિમાં હોય છે. સૂક્ષ્મળોદ્ય ભવસમુદ્રથી પાર કરાવનાર છે. કર્મરૂપી વજનું ભેદન કરનાર અને જ્ઞેય માત્ર ઉપર સંપૂર્ણપણે વ્યાપી જનાર છે. અવેદ્યસંવેદ્યપદમાં નરકાદિ અપાયનું માલિન્ય છે તે સૂક્ષ્મળોદ્યને અટકાવનાર છે. જે કારણથી સૂક્ષ્મળોદ્યનો અભાવ છે તે કારણથી આગમરૂપી દીપકથી દોષનું દર્શન તાત્ત્વિક નથી હોતું પણ ભ્રાન્તિવાળું હોય છે.

वेधसंवेधपह એ पांछणथी चार દૃષ્ટિમાં હોય છે. અહિંયા અપાયશક્તિનું માલિન્ય નીકળી ગયું હોય છે તેથી સંસારમાં પ્રવૃત્તિ કરવી પડે તો સંવેગસારા - તપ્તલો હપદન્યાસતુલ્યા પ્રવૃત્તિ હોય છે. અતિશય સંવેગવડે કરીને સમ્યગ્દૃષ્ટિને છેલ્લી પાપ પ્રવૃત્તિ હોય છે કારણ ફરીથી દુર્ગતિનો યોગ હોતો નથી. નરકાદિ અપાયના કારણભૂત સ્ત્રી વગેરે તત્ત્વોનું વેદન બધા ભાવયોગીઓને એકસરખું હોય છે અર્થાત્ બધા ભાવયોગીઓ સ્ત્રી વગેરેને હેયરૂપે જ વેદે છે.

वेद्यसंवेद्यपदृथी विपरीत अवेद्यसंवेद्यपदृ છે ते लवालिनंहीने विषय કरनारुं छे अने मिथ्याआरोपथी युक्त छे. पदवाणा छवो જન्म, જરા, मृत्यु आदिथी ઉपद्रववाणा संसारने जोवा छतां उद्धेग पामता नथी. ખસना दृष्टीओनी जुद्धि जेम पणवामां होय छे तेम लवालिनंही छवोनी जुद्धि लोगना साधनोमां होय छे परंतु लोगनी एख्छाना क्षयमां होती नथी. आवा छवो पापमां सहा रक्त रहे छे अने आत्माने क्रमेंथी मिलन करे छे तेथी धर्मना श्रेष्ठ कारणलूत मनुष्यपणुं अने कर्मलूमिने पामवा छतां छवो धर्मजी आधान करता नथी अने सत्कर्मश्री पेतीने करता नथी. कुत्सित सुपमां आसक्त थयेला तेओ सत्कार्यनो त्याग करे छे.

અવેદ્યસંવેદ્યપદ એ અંદાપો છે - દુર્ગતિમાં લઈ જનાર છે તેથી સત્સંગ અને આગમના યોગવડે કરીને મહાત્માઓવડે જીતવા યોગ્ય છે. એને જીતે છતે કુતર્ક રૂપી વિષમગ્રહ નાશ પામે છે. કુતર્ક ગ્રહ બોદાને માટે રોગ સમાન છે. શમને માટે અપાય રૂપ છે. શ્રદ્ધાનો ભંગ કરનાર છે. અને મિચ્ચાભિમાનને કરાવનાર છે. આથી જ કરીને કુતર્કને વિષે અભિનિવેશ એ યુક્ત નથી પણ મુમુક્ષુને શ્રુત, શીલ અને સમાદિને વિશે જ આગ્રહ હોય છે.

આ વિષયમાં પતંજલિ કહે છે કે આગમ, અનુમાન અને યોગાભ્યાસરસ આ ત્રણ વડે પ્રજ્ઞાને સમ્યગ્ બનાવતો આત્મા ઉત્તમ તત્ત્વને પામે છે. ઘણા સર્વજ્ઞો હોવા છતાં તત્ત્વથી તે ભિશ્ન નથી, પરંતુ એક જ છે તેથી સર્વજ્ઞભક્તોને તેમાં ભેદ માનવો તે ચુક્ત નથી. બધા સર્વજ્ઞો જાતિથી એક જ હોવાથી સામાન્ય રૂપે જેટલા સર્વજ્ઞભક્તોની ભક્તિ છે તે બધા અનુયાચીઓ મુખ્ય પણે સર્વજ્ઞને જ પ્રાપ્ત થયેલા છે. સર્વજ્ઞની સંપૂર્ણ વિશેષતા છદમસ્ય વડે જાણી શકાતી નથી તેથી વિશેપરૂપે તો કોઈપણ જીવ સર્વજ્ઞને આશ્ચિત નથી. જેમ એક રાજાના દૂર - નજીક એવા ઘણા સેવકો હોય છે તેમ પોતપોતાની કક્ષા અનુસારે ભિશ્ન ભિશ્ન આચારનું પાલન કરનારા પણ તે બધા સર્વજ્ઞ ભક્તો જ છે. સર્વજ્ઞમાં નામથી ભેદ હોવા છતાં પરમાર્થથી ભેદ નથી એ વાત શ્રુત, મેદા અને અસંમોહ સહિત પ્રજ્ઞાવડે વિચારવી.

અध्यात्म संजंधी विचारणा हरनार शास्त्रमां चित्र अने अचित्र अम जे लेहथी हेव विषयह लिह्ति वर्णवी छे. संसारी हेवोने विषे लिह्ति अनेह प्रहारनी होय छे हारण है ते लिह्ति मोहथी गर्लित छे क्यारे सर्वज्ञतत्त्वने विशे के लिह्ति छे ते शमप्रधान એह क स्वरूपवाणी छे.

બુદ્ધિપૂર્વકના કાર્યો સંસારફલને આપનારા છે. જ્ઞાનપૂર્વકના કાર્યો અમૃત સમાન શ્રુતશક્તિના સમાવેશથી યુક્ત હોવાના કારણે અનુબંઘથી મુક્તિના અંગ રૂપ હોય છે. અસંમોહથી ઉપજતા કર્મો શીદ્ય મોક્ષફળને આપનારા છે.

પુદ્દગલભાવોમાં જેનું ચિત્ત નિરુત્સુક છે તે ભવવિરક્તજનો છે અને ભવાતીતાર્થચાયી છે. તેઓનો શમપરાચણ એક જ માર્ગ છે જેમાં અવસ્થા ભેદ હોવા છતાં સાગર પરના કિનારાની જેમ એક જ છે સંસારથી અતીતત્ત્વ નિર્વાણ નામનું છે અને તેમાં શબ્દભેદ છે પણ તત્ત્વથી એક જ છે અને તે સદાશિવ, પરબહ્ય, સિદ્ધાત્મા, તથાતા આદિ શબ્દોથી ઓળખાતું અન્વર્થથી એક જ છે. અસંમોહથી નિર્વાણતત્ત્વ જાણવામાં આવે છતે પ્રેક્ષાવાન પુરુષોને તેની ભક્તિની બાબતમાં વિવાદ ઘટતો નથી. નિર્વાણતત્ત્વ નિયમથી સર્વજ્ઞપૂર્વક જ સ્થિત છે.

સર્વज्ञतत्त्व એક જ હોવા છતાં જે દેશનાભેદ દેખાય છે તે, તે તે કાળના શિષ્યોના અનુકૂળપણાથી છે કારણ કે ભવરોગના આ ભિષગ્વરોએ જે રીતે બીજાદાન થાય તે રીતે ઉપદેશ આપ્યો છે. અથવા તો એક એવી પણ દેશના તેઓના અચિંત્ય પુણ્ય સામર્થ્યથી શ્રોતાના ભેદથી જુદી જુદી ભાસે છે અથવા તો દેશકાળને અનુસરીને ભિશ્ન ભિશ્ન નય અપેક્ષાવાળી દેશના તે ૠષિઓ થકી જ પ્રવર્તી છે અને તે ૠપિદેશનાનું મૂળ તત્ત્વથી સર્વજ્ઞ જ છે તેથી સર્વજ્ઞનો અભિપ્રાય જાણ્યા વિના સર્વજ્ઞનો વિરોધ કરવો તે યુક્ત નથી. સર્વજ્ઞના વિષયમાં આપણે અંધ જેવા છીએ તેથી તેમાં વાદ વિવાદ કરવો તે યુક્ત નથી. મિચ્ચાભિમાનનું કારણ હોવાથી શુષ્કતર્ક મુમુક્ષુએ સર્વથા છોડી દેવા યોગ્ય છે.

સાચોપશમિક ધર્મો પણ મોક્ષમાં જવા માટે છોડવાના છે તો પછી શુષ્કતર્કનો આગ્રહ શા કામનો?

તેથી મહાપુરુષોના માર્ગને આશ્ચચિને વિચક્ષણપુરુષોએ અતિક્રમરહિતપણે ચથાન્થાય પ્રવર્તવું જોઈએ અને તે માર્ગ સંક્ષેપથી આ પ્રમાણે છે.

(੧) સૂक्ष्म એવી પરપીડાનું વર્ષન કરવું, (२) પરોપકારમાં સદા રક્ત રહેવું. (३) ગુરુજન, દેવતા, વિપ્રો, તપોધન મહાત્માઓને યથાયોગ્ય પૂજવા (४) પોતાના કર્મોથી હણાયેલા પાપી જીવો પ્રત્યે અત્યંત અનુકંપા કરવી પણ द्वेष - મત્સર ન કરવો.

આ પ્રમાણે જે ગુણગણને પ્રાપ્ત કરી, સર્વ કુતર્ક છોડી ચોથી દૃષ્ટિ પામ્ચો છે તે હવે અમૃતઘનવૃષ્ટિ સમી પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિ પામશે.

### પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિ -

પૂર્વમાં વિસ્તારપૂર્વક ચોથી દૃષ્ટિ કહી. હવે પાંચમી સ્થિરા દૃષ્ટિને કહેવાને માટે શરૂઆત કરે છે.

# स्थिरायां दर्शनं नित्यं, प्रत्याहारवदेव च । कृत्यमभ्रान्तमनघं, सूक्ष्मबोधसमन्वितम् ॥ १५४ ॥

નિરિતચાર એવી સ્થિરાદૃષ્ટિમાં દર્શન અર્થાત્ બોધ નિત્ય અર્થાત્ અપ્રતિપાતી હોય છે. પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં બોધ પ્રતિપાતી અર્થાત્ પતનશીલ સ્વભાવવાળો હતો જ્યારે પાંચમી દૃષ્ટિમાં બોધ નાશ પામવાના સ્વભાવવાળો નથી અર્થાત્ નિરિતચાર પાંચમી દૃષ્ટિ વિદ્યમાન હોતે છતે બોધ કદી હીયમાન થતો નથી પણ સદા અવસ્થિત રહે છે.

#### બત્રીસી ૨૪-૧ માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે -

- અત્યંત क्षीण થઈ ગયેલ નયન પડલના ઉપદ્રવવાળા જુવને तदुत्कोपात् - બીજા બાહ્ય નિમિત્તથી (અંધારું આવી જવું, પડદો આવી જવો, ધૂળ વિ.ને કારણે) થતા ઉપદ્રવના કારણે સારી આંખ હોતે છતે પણ જેમ બોધ ન થાય તેની સમાન સાતિયાર સ્થિરાદૃષ્ટિમાં બોધ અનિત્ય પણ હોય છે. અર્થાત્ સાતિયાર સ્થિરાદૃષ્ટિમાં તેવા પ્રકારના અતિયાર લાગવાને કારણે બોધ ઝાંખો થાય છે પરંતુ બોધ ઘટતો નથી. બોધ તેટલો રહેવા છતાં અતિયાર લાગતા વિવેક ઝાંખો પડે છે કારણ કે રત્નની પ્રભામાં પણ ધૂત્યાદિનો ઉપદ્રવ તો સંભવિત છે જ, અને તેને કારણે રત્નની પ્રભા ઝાંખી થાય છે.

વળી આ દૃષ્ટિનો બોધ પ્રત્યાહારવાળો હોય છે. યોગનું જે પાંચમું અંગ પ્રત્યાહાર તે આ દૃષ્ટિમાં હોય છે. પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોના ત્યાગપૂર્વક પોતાના સ્વરૂપમાં અવસ્થાન તે ઇન્દ્રિયોનો પ્રત્યાહાર છે અર્થાત્ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે આ દૃષ્ટિનો બોદ્ય વિષયોની અભિમુખતા તરફ નથી પણ આત્મિકગુણે તરફ હોય છે

#### બત્રીસી ૨૪-૨ માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે -

ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયોનું રુપાદિ ગ્રહણની અભિમુખતાના ત્યાગપૂર્વક સ્વરૂપમાત્રમાં અવસ્થાન હોતે છતે ચિત્તનો જે નિરોધ તે ઇન્દ્રિયોનો પ્રત્યાહાર છે અને પ્રત્યાહારવાળું દર્શન અર્થાત્ બોદા સ્થિરાદૃષ્ટિમાં હોય છે. તથા વંદનાદિ કાર્યો અખેદાદિ ક્રમને આશ્રયિને આ દૃષ્ટિમાં અભ્રાન્ત હોય છે અને આથી જ કરીને અતિયારપણું ન હોવાના કારણે વંદનાદિ કાર્યો **अनघम્** અર્થાત્ નિષ્પાપ હોય છે.

અહિંચા વંદનાદિ કાર્યો માનસિક લેવાના છે કારણ કે સમ્યગ્દૃષ્ટિ જિનનું જેવું સ્વરૂપ છે તેવું સ્વરૂપ ઓળખીને વંદન કરે છે માટે વંદન અભાન્ત હોય છે અને અભાન્ત હોવાના કારણે, કોઈ પણ દોષ ન લાગતો હોવાના કારણે તે પાપરહિત છે. વાચિક અને કાચિક વંદનાદિ કાર્યો તો વિધિ આદિનો બોધ ન હોય કે પ્રમાદાદિ હોય તો સમ્યગ્દૃષ્ટિને યથાર્થ ન પણ હોય. વળી વંદનાદિ કાર્યો સૂક્ષ્મબોધથી સહિત હોય છે કારણ કે ગ્રંથિભેદથી વેધસંવેધપદની પ્રાપ્તિ થતી હોવાથી ત્યાં સૂક્ષ્મબોધ હોય છે.

### <u> सम्यङ्त्य टङाववा भाटे जागृतिनी आवश्यङ्ता</u>

सम्यक्त्व पाम्या पछी એने टक्वावी राजवुं होय तो अत्यंत सावध रहेवुं पडे. प्रवृत्ति संसारनी करवी अने डाघ न लागवा हेवो ते अत्यंत कठिन छे कारण के अनंतानुजंधी यार क्षायनो क्षयोपशम थवा छतां पण जार क्षाय हलु जिला छे. सम्यक्त्व मोहनीयनो એक स्थानिक अने द्विस्थानिक व्यव्य रस उद्यमां आवे त्यां सुधी व सम्यक्त्व टक्के छे. छव सावध न रहे अने रस वो वधी व्यथ तो नीये पण उत्तरवुं पडे. कारण के गमे तेम तो य व्यत तो मिथ्यात्वनी व छे. मात्र रसनी हानि थर्छ छे ओरखुं व. એरखे तेना उद्य काज वजते सतत सावध रहेवुं पडे. मारे व समिक्कतमोहनीयने पण परिहरवानुं कह्युं छे.

જીવ સાવધ ન રહે તો અતિચાર લાગે અને વધુ પ્રમાદી બને તો પાંચમી દષ્ટિમાંથી ક્રમસર ચોથી, ત્રીજી, બીજી અને પહેલી દષ્ટિમાં પણ ચાલ્યો જાય. યાવત્ પ્રમાદ વધતા ગાઢ મિથ્યાત્વે પણ જાય. માટે ક્ષીણમોહ - વીતરાગતા પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી ક્યાંય ગાફેલ રહેવા જેવું નથી. ચૌદપૂર્વીઓ પણ અનંતા નિગોદમાં ગયા અને આરુઢઉપશમશ્રેણી, અનંતા શ્રુતકેવલીઓ કે જેઓ વીતરાગતાનો સ્વાદ ચાખી આવ્યા તે પણ નિગોદમાં ગયા છે. જિનનામકર્મ નિકાચિત કરીને શ્રેણિકની જેમ પૂર્વમાં આયુષ્યનો બંધ કરી ચૂકેલા અનેક તીર્થંકરના આત્માઓ પણ આજે પહેલી, બીજી, ત્રીજી નરકમાં છે.

(મહાવિદેહમાં પરંપરા ચાલુ હોવાથી એક પલ્યોપમમાં મહાવિદેહમાં અસંખ્ય તીર્થકરો થાય. નરકમાંથી આવેલ તીર્થકરનું અંતર પલ્યોપમનો અસંખ્ય ભાગ છે. પહેસી, બીજી, ત્રીજી નરકમાં જીનનામ કર્મનો બંધ કરનાર અસંખ્ય જીવો છે એમ મહાબંધ મૂળમાં (જે કર્મપ્રકૃતિ પ્રાભૃતનો એક વિભાગ છે તેમાં) ઉલ્લેખ છે.) સાચોપશમ સમકિત પામીને જિનનામ કર્મ નિકાચિત કરનારને નરકમાં જતી વખતે છેલ્લા અંતર્મૂહુર્તે સમ્ચકત્વ વમી નાંખવું પડે છે અને મિથ્યાત્વે આવવું પડે છે અને નરકમાં ઉત્પન્ન થયા પછી એક અંતર્મૂહુર્ત સુધી પહેલા ગુણસ્થાનકની મિથ્યાત્વ અવસ્થા ત્યાં રહે છે. ત્યાર પછી જીવ પાછો તરત જ ત્યાં સમક્તિ પામી જાય છે જ્યારે ક્ષાયિક સમક્તિવાળાને નરકમાં જવાનો વખત આવે ત્યારે ગુણસ્થાનક ચોથું જ રહેતું હોવા છતાં લેશ્યા છેલ્લા અંતર્મૂહુર્તમાં બદલાઈ જાય છે, બગડી જાય છે. રૌદ્રધ્યાન પણ આવી શકે છે.

### કૃષ્ણને મરણાંતે અશુભ લેશ્યા

કૃષ્ણનું મૃત્યુ મારાથી છે એમ નેમનાથ પ્રભુ પાસેથી જાણીને તેનાથી બચવા જરાકુમાર બાર વર્ષ સુધી જંગલમાં રહ્યો. આ બાજુ દ્વૈપાયને દ્વારિકાનો નાશ કરવાનું નિયાણું કર્યું. મરીને તે દેવ થયો. દેવ થઈને પછીથી જ્યારે દ્ધારિકાના લોકોનું પુણ્ય ખૂટ્યું ત્યારે આખી દ્વારિકાને બાળી. છપ્પન કોડ ચાદવો બળી રહ્યા છે. ત્રણ ખંડનો માલિક કૃષ્ણ અને બળદેવ પોતાના માતાપિતાને લઈને રથમાં બેસાડી દરવાજા સુધી આવે છે. ત્યાં જ દેવ થયેલો દ્વેપાયન આવીને કહે છે, મેં તમને બેને છોડવાનું વચન આપ્યું છે તેથી તમને બેને છોડીશ બાકી કોઈને નહીં. ત્યારે ત્રણ ખંડના માલિક કૃષ્ણનું પણ પુણ્ય ખૂટ્યું. પોતાના માતાપિતાને બચાવી શક્યા નહિ. તે વખતે માતા - પિતા પણ કહે છે કે તમે હવે જાવ. જ્ઞાનીએ જોયું છે તે મિથ્યા થવાનું નથી એમ કહી બંનેએ નેમનાથ ભગવાનનું શરણું લીધું. કૃષ્ણ અને બળદેવ રડતી આંખે પોતાના માતા-પિતાને છોડીને જંગલની તરફ ચાલ્યા. ત્યાં કૃષ્ણને તૃષા લાગી. બળદેવ પાણી લેવા માટે જાય છે. કૃષ્ણ બેઠા છે અને જરાકુમારે હરણિયું જાણી દૂરથી બાણ માર્યું. કૃષ્ણ કહે છે - કોણ છે આ બાણ મારનાર? જરાકુમાર બદો ખુલાસો કરે છે ત્યારે કૃષ્ણ કહે છે તું અહિંયાથી જલ્દીથી ચાલ્યો જા. બળદેવ આવશે हर छ त्यार हृष्ण डेंह छ तु आह्याया पर्हाया यात्या पा. जणहव आवश् तो तने छववा निह है. पराडुमार तीव्र पश्चात्ताप डरे छे. दृष्णनो मृत्यु समय निष्ठ आवे छे. वेश्या शुद्ध छे तेथी प्रभुनी पासे संयम ग्रहण डरनार शांज, प्रधुम्न, इडिमणी वगेरेनी अनुमोहना डरे छे. त्यां प हवे नरडमां पवानो समय निष्ठ आव्यो अने वेश्या जगडी. पेतो हुष्ट द्वैपायन! हरामी! द्वारिडानो नाश डर्यो. आ वेश्यामां प आयुष्य पूर्वं थर्छ गयुं अने नरडनी वाटे सिधाव्या. क्षायिड समिडित हतुं माटे ते जिलुं रह्युं पण अशुल वेश्या क्षणलर पूरती सेवी छवार्छ गर्छ डे तेले नरड अपावी. અશુભલેશ્યા એટલે અધ્યવસાયની કાળાશ, અધ્યવસાયની મલિનતા અને શુભલેશ્યા એટલે અધ્યવસાયની ઉજ્જવળતા, અધ્યવસાયની વિશાળતા.

સમ્યક્ત્વ એક એવી ચીજ છે કે જે આપણે ટકાવીએ તો જ ટકે. હીરાનો વહેપારી દુકાન ખુલ્લી મૂકીને સૂઈ જાય તો લૂંટાઈ જાય તેમ પ્રાપ્ત થયેલ સમક્તિને તમે ન સાચવો તો ચાલ્યું જાય.

#### ભ્રાન્તિ દોષનો નાશ

અહિંચા ભ્રાન્તિ નામનો દોષ ટળી ગયેલો હોય છે એટલે આત્માનું સ્વરૂપના વિષયમાં અભ્રાન્ત દર્શન હોય છે. સૂક્ષ્મબોધના કારણે કષાય પરિણામ અને ઉપશમભાવ બેનું યથાર્થ વર્ગીકરણ થાય છે અને તેથી આ દૃષ્ટિનો બોધ જ એવો સૂક્ષ્મ, તીક્ષ્ણ અને વેધક છે કે જેથી જેવો કષાય પરિણામ થાય તેની સાથે જ તે હેયરૂપે જ વેદાય. આ છે બોધની સૂક્ષ્મતા! બોધ સૂક્ષ્મ થવાના કારણે આત્મઘર - સ્વરૂપ એવું ઓળખાઈ ગયું છે, તેમાં એવી રૂચિ પેદા થઈ છે કે જેથી સામાન્ય કષાયનો પરિણામ પણ આત્માને ગમે જ નહિ. પોતાના ક્ષમાદિગુણો, તૈરાગ્ય, ઉપશમભાવ એ જ પોતાનું ઘર લાગે, એમાં જ આત્મા ઠરે. અહિંચા કષાયના પરિણામ નથી થતાં એવું નથી. થાય તો છે જ પણ તે નિર્બળ થઈ ગયા છે કારણ કે જીવ તેના પક્ષમાં નથી. જીવ ગુણોનો પક્ષપાતી બન્યો છે. જીવવીર્ય ગુણો તરફ, વૈરાગ્ય તરફ ઢળી રહ્યું છે તેથી કષાયો નિર્બળ બની ગયા છે. પહેલાં જે પરપરિણામની યથાર્થ ઓળખ ન હતી અને પરપરિણામ અત્યંતપણે સારા લાગી જતા હતા તે સ્થિતિ હવે નથી. અહિંયા પ્રામાણિકપણે સ્વ-પરની ઓળખ છે.

જીવ પોતે જાગ્રત હોતે છતે પોતાના બોદ્યને વિષयोને અભિમુખ થવા દેતો નથી. ચિત્તને વિષयોમાંથી પાછું ખેંચીને સ્વરૂપની સાથે જ જોડે છે. જે ઇન્દ્રિયો પહેલા સ્વચ્છંદી બનીને યથેચ્છપણે વિષયોમાં ભટકતી હતી તે હવે કાબુમાં આવી ગઈ. અંદરમાં રાગાદિનું તોફાન હોય તો જ ઇન્દ્રિયો ઉચ્છૂંખલ બને. ઉપયોગમાંથી રાગાદિનું બળ ઘટતાં મન શાંત થઈ ગયું. ઇન્દ્રિયો સંયમી બની ગઈ. આ દૃષ્ટિમાં અપ્રતિપાતી બોદ્ય પ્રત્યાહારવાળો હોય છે એટલે ઇન્દ્રિયો રુપાદિ વિષયને ગ્રહણ કરે છે પણ ઉપયોગ વિકારી બનીને ઇન્દ્રિયોના વિષયને ગ્રહણ કરતો નથી. આપણે ગાઢ અંધકારમાં બેઠા હોઈએ ત્યારે કોઈ ઇન્દ્રિયો વિષય સાથે જોડાતી નથી છતાં આપણું મન જો વિષયોમાં રમતું હોય તો ત્યાં પ્રત્યાહાર નથી. મન ઇન્દ્રિયો સાથે અને ઇન્દ્રિયો વિષય સાથે જોડાય ત્યારે તે તે વિષયનો બોદ થાય છે પણ તે વખતે મિતિજ્ઞાનના ક્ષયોપશમવાળું મન જો વિકારી બન્યું

તો તે મન વિષય સાથે છવાઈને રાગાદિને મનમાં લઈ આવે એટલે અધ્યવસાય રાગાદિવાળો થયો અને આ અધ્યવસાય તે જ સમયે અનંતી કાર્મણવર્ગણાને પોતાના રાગાદિ ભાવથી પોતાના તરફ ખેંચીને કાર્મણવર્ગણામાં અનંતગુણા રસાંશોની વૃદ્ધિ કરીને કર્મ રૂપે પરિણમાવે છે.

સંસાર જીવને કર્મ બાંધવાનું મોટામાં મોટું કારખાનું છે. વિષય ન હોવા છતાં મનમાં અંદર અંદર કલ્પના કરીને આત્મા કર્મબંધ કરે છે. પોતાની અજાગ્રતતા અને કર્મનો ઉદય એનાથી કર્મબંધ થાય છે. મન બીજા ઉપયોગમાં હોય તો તે વિષયને આશ્રચિને કર્મબંધ થતો નથી. ચસુ પુસ્તકને જુએ ત્યારે ઉપયોગ પુસ્તકાકાર બને તે વખતે તેના રૂપ, રંગને જોઇને જેવા જેવા સારા નરસા ભાવો કરે તેવો તેવો કર્મબંધ થાય છે. કેવળીને એક જ સમયમાં લોકાલોક પ્રતિબિંબિત થાય છે જ્યારે છદ્દમસ્થનું જ્ઞાન અવરાયેલું છે તેથી તેને વસ્તુનો બોધ કરવા જ્ઞાનને વિષયાકારે પરિણમાવવું પડે છે. તે વખતે જે સારા ખોટાનો વિચાર એ મોહનીયનો વિષય છે.

સમ્ચગ્દષ્ટિને ખાવા-પીવા-પહેરવા-ઓઢવાનો બધો વ્યવહાર કરવો પડે પણ તે વખતે ઉપયોગમાં જાગૃતિ વર્તે છે માટે ઉપયોગ વિકારી બનતો નથી અને તેથી આત્માને ક્લિષ્ટ કર્મનો બંધ થતો નથી.

"આ દેહ તે હું અને તેના સંબંધી ધન કુટુંબ, સ્વજનાદિ મારા," આ ભ્રાંતિ ટળી ગઈ તેથી પહેલાં ઉપયોગ જે દેહમય, ઇન્દ્રિયમય, સ્વજનમય, ધનમય બનતો હતો તે હવે ક્ષમાદિ ગુણોમય બની ગયો. વસ્તુ જેવી હતી તેવી દેખાઈ ગઈ. હું કોણ ? સચ્ચિદાનંદમય આત્મા. જગતની ચીજોમાં સારા (મારા) પણાની બુદ્ધિ ટળી ગઈ. વિકલ્પો લગભગ શાંત થઈ ગયા. બોધ અભ્રાંત બની ગયો એટલે વંદનાદિ કાર્યો, અનઘ એટલે પાપ વિનાના થાય છે. જયારે આત્મસ્વરૂપ ઓળખી લીધું છે ત્યારે વંદન કરતા જેનું સ્વરૂપ મેં જાણ્યું છે તે જ આ છે. એનું ખેંચાણ એવું હોય કે એ ખેંચાણમાં વિષયો એને ખેંચી શક્તા નથી.

સંસારમાં દેહ માટે, મન માટે, ઇન્દ્રિય માટે, સ્વજન માટે, ધન માટે પુદ્દગલ દ્રવ્યના બનેલા સાધનોમાં જે શ્રદ્ધા - વિશ્વાસ લક્ષ્ય અને રૂચિ રાખીએ છીએ અને તે માટે તેને અર્પણ થઇ તેની પ્રાપ્તિ માટે મક્કમ નિર્ણય કરી મરી ફીટવા તૈયાર થઇએ છીએ, તેમાં તન્મય બની જઇએ છીએ. પદાર્થ સાથે તુંહી તુંહીના ભાવો કરીએ છીએ એ સઘળો દર્શનમોહ અને ચારિત્રમોહનો ઉદય છે. જ્યારે પરમાત્મતત્ત્વ પર દૃઢ વિશ્વાસ, તન્મયતા કેળવીએ તો પરમાત્મતત્ત્વ જીવને સ્વયં મળવા આવે છે.

### વિષયવિસ્કતતા એ જ સમકિત

नव नोકषायो छन्द्रियो साथेनी २मशता३५ છે. જો विषय જ ન હોય तो કषाय थाय निंह. विपयासिन्त એ કષાयोत्पत्तिनुं जी છે. पांचे छन्द्रियोना विषयलावमांथी विरुक्त थवुं ते समिन्ति छे.व्यवहारिङ दृश्य पहार्थो घटपटाहि लेवा छे तेवा लोवा ते समिन्तिनुं क्षेत्र नथी. परंतु लुव - अलुव, नित्यानित्य, लेहालेह, ३५१ - अ३५१, द्वेत-अद्धेत, ઉपयरित- अनुपयरित आहि विषयोनो हेयोपाहेय पूर्वङ विवेङ इरवो अने आत्मा लेवो छे तेवो लोवो ते समिन्दित छे. आ मोक्षनी सायी साधना छे. दृष्टिमांथी राग द्वेष ओछा थर्छ लाय तेनुं नाम हर्शनमोहनीयनो क्षयोपशम. ल्यारे संयम अने तप वडे वर्तन सुधरे ते यारिश्रमोहनीयनो क्षयोपशम छे.

અહિંચા વેદ્યસંવેદ્યપદની પ્રાપ્તિ હોય છે. જે પદાર્થ જે રીતે વેદવા યોગ્ય છે તે રીતે જ વેદાય છે અને તેથી સ્ત્રી આદિ પદાર્થ કે જે અપાય રૂપ છે તે નરકાદિના કારણ રૂપે જ વેદાય છે. સ્ત્રી આદિ પદાર્થ ભવહેતુ છે માટે હેય છે, ત્યાજ્ય છે એવી દૃઢ શ્રદ્ધા અહિંયા ઉત્પક્ષ થાય છે તથા જ્ઞાયકસ્વભાવી આત્મા એ જ એક માત્ર ઉપાદેય છે એવો નિશ્ચય અહિંયા પ્રગટે છે.

શુદ્ધાત્માની જે અનુભૂતિ તેજ સ્વસમયનો વિલાસ છે જ્યારે પુદ્દગલ કર્મ પ્રદેશમાં રહેવા રૂપ જે પરભાવની છાયા પડે છે તે પરસમય નિવાસ છે.

#### વંદનાદિ ક્રિયાઓ અભાન્ત

પહેલી ચાર દૃષ્ટિના વારંવારના અભ્યાસથી તેમાં સ્થિરતા થતાં જુવને પાંચમી સ્થિરાદૃષ્ટિની પ્રાપ્તિ થાય છે. વૈરાગ્ય અને અભ્યાસના સંસ્કારો દૃઢ થતાં વિષયોની સામે ટકી રહેવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત થાય છે અને પછી વૈરાગ્યની તીવ્રતા થતાં ઉપયોગ વિષયોમાંથી નિવૃત્ત થઈને જ્યારે આત્મામાં જ વધુને વધુ સ્થિર થાય છે ત્યારે જીવનની કોઈ ઇન્થ પળે આત્મા ગ્રંથિભેદ કરી આ સ્થિરા દૃષ્ટિ પામે છે. આ દૃષ્ટિમાં બોદ્ય સ્થિર અર્થાત્ નિત્ય હોય છે. આત્મસ્વરૂપમાં ઠરેલો હોય છે. આત્મ સ્વરૂપમાં ઠરવાને કારણે વંદનાદિ ક્રિયાઓ બદ્યી જ આદર, બહુમાન અને ઉપયોગની સ્થિરતાપૂર્વક થાય છે. વંદનાદિ ક્રિયાઓ નિષ્પાપ ન થવામાં ચિત્તની સંકલેશ પરિણતિ કારણ હતી. અત્યાર સુધી ગ્રંથિ ભેદાઇ ન હતી તેથી ઉપયોગમાં જ્ઞાન અને રાગ અભેદ પણે વર્તતા હતા. તેથી જ્ઞાન બધું સંકલેશવાળું હતું અને સંકલેશ યુક્ત ચિત્તથી કરાતી વંદનાદિ ક્રિયાઓમાં આદર, બહુમાન, પ્રીતિ, ભક્તિ ક્યાંથી ભળે ? અને એ ન ભળે તો વંદનાદિ ક્રિયાઓ યથાર્થ કેવી રીતે થાય ? ગ્રંથિભેદ થતાં તો અનાદિની વિભાવદશા, અજ્ઞાનદશા, મમત્વદશા ટળી ગઈ. હવે જગતનું કાંઈ જોઈએ છે

એ वृत्ति न रही કારણકે એ બધું तो હવે આત્માથી ભિન્ન દેખાય છે કાંઇક બેઇએ છે. કાંઇક મેળવવું છે એ વૃત્તિ જ તો સઘળા પાપનું મૂળ છે અને એ જો ટળી ગઇ તો પછી વંદનાદિ ક્રિયાઓ સમ્યગ્ જ થાય. પોતે જેવો ગુણ વૈભવ જોઇ લીધો છે અને અનુભવ્યો છે તેવો ગુણ વૈભવ જીવમાત્રમાં છે એવી પ્રતીતિ થતાં જીવ પ્રત્યે સહેજે મૈત્ર્યાદિ ભાવો વધવા માંડે છે એટલે જીવો હવે તેની પ્રીતિનું પાત્ર બને છે પરંતુ દ્વેષનું પાત્ર બનતા નથી અને પોતાના દ્વારા અનુભવાયેલો ગુણ વૈભવ પુદ્ગલમાં નથી એવો પણ દૃઢ વિશ્વાસ અનુભવના બળે થાય છે. માટે હવે પુદ્ગલ તરફ આકર્ષણ વિશેષ ન થાય પરંતુ પૌદ્ગલિક ભાવો તરફ વૈરાગ્ય, ઉદાસીનતા બન્યા રહે તે પણ સહજ છે. આમ જીવો પ્રત્યે મૈત્રી અને પુદ્ગલ પ્રત્યેના વૈરાગ્યને કારણે આ દૃષ્ટિનો બોધ આત્મસ્વરૂપમાં વિશ્વાન્ત થયેલો હોય છે અને તેથી ઇન્દ્રિયોના વિષયોના ત્યાગ પૂર્વક સ્વરૂપમાં રહેવારૂપ પ્રત્યાહાર પણ બરાબર જળવાઇ રહે છે.

### મિથ્યાદૃષ્ટિ અને સમ્યગૃદષ્ટિની ભેદરેખા

મિથ્ચાદૃષ્ટિ જીવોના આકર્ષણનું કેન્દ્ર છે ભૌતિક સુખની સામગ્રી અને પોતાના સુખમાં ઉપકારક બનતા જીવો. જ્યારે સમ્ચગ્દૃષ્ટિ જીવના આકર્ષણનું કેન્દ્ર છે આત્માનો ગુણ વૈભવ અને જીવો પ્રત્યેનો પરોપકાર. આમ બંનેની દૃષ્ટિ અને દિશા ભિશ્ન ભિશ્ન છે. એકનું સ્વકેન્દ્રિત જીવન છે. બીજાનું પરાર્થ કેન્દ્રિત જીવન છે. એક ગુણોનો પિપાસુ છે. બીજો વિષયોનો. એના કારણે એક સંકલેશને અનુભવે છે બીજો આનંદને. એક કર્મબંદા કરે છે બીજો નિર્જરા. એક આપાત સુખમાં રમણતા કરે છે બીજો આત્મિક સુખમાં. એકની બુદ્ધિ સ્થૂલ છે બીજાની સૂક્ષ્મ છે. એક સંસાર તરફ જઈ રહ્યો છે બીજો મોક્ષ તરફ. એક અનંત દુઃખને આમંત્રણ આપી રહ્યો છે જ્યારે બીજો આત્માના અનંત આનંદને આવકારી રહ્યો છે. એકની પાસે બુદ્ધિ છે બીજાની પાસે પ્રજ્ઞા છે. બુદ્ધિથી દુઃખ, દુર્ભાગ્ય અને દુર્ગતિ મળે છે જ્યારે પ્રજ્ઞાથી સુખ, સૌભાગ્ય અને સદ્દગતિ મળે છે. એકની વંદનાદિ ક્રિયાઓ નિષ્પાપ હોય છે સ્ખલના વગરની હોય છે. જ્યારે બીજાની સંકલેશવાળી હોય છે. એકમાં હેતુ, સ્વરૂપ અને ફળના ભેદથી પદાર્થનો ચર્થાર્થ નિર્ણય કરવારૂપ સૂક્ષ્મબોદ્ય હોય છે. બીજામાં નહિ.

### સાધકને બે ધારા - એક મોક્ષની, એક બંધની.

રાગભાવ બંધનું કારણ છે અને અરાગભાવ મોક્ષનું કારણ છે. પાંચમી દષ્ટિથી સાધકને આવી બંને ધારા સાથે ચાલે છે. ચોથે ગુણસ્થાનકે જે રાગ છે ते सम्यग्हर्शननी शुद्धिने हणी शक्तो नथी. જો ते राग प्रगटेली शुद्धताने नुक्सान करतो होय तो कोईने साधक्ष्मणुं घटी शक्के જ निक. छहे गुणस्थानके જे संज्वलननो राग છે ते त्यांनी शुद्धिने हणी शक्तो नथी. आम जंने धारा એક साथे याले છે पण जंने धारा એક થई જती नथी. तेमल साधकने वीतरागता आव्या पहेला जंनेमांथी એक्डेय धारा सर्वथा छूटी लती नथी. लो शुद्धतानी धारा तूटे तो साधक्षणुं छूटीने अज्ञानी थई लाय अने रागनी धारा छूटी लाय तो तरत वीतराग थईने केवणज्ञान थई लाय. आ रीते साधकने निरंतर निश्चयनुं - स्वर्पनुं परिणमन वर्ती रह्युं छे. योथा गुणस्थानकथी शरू करीने हरेक गुणस्थाने ते ते लूभिकाने योग्य शुद्धतानी धारा निरंतर वर्ते छे.

#### વસ્તુમાં બે સ્વભાવ - દ્રવ્ય અને પર્ચાય

એક દ્રવ્ય સ્વભાવ અને બીજો પર્યાય સ્વભાવ. એ બંને સ્વભાવને જાણતાં આખી વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાય છે. એકલા પર્યાય સ્વભાવને જ આખી વસ્તુ માની લે તો તે પર્યાયમૂઢ છે અને વસ્તુના પર્યાય સ્વભાવને જાણે જ નહિ તો તે પણ મૂઢ છે.

આત્મા શુદ્ધ જ્ઞાયક સ્વભાવવાળો છે તેના સ્વભાવમાં રાગ-દ્વેષ નથી. એમ જ્યારે કહેવામાં આવે છે ત્યારે તે દ્રવ્યસ્વભાવની અપેક્ષાએ કથન છે. તે વખતે પર્યાય સ્વભાવ ગૌણ છે. અને દ્રવ્ય સ્વભાવને મુખ્ય કરીને જોતાં આત્મામાં અશુદ્ધતા છે જ નહિ ને તેમાંથી અશુદ્ધતા આવતી નથી.

પરંતુ પર્યાય સ્વભાવથી જોતાં પર્યાયમાં જે અશુદ્ધતા છે તે આત્માની જ છે. કારણકે આત્મા જ અશુદ્ધ પર્યાયપણે પરિણમ્યો છે. હવે જે શુદ્ધપર્યાય થયો તે પણ પર્યાય સ્વભાવ જ છે તે કાળે આત્મા જ પોતાના પર્યાય સ્વભાવથી સમ્યક્ત્વાદિ રૂપે થયો છે. આમ આત્મા જયારે વિષયોને અનુસરે છે ત્યારે પોતેજ અશુદ્ધ પર્યાયરૂપે પરિણમે છે અને જયારે પોતાના શુદ્ધ દ્રવ્ય, ગુણને અનુસરતો થકો આત્મા પોતે જ શુદ્ધરૂપે પરિણમે છે. અજ્ઞાનીને પોતાના શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપની ખબર નથી, શાદ્ધા નથી તેથી તેનું અવલંબન લેતો નથી અને તેથી સતત અશુદ્ધરૂપે પરિણમ્યા કરે છે, જયારે જ્ઞાની પોતાના શુદ્ધ સ્વભાવનું અવલંબન લઈ પોતાની પરિણતિને સુદ્ધારે છે. પરિણતિમાંથી રાગ-દ્વેષ કાઢે છે અને આમ શુદ્ધ થતા મોક્ષમાર્ગ ઉપર આગળ વદ્યે છે.

निश्चयदृष्टि आत्माना विहास माटे आत्माना त्रिहाणी शुद्धद्रव्यना अववंजन ઉपर जूज लार मूहे छे अने तेना द्वारा पर्यायने विशुद्ध जनाववानुं કહે છે જ્યારે વ્યવહારદૃષ્ટિ ગુરુસમર્પણ, પંચાચારનું પાલન અને ભાવનાના ભાવન ઉપર ખૂબ ભાર મૂકે છે તેના દ્વારા શુભભાવની વૃદ્ધિ કરી આગળ વધવાનું કહે છે. સાધક બંનેમાંથી એકની પણ ઉપેક્ષા ન કરી શકે.

### बालधूली गृहऋीडा तुल्याऽस्यां भाति धीमताम् । तमोग्रन्थिविभेदेन, भवचेष्टाखिलैव हि ॥ १५५ ॥

આ स्થિરા દૃષ્ટિમાં तमोग्रन्थिविभेदेन - રાગદ્ધેષરૂપી નિળીડ ગ્રંથિનો ભેદ થવાથી સંઘળી ભવચેષ્ટા - પછી તે ચક્વર્તી, ઇન્દ્ર કે દેવેન્દ્રની પણ હોય તો તે બાલકની ધૂળમાં ઘર બનાવવાની કીડાતુલ્ય જણાય છે. કારણકે ઘર બનાવવાની તે કિયા સ્વાભાવિક રીતે જ અસુંદર અને અસ્થિર હોય છે. અનેક લોકોના પગ નીચે કચડાવાથી મલિન બનેલી ધૂળને હાથમાં લેવી, તેનું ઘર બનાવવું - એ સહજ રીતે જ જીવને ન ગમે તેવું હોય છે. વળી એ ઘર બનાવવાની કિયા થોડા ટાઇમમાં જ નાશ પામી જનારી છે. તેમ સંસારની સંઘળી પ્રવૃત્તિઓ એ પણ પ્રકૃતિથી અસુંદર છે કારણકે અનંતા જીવોએ અનંતીવાર ભોગવીને છોડેલા પુદ્ગલોને જ ગ્રહણ કરવા રૂપ ભવચેષ્ટા હોય છે. તેમજ તે સંઘળી ભવચેષ્ટા ક્ષણિક છે, કાયમ રહેનારી નથી. જેને એક કાલે સોનું સમજતા હતા પરંતુ ખબર પડી કે તે સોનું નથી, પિત્તળ છે, રોલગોલ્ડ છે તો તેમાંથી શ્રદ્ધા અને આનંદ નીકળી જાય છે પછી તેને છોડતા વાર લાગતી નથી.

જે સ્ત્રી પહેલા તેના રૂપ, લાવણ્ય, કાંતિ અને કટાક્ષો વડે મનોહર લાગતી હતી તે જ હવે મળ, મુત્ર અને વિષ્ટાનો પિંડ દેખાય છે. તો તેની સાથેના ભોગો હવે વિષ્ટાને ચૂંથવા જેવા અસાર દેખાય છે.

જે धन अने જમીननो ટૂકડો पोतानुं सर्वस्व हेफाता हता अने જેने ખાતર ભયંકર युद्धो કર્યા हता ते धन अने જમીન એને માટી हेખाय છે. આ સંસારની વિચિત્રતા તો જુઓ કે અસંખ્ય દેવોનો માલિક ઇન્દ્ર પણ ઇન્દ્રાણી રીસાઈ જાય તો તેને મનાવવા કાકલુદી કરે છે!

સંસારમાં જીવ ગમે તેટલી મજૂરી કરીને કે કાળા પાપો કરીને ધન, સંપत्ति, વૈભવ વગેરે ભેગું કરે પણ કર્મસત્તા એક જ ઝાટકે તેને છોડાવી દે છે. સ્ત્રી એ સ્ત્રી નથી પણ કામદેવનું અમોદ્ય શસ્ત્ર છે. તેનાથી હણાચેલ જીવ પોતે કાંઇ પણ કરવા સમર્થ થતો નથી. બંધુ - પરિવાર એ મોહનું બંધન છે એનાથી બંધાચેલ જીવ છૂટી શકતો નથી. વિષયસુખ કિંપાકના ફળની જેમ પ્રાણ લેનાર થાય છે. જેમ પ્રશાંત એવા પણ મહાસાગરમાં પવન કુંકાય તો ખળભળે છે, મોજાઓ ઉછળે છે, વહાણોને - નોકાઓને ડૂબાડી દે છે. તેમ શાંત અને સ્થિર સમુદ્રરૂપી આત્મામાં વિષયોના વાયરા વીંઝાતા સદ્બુદ્ધિરૂપી નોકાને ઉથલાવી નાંખે છે અને જીવને ચારગતિમાં રખડતો કરી મૂકે છે. ઘી હોમવાથી જેમ અગ્નિની જવાળા શાંત થતી નથી પણ વૃદ્ધિ પામે છે તેમ ભોગો ને ભોગવવાથી કામવાસના વૃદ્ધિ પામે છે અને જીવને નરકાદિમાં જવું પડે છે. આમ રાગદ્ધેષની ગ્રંથિ ભેદાવાથી જીવને સઘળો સંસાર બિહામણો અને ભયંકર દેખાય છે. તેનું મન સંસારના કોઇપણ પદાર્થમાં, કોઇપણ સ્થાનમાં કે કોઇપણ વ્યક્તિમાં ઠરતું નથી.

ઇતર દર્શનમાં નચિકેતાની વાત આવે છે, તે ८-१० વર્ષનો બાળક છે. ते विरागी બનેલો છે. તેણે ઘોર તપની સાધના કરી અને ચમરાજાને પ્રસન્ન કર્યો. ચમરાજા કહે છે નચિકેતા ! બોલ ! તું માંગે તે આપું. નચિકેતા એક જ વાત કહે છે કે મારે બીજુ કશું જ જોઇતું નથી. માત્ર તું મને નરક બતાવ. તે નરકની વાત સાંભળતા ચમરાજ પણ ધ્રુજી ઉઠે છે અને નચિકેતાને એક જ વાત કરે છે કે તું નરક સિવાચ બીજુ કાંઇ પણ માંગ. નચિકેતા ના પાડે છે. બીજુ કાંઇ મારે ન જોઇએ. પછી ચમરાજ એને પોતાના ખભા ઉપર બેસાડી નરકાવાસોમાં લઇ જાય છે. ત્યાંના દુ:ખો જોતાં નચિકેતાનો વૈરાગ્ય વધી જાય છે.

શાસ્ત્રમાં એક વાત આવે છે કે ભાભીને દિચર ઉપર અત્યંત રાગ છે તેથી પોતાને વશ કરવા ઘણા પ્રયત્ન, હાવભાવ, નખરા વગેરે કરે છે પણ દિચરને આનાથી વૈરાગ્ય થયો - દીક્ષા લીધી. ભાભીના ચાળા નિષ્ફળ ગયા તેથી તરફડી તરફડીને મરી. આર્તધ્યાનમાં મરી. મરીને ફૂતરી થઇ પણ સંસ્કાર જુવંત રહી ગયો. ફૂતરીના ભવમાં દિચરમુનિને જોતાં જ જોરથી ચોંટી પડી. માંડમાંડ બધા સાધુઓએ ભેગા થઇ તે મહાત્માને છોડાવ્યા. ફૂતરી મરીને વાંદરી થઇ તો વાંદરીના ભવમાં પણ મુનિને વળગી પડી. ત્યાંથી મરીને વ્યંતરી થઇ. આકાશમાં ભમે છે. મુનિને જોતાં જ ઉપયોગ મૂક્યો અહો! આ મારા દિચર. પ્રણ પ્રણ ભવથી મારી ભાવના પુરી કરી નથી તેથી હવે કામ કોધરૂપે પરિણમ્યો. કામનું વિકૃત સ્વરૂપ કોધ છે. તે મુનિના બે પગ કાપી નાંખ્યા. દેવાય તેટલી ગાળો દે છે. મુનિ સમતારસમાં ઝીલે છે. પરંતુ સૂક્ષ્મની સાધના કદી નિષ્ફળ જતી નથી. સમ્યગ્દૃષ્ટિ દેવે જોયું. તરત બંને પગ સાજા કર્યા. વ્યંતરીને ભગાડી અને જ્ઞાનથી બધું જોઇ મુનિને બધી વાત કરી. આ તમારી ભાભી કે જે મરીને કૂતરી - વાંદરી અને વ્યંતરી થઇ. એને સાંભળતા તમામ શિષ્યોને સંસાર ઉપરથી વૈરાગ્ય થયો.

આમ સમ્ચગ્દષ્ટિ આત્માને ગ્રંથિભેદ થવાથી સઘળી ભવચેષ્ટા ધૂળમાં ઘર બનાવતા અને ઘરઘર રમતા બાળક જેવી તુચ્છ, અસાર અને કૃત્રિમ લાગે છે પછી તે ભવચેષ્ટા ઇન્દ્રની કે ચક્કવર્તીની પણ કેમ ન હોય?

તમોગ્રંથિનો ભેદ થયો. અજ્ઞાનનો અંધકાર ચીરાઈ ગયો. અંધકારમાં જેમ પદાર્થનું દર્શન થતું નથી તેમ અજ્ઞાનરૂપી અંધકારમાં પણ વસ્તુનું થથાર્થ દર્શન થતું નથી. લાંબા વખતનું અંધારું પણ દીવો પેટાવતા તરત દૂર થાય છે તેમ અનાદિનો મોઢાંધકાર પણ આ દૃષ્ટિનો પ્રકાશ થતાં દૂર થઈ જાય છે એટલે સમ્યગ્ વસ્તુસ્વરૂપ જણાય છે જેના કારણે સદળી ભવચેષ્ટા બાલધૂલીગૃહ ક્રીડાં સરખી ભાસે છે.

છે દેહાદિથી ભિન્ન આતમા 2, ઉપયોગી સદા અવિનાશ, એમ જાણ્યું સદ્ગુરુ ઉપદેશથી 2, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ... જે જ્ઞાને કરી જાણિયું 2, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત કહ્યું ભગવંતે દર્શન તેહને2, જેનું બીજું નામ સમક્તિ....

ગ્રંથિભેદના પરિણામે સમ્ચગ્દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે. સમ્ચગ્દર્શન એ આત્માનો ગુણ છે અને તે નિર્વિકલ્પ છે. આ ગુણ પ્રગટ્યો છે કે નહિ તે તો નિશ્ચયથી વિશિષ્ટ જ્ઞાની જાણી શકે અને વ્યવહારથી તેના લિંગ ઉપરથી છદ્મસ્થ અનુમાન કરી શકે. આ ગુણ દર્શનમોહના ઉદયથી મિથ્યારૂપે બન્યો છે અર્થાત્ પુદ્ગલમાં સુખ શોદ્યવાના અને માણવાના સ્વભાવવાળો બન્યો છે.

પૂર્વજન્મની વાસનાઓના કારણે જીવ પોતાનું આત્મસ્વરૂપ ભૂલી જઈ પોતે દેહાદિ છે એવા ભ્રમમાં પડે છે. તે માટે "હું દેહાદિ નથી પણ આત્મા છું" એ પ્રકારે લાંબાકાળ સુધી સતત અનુસંધાન કરવા દ્વારા જ પેલી લાંબા વખતની વાસનાઓ ભૂંસી શકાય છે. દીર્ઘકાળ સુધી આત્માની ઉપાસના કરવાથી જ વાસનાઓ રૂપી મન પર વિજય મળે છે અને આત્માનુસંધાન દ્વારા મનોનાશ સધાય છે.

ફોતરાથી ઢંકાચેલા ચોખા ડાંગર કહેવાય છે તેના જેવો જીવ છે તેમાંથી તેને ચોખા તુલ્ય શિવ થવાનું છે. કર્મપાશમાં બંધાયેલો હોય ત્યાં સુધી જીવ છે અને અજ્ઞાન પાશ કપાઇ જતાં તે શિવ બને છે 'હું' રૂપે જે મન છે અને હૃદયમાં અજ્ઞાનરૂપે રહેલું છે તેના નાશ માટે મનને સતત પરમાત્મા સાથે જોડી રાખવાથી મનની દિશા બદલાય છે.

જેમ બ્રાહ્મણ નાટકમાં ગમે તે વેશ ભજવતો હોય છતાં તેના મનમાં હું બ્રાહ્મણ છું એવો ભાવ રહે છે. તેવી જ રીતે વ્યવહારમાં રોકાવા છતાં હું દેહાદિ નથી હું આત્મા છું એવો દૃઢભાવ રાખવો જોઈએ. આ રીતે મન જેમ જેમ સ્વસ્થાનમાં સ્થિર થવા લાગશે તેમ તેમ સુખનો આવિર્ભાવ થશે ત્યારપછી સુખદુ:ખની અસર થશે નિહ. સર્વ વસ્તુઓને તે સ્વખ્નવત્ અને આસિક્તિ વિના બોશે. વિપરીત વિચારો ઊભા થાય કે તેને તરત જ સમ્યગ્ પ્રણિધાનના બળે દૂર કરવા બેઈએ. સમ્યગ્ પ્રણિધાનના અભાવે અસત્ વિકલ્પો બળવાન બનીને જીવને સાંધના માર્ગની બહાર ફેંકી દે છે અને ભવોભવ ચારગતિમાં રૂલાવે છે. તેનાથી બચવા આત્મસ્વરૂપને સતત ચાદ કરવાનું છે. આ રીતે પુરુષાર્થ કરતા જીવ તથાભવ્યત્વનો પરિપાક થયે છતે ગ્રંથિભેદ કરવા દ્વારા સમ્યક્ત્વ પામે છે.

તથાભવ્યત્વના પરિપાકથી જીવ સમ્યકત્વ પામે છે તેની પ્રાપ્તિમાં પાંચ લબ્દિ કારણભૂત છે.

- (૧) સાચોપશમિક લબ્ધિ કર્મના ક્ષચોપશમની પ્રાપ્તિ.
- (૨) વિશુદ્ધ લિધા આત્માની જે વિશુદ્ધતા ઉત્પન્ન થાય તે.
- (3) દેશનાલબ્ધિ-સદ્ગુરુ આદિના ઉપદેશનો યોગ.
- (૪) **પ્રાયોગિકી લબ્ધિ-** જેથી કરીને કર્મની સ્થિતિ ઘટીને અંતઃકોટાકોટિ થાય.
- (५) **इर्श्स्वि-** आत्मानुं सामर्थ्य विशेष डे ९ नाथी डर्मोनी स्थिति अने रसनी हानि थाय.

# मायामरीचिगन्धर्वनगरस्वप्नसन्निभान् ।

### बाह्यान् पश्यति तत्त्वेन, भावान् श्रुतविवेकतः ॥ १५६ ॥

આ દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવો સમ્ચગ્ રીતે પરિણામ પામેલા શ્રુતજ્ઞાન વડે જગતના સઘળા બાહ્ય દેહ-ગૃહાદિ ભાવોને પરમાર્થથી મૃગતૃષ્ણિકા, ગંદાર્વનગર તેમજ સ્વપ્ન સમાન જુએ છે.

સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા સંસારને મૃગતૃષ્ણિકા - મૃગજળ સમાન જુએ છે. મરૂભૂમિમાં ભરઉનાળામાં રેતીના રણમાં સૂર્યના કિરણો પડતા દૂરથી હરિણયાઓને તેમાં પાણીનો ભાસ થાય છે અને તેથી પાણીની આશાએ તેને લેવા પૂરપાટ દોડે છે. જેમ દોડે છે તેમ તે દૂરને દૂર થતું જાય છે અને તેથી તે હરિણયું થાકીને લોથ બને છે. પ્રાણ કંઠે આવે છે અને મૃત્યુ પામે છે છતાં પાણીને તે મેળવી શકતું નથી.

અથવા તો મધ્યાહ્ને રણભૂમિમાં પસાર થતાં મુસાફરને દૂરદૂર ક્ષિતિજમાં પાણીનો આભાસ થાય છે એટલે તેને લેવા જતા તે પણ અંતે નિરાશ થાય છે. મૃગજળ જેમ હરણિયાને મોહ પમાડી અંતે વસ્તુની પ્રાપ્તિ ન થતી હોવાને કારણે દુ:ખનું જ કારણ બને છે તેમ સંસારના બધા પદાર્થો પરમાર્થથી મિથ્યા છે. પોતાના આત્માથી ભિન્ન છે. ક્ષણ ભંગુર છે છતાં અવિવેકરૂપ દેહાધ્યાસથી, મિથ્યાક્લ્પનાથી જીવને તે પોતાના ભાસે છે એટલે હરણિયા જેવો મૃઢ અને

ગમાર જીવ તેને મેળવવા દોડે છે. જીવનભર પ્રયત્ન કરે છે પણ અંતે તે પદાર્થી તેને હાથતાળી આપીને રવાના થાય છે. સંસારના તે પદાર્થી તેને આદિ મધ્ય અને અંતમાં દુઃખના જ કારણ બને છે કારણકે તેને માટે તે ચિંતાનો બોજો ઉપાડે છે અને બહારથી સખત મજૂરી કરે છે. એનાથી આર્તધ્યાન અને પાપના પોટલા બાંદો છે.

આ જુવે અનાદિ સંસારમાં ભટકતા અનંતા દેહ ઘારણ કર્યા, અનંતા માતા, પિતા, સ્વજનાદિ કર્યા. અનંતા ઘર કર્યા. તેમાં કર્યો દેહ, કર્યા માતા પિતા અને કર્યું ઘર આ જીવનું ગણવું ? કારણકે જેને મારું કહેશો તે બધા જ દુર્જન પુરુષની જેમ જીવનો ત્યાગ કરીને રવાના થાય છે. જીવનભર પાળેલો, પોષેલો અને પંપાળેલો આ દેહ પણ પોતાનો થતો નથી, પોતાના કહ્યા મુજબ ચાલતો નથી, વારંવાર વાંકો થાય છે. તેની જરૂરિયાતને તમે ગમે તેટલી સાચવો તો પણ અંતે પોતાની જાત પર જાય છે તો પછી આ જગતના બીજા કર્યા પદાર્થો છે કે જે પોતાના થઈ શકે? માટે આ દેહ, સ્વજનાદિ ભાવો બધા મૃગજળ જેવા જ છે.

મનની દોડ પ્રમાણે આ જીવ દોડે જ જાય છે, દોડે જ જાય છે પરંતુ પોતાની નજીકમાં રહેલ આનંદ સ્વરૂપી આત્માને જોતો નથી. આ કેટલું મોટું આશ્ચર્ય છે?

तेल रीते आ हेल-गृहाहिलावो गंधर्वनगर लेवा छे. आझशमां ड्यारेड वाहणाओनी तेवा प्रडारनी रचना थतां हिरिश्चंद्रना नगरो लेवो आझर थाय छे अथवा तो छन्द्रलिडिंग छन्द्रलण रचवा द्वारा ले न होय तेवुं जतावे छे, ले होय तेने गुम डरी हे छे. वणी पाछा वाहणाओ विजराई लतां गंधर्वनगरोनी रचनाओ यादी लय छे. अंटदे हडीडतमां गंधर्वनगर होता नथी पण तेनो ख्रम थाय छे तेम आ संसार पण छन्द्रलण अने गंधर्वनगर लेवा पहार्थोमां लुवने पोतापणानो मिथ्यालास उत्पन्न डरे छे.

વિદ્યુત લક્ષ્મી પ્રભુતા પતંગ, આચુષ્ય તે તો જળના તરંગ પુરંદરી ચાપ અનંગરંગ, શું રાચિયે ત્યાં ક્ષણનો પ્રસંગ ?...

અથવા તો દેહ-સ્વજન-ગૃહાદિ પદાર્થો સ્વખ્ન સમાન લાગે છે. સ્વખ્નમાં માણસ ગમે તેવી શ્રેષ્ઠ વસ્તુઓ જુવે. પોતાને રાજા, મહારાજા, ઇન્દ્ર, ચક્રવર્તી બનેલો જુવે પણ તે ક્ષણિક અને કાલ્પનિક હોય છે. સ્વખ્ન પૂર્વું થતાં, આંખ ખૂલતા તે બધું મિથ્યા જણાય છે તેમ સમ્યગૃદૃષ્ટિ આત્મા પણ અનાદિ વિભાવ દશાને કારણે જે દેહ, ઇન્દ્રિય, સ્વજનાદિ પદાર્થોને પોતાના માનતો હતો તે હવે તેનો ભ્રમ તૂટી જતા મિથ્યા સમજે છે. તેને લાગે છે કે હું તો શુદ્ધ, બુદ્ધ,

ચૈતન્ચમય, જ્યોતિસ્વરૂપી, આનંદપૂર્ણ આત્મા છું. આ દેહાદિ તો મારાથી સર્વથા ભિન્ન છે. તે જડ છે અને હું ચેતન છું. ત્રણે કાળમાં જડ તે જડ જ છે અને ચેતન તે ચેતન જ છે. એક ક્ષણ પણ ચેતનમાંથી ચૈતન્ય નીકળે કે જડમાંથી જડત્વ નીકળી જાય તો તે પછી જડ કે ચેતન ન કહેવાય. જેમ સાકરમાં મીઠાશ છે. ફ્ટક્ડીમાં તુરાશ છે. લીમડામાં કડવાશ છે. એ તેનો સ્વભાવ ત્રણે કાળ માટે અને પ્રત્યેક સમયે છે. અને તે રીતે જીવને અનુભવાય છે. તેમ દેહભિન્ન પોતાનું ચૈતન્ય સ્વરૂપ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ અનુભવે છે તેથી તેને હવે જગતના કોઈ પદાર્થી પોતાના જણાતા નથી.

સ્વાનુભૂતિના સમયે આત્મા અંતરના ઊંડાણમાં ઉતરી જાય છે. મુખ ઉપર પારાવાર શાંતિ હોય છે. અસીમ આનંદથી આખું ય વિશ્વ જાણે નાચી રહ્યું હોય, છલકાઈ રહ્યું હોય તેમ અનુભવાય છે. આનંદસાગરની લહેરોમાં જાત પણ ભૂલાઈ જાય છે. દેહના બંધનો તૂટે છે. વિશ્વની અનંત આનંદમય યેતના સાથે એકરૂપ બને છે આનંદ જ જીવન બને છે. લોખંડ જેમ પારસમણિના સંગે સુવર્ણ બની જાય છે તેમ અનુભવ વ્યક્તિના જીવનને પલટી નાંખે છે. પરમાત્મદર્શન એ અંતરનું સહજ સમાધાન છે. એક આનંદનો અનુભવ છે જે આખાય જીવનને મંગલમય આનંદમય બનાવી દે છે. જેના વડે જીવન કલહના બધા તાળા ખુલી જાય છે. અસીમ આનંદના સાગરમાં પોતે એક બિંદુ હોય, તેની સાથે પોતે એકરૂપ બન્યો હોય, પોતાની જાતને ભૂલી ગયો હોય તેવું અનુભવાય છે. વિશ્વયેતના સાથેની એકરૂપતા એ સ્થિર બને, એ જ જીવનને દોરે એના દોરવાયા જ દોરવાઇએ એનું નામ ઇશ્વરમય જીવન. પછી તેને મરવાનું હોતું નથી. તો શું મરે છે ? દેહ મરે છે.

આનંદ જ જેનું જીવન હોય તેને મરવાનું ક્યાંથી હોય? તે અમર થઈ જાય છે. આ અનુભવ વર્ષોની સાધના માંગે છે. સ્વામી રામદાસ લખે છે કે એક દિવસ રાતે હું ઊઠીને યાલી નીકળ્યો. મારી ચારે બાજુએ ફેલાયેલું આખું ય વિશ્વ ઝળહળી ઉઠયું. હું તેની સાથે એકરૂપ બન્યો. તે દિવસથી આ બધી જ સૃષ્ટિની જુદાઇ રહી નથી. જગતના સર્વ જીવો, ઝાડ, પાન, પાણી, પંખી, ગાય બધા જ પોતાની યેતનાના અંશો બની ગયા અને આ દેહ, ઇન્દ્રિયાદિ મારાથી સ્પષ્ટપણે જુદા અનુભવાવા લાગ્યા.

આ અનુભવ માટે સાંધના છે, તે પછી જે જીવન જીવાય છે તે સહજ સમાધિરૂપ બની રહે છે. તે વિશ્વચેતનાના અંગરૂપ બની જાય છે. આ અનુભવની આગળ સમૃદ્ધિના ગંજો ઝાંખા છે. એની પરંપરા સતત ચાલે ને આખું ય વિશ્વ એ ચેતનાના અંગરૂપ બનીને જીવે એ જ માનવ જીવનનો હેતુ છે. મૃત્યુ એ નવા જીવનનો મધુર સ્પર્શ છે. સામે અનંત શાંતિ છે. આનંદનો અસીમ સાગર એના મોજા ઉછાળી ક્ષીણ દેહના બંધનમાં પુરાએલી ચેતનાને પોકારી રહ્યો છે કે મને હવે તમે બંધનમાંથી છોડાવો.

સમ્ચગ્દષ્ટિ જીવ સંસારના સઘળા દેહ, ઘન, કુટુંબાદિ પદાર્થોને મોહ પમાડનારા હોવાથી પરમાર્થથી મિથ્યા જુએ છે. માચામય જુએ છે. આંખ મીંચાયા પછી બધું અલોપ થઈ જવાનું છે. સ્વખ્ન અને સંસારમાં ફરક માત્ર એટલો જ છે કે સ્વખ્નમાં જોચેલી વસ્તુ આંખ ખુલે પછી ફોક થાય છે. જયારે સંસારમાં આંખ મીંચાયા પછી બધું ફોક છે. અજ્ઞાન અને મૂટતાને કારણે જીવ પુણ્યથી મળેલા પદાર્થોને પોતાના માનવાની ભૂલ કરે છે. હકીકતમાં પુણ્યથી મળેલા પદાર્થો જીવને શાતા આપે છે. તેના કારણે જીવને તે પદાર્થો પર મમત્વ થાય છે. મમત્વ જીવને પાપો કરાવે છે અને અંતે એ પદાર્થોને છોડતા જીવ મુંઝવણ અનુભવે છે. કાજળની કોટડી જેવા સંસારમાં રહેવાથી જીવનું કોઈ કાળે કલ્યાણ થતું નથી. તેમાં રહીને જીવને ડાઇ ન લાગે તે મુશ્કેલ છે કારણ કે મોહને રહેવાનું તે અનાદિકાળનું સ્થાન છે.

ਰਵਲਿੰह ਮहेता आ विषयमां सभे छे डे-

" જાગીને જોઉં તો જગત દીસે નહિં, ઊંઘમા અટપટા ભોગ ભાસે, ચિત્ત ચૈતન્થ વિલાસ તદ્દરૂપ છે, બ્રહ્મ લટકાં કરે બ્રહ્મ પાસે.."

# आत्मज्ञाने मुनि मंग्नः सर्व पुद्गलविभ्रमम् ।

महेन्द्रजालवद्वेत्ति. नैव तत्रानुरज्यते ॥२/६ ॥ अध्यात्भोपनिषद्

આત્મજ્ઞાનમાં મગ્ન બનેલો મુનિ સઘળા પુદ્ગલ વિભ્રમને મહા ઇન્દ્રજાળની જેમ જાણે છે અને તેથી તેમાં રાજી થતો નથી.

સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માને શ્રુતજ્ઞાન પરિણામ પામ્યું છે તેથી વસ્તુને વસ્તુસ્વરૂપે જોઈ શકે છે. સ્વ-પરનું ભેદજ્ઞાન પ્રગટ થયું છે. હું દેહ નથી અને દેહાદિ સંબંધી તત્ત્વો મારા નથી. હું શુદ્ધ ચૈતન્થમય આત્મા છું એવો દૃઢ નિશ્ચય તેને થયેલો છે અને તેથી સંસારને મૃગજળ, ગંધર્વનગર, સ્વપ્ન, ઇન્દ્રજાળ સમાન જુવે છે.

# अबाह्यं केवलं ज्योति निराबाधमनामयम् ।

यदत्र तत्परं तत्त्वं, शेषः पुनरुपप्लवः ॥ १५७ ॥

અબાહ્ય એવી કેવલ નિરાબાધ, નિરામય જ્યોતિ જે આ <mark>લોકમાં છે</mark> તે પરમતત્ત્વ છે. બાકી બધું ઉપદ્રવ છે.

સમ્ચગ્દૃષ્ટિ આત્મા પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ ભેદજ્ઞાનના બળે વેધસંવેધપદ દ્વારા જગતના તમામ પદાર્થીને મૂગજળ, ગંધર્વનગર, સ્વપ્ન અને ઇન્દ્રજાળ તુલ્ય જુએ છે તે કારણથી તે બાહ્યમાં કચાંચ ઠરતો નથી. બહારમાં તેનો આત્મા ઉદ્ધેગ પામેલો છે. અંદરમાં રહેલ એક કેવલ જ્યોતિ સ્વરૂપ કે જે અમૂર્ત છે અને અમૂર્ત હોવાથી અનાબાદ્ય અર્થાત્ પીડારહિત છે તેમજ અનામચ અર્થાત્ દ્રવ્ય-ભાવ રોગથી રહિત એવું જે આત્મતત્ત્વ છે તે જ લોકને વિષે પરતત્ત્વ છે. તે જ શ્રેષ્ઠતત્ત્વ છે કારણકે તે સદાને માટે રહેવાવાળું છે તેને જ વિષય કરે છે અર્થાત્ તેમાં જ ઠરે છે. તેમાં જ આનંદ પામે છે. બાકીનુ બધું ઉપપ્લવ અર્થાત્ ભ્રમાત્મક છે. " स्वरूपेण तथाभावात् " અર્થાત્ બાહ્યપદાર્થો સ્વરૂપથી જ તે તે રૂપે પરિણામ પામ્યા કરે છે, સતત બદલાયા કરે છે, જીવને મોહ પમાડ્યા કરે છે. સ્વરૂપથી જ બાહ્ય પદાર્થી નાશવંત છે, તુચ્છ છે, અસાર છે અને જીવને સારા ન હોવા છતાં સારાપણાનો ભ્રમ પેદા કરાવ્યા કરે છે.

આ જગતમાં બે જ પદાર્થો છે. એક જડ અને બીજું ચેતન. તેમાં જડ પુદ્ગલ તત્ત્વ છે. તે વિનાશી છે, ક્ષણભંગુર છે, પરિવર્તનશીલ છે. તે જડ પુદ્ગલકર્મના યોગે આત્માની વર્તમાન અવસ્થા પણ વિનાશી બનેલી છે. જડના જે વિનાશી ધર્મો છે તે પણ જડના સંયોગે આત્માને અનુભવવા પડે છે અને તેથી સ્વરૂપે અરૂપી અને અમૂર્ત એવો આત્મા પુદ્ગલ સંગે મૂર્ત અને રૂપી બન્યો છે. અજન્મા સ્વભાવી આત્મા જન્મ - મરણ કરવાના સ્વભાવવાળો બન્યો છે અને અરોગી આત્મા દ્રવ્ય-ભાવ રોગવાળો બન્યો છે. પૂર્ણજ્ઞાની આત્મા અપૂર્ણ બન્યો છે. નિર્વિકારી આત્મા વિકારી બન્યો છે.

દેહપિંજરમાં પુરાચેલો આત્મા જયાં સુધી મિથ્યાત્વના કારણે અજ્ઞાનદશામાં વર્તે છે ત્યાં સુધી તેની દૃષ્ટિમાં વિકાર છે તેના કારણે જગતના બધા પદાર્થોને દેહાદયાસથી યથાર્થ માને છે. પોતાના માને છે. તેના ઉપર રાગ કરે છે પરંતુ જયારે આત્મા ઉપરથી અજ્ઞાન અને બુદ્ધિના થરો નીકળે છે. અનાદિકાલીન દૂર્ભેંધ એવી રાગદ્વેષની નિબીડ ગ્રંથિ ભેદાય છે ત્યારે અંદરથી સમ્યગ્ જ્ઞાનનો પ્રકાશ આવે છે. તે સમ્યગ્ જ્ઞાનના પ્રકાશમાં તેનો બધો ભ્રમ ભાંગી જાય છે અને તેના કારણે આત્માનું અવિનાશી, ત્રિકાળ સ્થાયી, શુદ્ધ, આનંદમય, કેવલ જયોતિ સ્વરૂપ અનુભવાય છે. તે અનુભવમાં જગતના તમામ બાહ્ય ભાવો જેવા છે તેવા આત્માથી પર, વિનાશી અને રાગાદિ કરાવવા દ્વારા દુઃખદાયી તરીકે શ્રદ્ધેય બને છે. તેથી બાહ્ય પદાર્થી પ્રત્યેની તેની શ્રદ્ધા - આસ્થા ઉઠી જાય છે. પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાંથી સુખની બુદ્ધિ નીકળી જાય છે. જેમ સ્વપ્નમાં જોયેલ ચીજ જાગ્રત થતાં મિથ્યા અનુભવાય છે તેમ અનુભવ પછી આખું જગત મિથ્યા લાગે છે તેમાં વાસ્તવિક કશું જ સાચું લાગતું નથી. માતા, પિતા, ભાઈ, દેહાદિ તમામ સંબંધો બધા જ અનુભવની આંખે જોતાં ભ્રાન્ત જણાય છે.

આત્માનો અનુભવ થયા પછીથી જેમ જેમ સ્વરૂપમાં સ્થિર થતો જાય તેમ તેમ આત્મનિષ્ઠ બને છે. આત્મનિષ્ઠમાં બુદ્ધિ નથી હોતી. બુદ્ધિનો અહંકાર અને બુદ્ધિનો અંધકાર નથી હોતો પરંતુ સમ્યગ્જ્ઞાનનું અજવાળું હોય છે. પ્રજ્ઞાનો નિર્મળ પ્રકાશ હોય છે. એના કારણે દરેક તત્ત્વો જેવા હોય તેવા દેખાય છે. પછી એને બહારથી આ સ્ત્રી, આ પુરુષ એ દેખાવા છતાં અંદરનો શુદ્ધાત્મા દેખાય છે. દેહ ઉપરની ચામડી, અંદરનું લોહી, માંસ, હાડકા, આંતરડાં બધુ એક્સરેની જેમ સ્પષ્ટ દેખાય છે. દેહ ઉપર વસ્ત્ર દેખાય તેમ શરીરની અંદરનો આત્મા શરીરથી જુદો દેખાય છે. એટલે પછી રાગ-દ્વેષ વગેરે બહુદા થતા નથી. થાય તો ઉપર ઉપરથી સ્પર્શીને ચાલ્યા જાય છે, અંદરમાં જઈને દર કરીને રહેતા નથી.

આત્મા અને પુદ્ગલ બંનેના ભેગા થવાથી વિશેષભાવ ઉત્પન્ન થાય છે અને વિશેષભાવ થવાથી સંસાર ચાલુ થાય છે અને પછી આત્મા મૂળ ભાવમાં આવે અને જાણે કે હું કોણ છું. ત્યારે તે વિશેષભાવથી છૂટે છે અને તેથી પુદ્ગલ કર્મ પણ આત્માથી છૂટે છે. બંને નજીકમાં આવવાથી બનાવ બને છે. આ બનાવ એજ વ્યવહાર છે. વ્યવહાર બનાવો અને સંજોગોથી ભરેલો છે અને આત્માએ જ્યાં સંજોગો ન હોય ત્યાં જવાનું છે અર્થાત્ સંજોગો અને બનાવોથી પર થવાનું છે.

લોખંડને જેમ દરિયાઈ હવાના સંગથી કાટ ચઢે છે તેમ આત્માને સંજોગોના દબાણથી મલિનતા આવે છે. "હું શુદ્ધાત્મા છું" એ ભાવને બદલે "હું મણિભાઈ છું" એ આરોપિત ભાવમાં આવવાથી જ જ્ઞાન કાટવાળું બને છે. સંજોગોના દબાણથી જ્ઞાન વૈભાવિક થયું છે અને તેથી જેવો ભાવ થયો તેવો દેહ ઘડાઈ ગયો.

હું બાવો ને મંગળદાસ : કોઇ આવીને બારણે ટકોરા મારે ત્યારે અંદરવાળો પુછે છે કોણ છે ? તો કહે હું, પણ હું કોણ ? એટલે કહે હું બોવો. એટલે વળી પાછો પુછે કયો બાવો ? એટલે આ કહે હું બાવો મંગળદાસ. એમ ત્રણ વાર જવાબ આપે ત્યારે ઓળખે કે હા, પેલો બાવો મંગળદાસ. તેમાં પણ મંગળદાસ નામના બાવા અનેક હોયતો પાછું કહેવું પડે કે હું બાવો મહાદેવજીવાળો. તો જેમ ઉપરના વાક્યમાં હું ને ઓળખવો પડે છે તેમ અધ્યાત્મમાં પણ હું ને ઓળખવો પડે છે.

આ જગતમાં હું જાણું છું અને હું કરું છું, બે ભાવ ભેગા થાય તેનું નામ ભ્રાંતિ. આ દુનિયામાં કોઈ જીવ કશું કરી શકે તેમ છે જ નહિ. જો આંખ રેતી ઉપાડી શકે તો જીવ કરી શકે છતાં 'હું કરું છું' એવું જે કહે છે તે ભ્રાંતિ છે. આ તો અહંકાર પોતાનો દેખાવ કરે છે, બાકી આ બધું તો સહજ થઈ રહ્યું છે તેમાં મેં કર્યું એવું કહેવું એ ભ્રમ છે.

"હું મણિભાઈ છું" એવું લાગે ત્યાં સુધી અહંકારનું અનુશાસન છે. "હું શુદ્ધાત્મા છું" એવું અનુભવાય ત્યારે આત્માનુશાસનમાં આવ્યો કહેવાય. આત્માનુશાસનમાં આવેલાને કશું કરવાનું રહેતું નથી. ત્યાં પ્રકૃતિ ગલન સ્વભાવ વાળી હોવાથી ક્રિયાઓ થયા કરે છે અને આત્માનુશાસનમાં રહેલો તેને જોયા કરે છે તેથી નિર્જરા થયા કરે છે. જ્ઞાની પુરુષ પુદ્ગલના અનુશાસનમાંથી નીકળીને આત્માનુશાસનમાં આવેલા હોય છે.

**પરતત્ત્વ શું છે ?** જે સ્થિતિમાં અહંભાવનો લેશપણ ન હોય એને જ સ્વરૂપ સ્થિતિ કહેવાય છે અને એજ મહામૌનનું ખરૂં સ્વરૂપ છે. મનને આત્મામાં સમાવવું તે મહામૌન છે.

શાંતિ એ આપણી સ્વાભાવિક દશા છે એ સહજદશામાં ડખલ કરનાર મન છે. વિચાર માત્ર મનમાં ઘડાય છે. મન શું છે? તે શોધી કાઢો તો તે અદૃશ્ય થઇ જશે. વિચારથી ભિન્ન મન જેવી કોઇ વસ્તુ જ નથી. આમ છતાં વિચારના ઉદ્ભવના કારણે તમે કોઇ એવી વસ્તુની કલ્પના કરો છો કે જેમાંથી તે ઉદ્ભવે છે અને તેને તમે મન કહો છો. એ મન શું છે તે જોવાને તમે તલ્લીન થશો ત્યારે ખબર પડે છે કે વસ્તુતઃ મન જેવી કોઇ વસ્તુ જ નથી. આ રીતે મનનો નાશ થતાં જે શાંતિ મળે છે તે શાશ્વત છે.

જ્ઞાનની દિશામાં પ્રસ્થાન કરવા માટે શાંત અને મૌન થવું જરૂરી છે. તે માટે આવતા વિચારોની સાથે સંઘર્ષ ન કરતાં શાંત ભાવે એને જોવાની ટેવ પાડવા જેવી છે. શાંતિના સમયે જો કોઈ વિચાર આવેતો તેને તટસ્થતાની દૃષ્ટિથી જોવાથી અલોક્કિ આનંદ અનુભવાય છે. જેમાં ઊંડાને ઊંડા ડૂબતા જવાથી કોઈ ઇન્ય પળે આખું જીવન પલટાઈ જાય છે. દરેક વસ્તુને જોયા કરવાથી તેના સાક્ષી બનાય છે અને આ સાક્ષીભાવ જીવને સ્વયં તરફ લઈ જાય છે. મનને જોતા રહેવાથી તે પોતે શાંત અને શૂન્ય થઈ જાય છે. આ શૂન્યમાં સત્યનું સાંનિધ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. આ શૂન્યમાં જે અંદર છે તે બહાર આવે છે. ત્યાર બાદ અંદર અને બહાર મટી જાય છે અને કેવળ તે જ રહે છે કે જે છે. આ શુદ્ધ તત્ત્વ 'છે' ની સમગ્રતાનું નામ જ પર તત્વ છે. પરમાત્મ તત્ત્વ છે. પરમ તત્ત્વ છે. જે 'છે' તેને પામવાનો ઉપાય અંદરથી અને બહારથી મોન અને શાંત થવું તે છે.

વ્યક્તિત્વ, કામના, મોહ, અહં, સુખ, લાલસાનો રસ આ બધા અસાધનને અકબંધ રાખીને સાધનાની વાતનો વિચાર કરવો તે સાધનના વેશમાં અસાધન જ છે. જે કાંઇ થઇ રહ્યું છે તેનો સહજ સ્વીકાર કરવાથી ચિત્ત ભૂમિમાં પરમાત્મા થવાના બીજ અંકુરિત થાય છે. જે ચિત્ત બધી આકાંક્ષા અને અપેક્ષાઓથી મુક્ત થઈ ગયું છે ત્યાં કોઈ પણ ફરિયાદ હોતી નથી અને આવા ચિત્તમાં પરમાત્માની અનુભૂતિ થાય છે.

મનને શાંત કરવું એટલે બુદ્ધિને શાંત કરવી, કામનાને શાંત કરવી, મનના ભાવો તથા મનની માત્રાઓને શાંત કરી દેવી. અને એ ગાઢ મૌનમાં પરમાત્માને પોતાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કરવા દેવું. તથા આપણા સમગ્ર સૂક્ષ્મદેહને વિજ્ઞાનની જ્યોતિ, શક્તિ તથા આનંદવડે પ્રકાશિત કરવાનું પણ તેની મરજી ઉપર છોડી દેવું. આ સાધના સાચેજ ઘણી મહાન અને સમર્ચ સાધના છે. સોભ અને ક્રિયામાં મચેલા મન કરતાં શાંત અને અક્ષુબ્ધ મન સહેલાઈથી અનંત પ્રત્યે ખુલ્લું થઈ શકે છે.

જયારે મન પોતાના વ્યાપારમાં અમુકને સુખ અને અમુકને દુ:ખ રૂપે રજૂ કરે છે ત્યારે તેને દૂરથી જોયા કરવાનો અભ્યાસ એ જ સુખ - દુ:ખના પ્રસંગો ઉપર સ્વામિત્વની કુંચી છે. આત્મા પોતે વિવેક દૃષ્ટિથી જાગૃત થઈ પોતાની મધ્યસ્થ વૃત્તિ નિભાવી રાખે તો સુખ - દુ:ખ જેવું આંતરસૃષ્ટિમાં કશું જ નથી. માત્ર કર્મના ઉદયવડે માનસિક વિકલ્પોમાં તે સર્જાય છે અને તે વિકલ્પોનો વિલય થયેથી તે સમાઈ જાય છે તેથી આનંદદ્યનજી મહારાજ કહે છે.

દુ:ખ સુખરૂપ કર્મફળ જાણો, નિશ્ચય એક આણંદો રે, ચેતનતા પરિણામ ન ચૂકે, ચેતન કહે જિન ચંદો રે...

श्री वासुपूष्य षिन स्तवन.

વિશ્વના નિયમોની સત્તા દરેક પ્રાણી પદાર્થ ઉપર પ્રવર્તે છે. પદાર્થના સંયોગ, વિયોગ વગેરે એ કર્મફળની ઘટના છે. તેમાં હર્ષ, અને શોકને વશ થવાથી તે પદાર્થોના સંયોગ-વિયોગમય સ્વભાવો ફેરવાતા નથી તેથી પ્રબળ સામર્થ્યવાળા આત્માઓ અહંકાર અને મમકારના વિકારીપણાને ચૈતન્ય સ્વરૂપમાં ઓતપ્રોત કરતા નથી પરંતુ જગતના તમામ પદાર્થોને સમદૃષ્ટિએ અનુભવે છે.

સમ્યગ્દૃષ્ટિ આત્મા આ જગતના ભાવોને કેવા જુએ છે ? અને પરતત્ત્વ શું છે ? તેની વાત ચાલી રહી છે. સમક્તિનોને આંશિક પરતત્ત્વની અનુભૂતિ થઈ છે. અનાદિકાળથી બીડાયેલા યૈતન્યના દ્વાર ઉઘડ્યા છે તેથી હવે અંદરમાં જ તત્ત્વ જુએ છે. બહાર બધું તેને જે દેખાય છે તે ભ્રમ સ્વરૂપ છે. આત્મસ્વરૂપ ખુલવાથી પુરુષાર્થ અને ભવિતવ્યતાના મર્મને તે સમજ્યો છે અને તેથી તેને ખ્યાલ આવે છે કે મારા સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ માટેનો પુરુષાર્થ મારે કરવાનો છે. બાકી બધો સંસાર ભવિતવ્યતા મુજબ ચાલ્યા કરવાનો છે જેને મારે જોયા

કરવાનો છે અને જે સમયે જે ઉચિત લાગે તે કરી લેવાનું છે. આમ ભવિતવ્યતાનો સ્વીકાર એ ભારોભાર અભ્યંતર તપ છે. તેનાથી સમજણના બધાજ હાર ખુલી જાય છે તેને ખાત્રી છે કે જે સર્જન થયું હશે તે ભવિતવ્યતાના નિચમ મુજબ વિસર્જન થવાનું જ છે માટે વિસર્જન વખતે તે આકુળ - વ્યા<u>ક</u>ુળ ન થતાં દૃષ્ટાભાવમાં રહી શકે છે. સારી વસ્તુમાં પણ તેને અભિપ્રાય હોતો નથી કારણકે ત્યાં સારી વસ્તુ કરતા આગ્રહના મમત્વની સંભાવના છે. સ્વરૂપમાં ઠરેલો હોવાને કારણે તેમજ ભવિતવ્યતાને સમજેલો હોવાથી ક્રિયાઓ અને પ્રતિક્રિયાઓ, ભાવ અને પ્રતિભાવ, વાદ અને વિવાદ આ બધાર્થી મુક્ત હોય છે. એને ખબર છે કે મારી ક્રિયા અને પ્રતિક્રિયા જ મને સારા નરસા ફળ આપવાની છે અને તેનાથી તો તે મુક્ત થવા ઝંખે છે અથવા તો મુક્ત જેવો છે માટે તેનો સંસાર આથમતો હોય, સંકલ્પ-વિકલ્પ આથમતા હોય, ભવિતવ્યતાને સમજયા પછીથી તે ફરિયાદી રહેતો નથી. સૂર્યમાં કદી અંધાર્ હોતું નથી. સદા અજવાળું હોય છે. ચંદ્રમામાં હંમેશા અજવાળું જ હોય છે. હંમેશા પૂનમ જ હોય છે. સૂર્ય-ચંદ્રનું ઉગવું અને આથમવું. એક્મનો ચંદ્ર, બીજનો ચંદ્ર એ બધું તો ધરતી પર રહેલા જીવો માટે છે. તેમ સમક્તિીનું અંતઃકરણ હંમેશા પૂર્ણિમાના ચંદ્ર જેવું ઉજળું હોવાથી તેને બધું સવળું જ દેખાય છે. તેને આખું જગત નિર્દોષ અને નિરપરાધી દેખાય છે. ભવિતવ્યતા, કર્મનો ઉદય જીવને ભૂલાવે છે. એમાં બિચારા જીવનો શું વાંક? આવી સમાધાન કળા તેણે હસ્તગત કરેલી છે તેથી કચાંચ તે દુઃખી થતો નથી. સદા પ્રસન્ન રહે છે.

लुवमां समाधान डरवानी शक्ति अने आवडत छे. नथी अेवुं नथी. परंतु ते ड्यारे? लो पोते तेमां लवालहार होय तो. ५००० इा. नुं यविश्र जलरमांथी जरीहीने वाद्या. जालहनो हाथ वागतां झटी गयुं तो तमे जालहने धमहावो छो. सामान्य सला डरो छो. नोडरथी झटी गयुं तो विशेष धमहावो छो, वधारे सला डरो छो. ते वजते सला डोण न डरे? डां तो पोते स्वइपमां होय, डां तो पोताने पेरावीसीस थयो होय ते - जाडी सला ड्यां विना रहे नहि. पण से ल यविश्र लो पोतानाथी झटी लाय तो लुव त्यां डोईने डोई समाधान शोधे छे. पोते डर्जालावमां होय तो ल सामो होषत हेजाय. सामाने तें डर्जा मान्यों ते ल तारो होष. पोते अडर्जालावमां होय तो ते अम माने डे डर्ज सेनी पासे होष डरावे छे.

ज्ञानी ਪੁરુષ કાંઈ આપતા નથી. કાંઈ લેતા નથી માત્ર તમારી મલિન દૃષ્ટિને સ્વચ્છ કરે છે. તમે કોણ છો? તેનું ભાન કરાવે છે. તમે ઘેટાના जस्या नथी पण घेटाना टोजामां भजेवा सिंहना जस्या छो तेनी ओजफ इरावे छे. तमारी दृष्टिमां वीतरागतानुं अंजन इरे छे अने सन्मार्ग शिंद्ये छे पछी तमारे इया रस्ता पर यावतुं ते तमारा ઉपर छोडी हर्ष ते जालु पर फसी लाय छे. सम्यङ्क्त्वनी प्राप्तिथी नवो जन्म शरू थाय छे. जन्मांद्यने जेम हिट भजे अने आनंह थाय तेना इरता अनंतगुणो आनंह समिहतनी प्राप्तिथी छे माटे समिहती सायो द्विज छे. ब्राह्मणोमां जनोर्धनी प्राप्तिथी जीले जन्म गुणाय छे त्यारथी ते द्विज इहेवाय छे.

एवं विवेकिनो धीराः प्रत्याहारपरास्तथा । धर्मबाधापरित्यागयत्नवन्तश्च तत्त्वतः ॥ १५८ ॥

એમ વિવેકી એવા ધીરપુરુષો પ્રત્યાહારમાં તત્પર હોય છે અને તત્ત્વથી ધર્મબાધાના પરિત્યાગમાં ચત્નવાળા હોય છે. દેહ, ઘર, સ્વજનાદિ બધા બાહ્યભાવો છે અને તે મૃગજળ, ઈન્દ્રજાળ, ગંધર્વનગર, અને સ્વપ્ન સમાન છે. નિરાબાધ, નિરામય જે જ્ઞાનજયોતિ છે તે જ અબાહ્ય છે. શાશ્વત છે. એ જ પરતત્ત્વ છે. બાકી બધું ઉપદ્રવ કરનારું છે. ભ્રમાત્મક છે માટે જ્ઞાનજયોતિ એ જ ઉપાદેય છે અને બીજું બધું ત્યાજય છે. એ પ્રમાણે સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા પોતાને ઉત્પન્ન થયેલા વિવેકના બળે જાણે છે.

પાંચમી દૃષ્ટિમાં અંતઃકરણની વિશુદ્ધિ થવાથી ધર્મબાધાના પરિત્યાગમાં પરમાર્થથી જીવો પ્રયત્નવાળા હોય છે. આ દૃષ્ટિ પામ્યા પહેલાં વિવેક હતો પણ તે તાત્વિક ન હતો તેથી દેહથી આત્મા જુદો અનુભવાતો ન હતો. દેહભાવ અને આત્મભાવની ઉપયોગમાં સ્પષ્ટ ભેદરેખા પડવી જોઈએ તે પડતી ન હતી તેથી વિવેકશક્તિ સ્થૂલ હતી અને તેના કારણે ધર્મમાં આવતી બાધાઓ, પીડાઓ, મુશ્કેલીઓ એના ત્યાગમાં કરાતો પ્રયત્ન પણ સ્થૂલથી હતો. જ્યાં દૃષ્ટિ સ્થૂલ હોય ત્યાં કરાતો પ્રયત્ન પણ તાત્વિક કેવી રીતે હોય? જયારે અહિંયા તો હવે ભ્રાંતિ ટળી ગઈ. " હું સર્વથા, સર્વપ્રકારે દેહાદિથી ભિન્ન છું. શુદ્ધ યૈતન્થમય, જયોતિ સ્વરૂપ છું. અનંત આનંદનો પુંજ છું. ક્ષમાદિ ગુણો એ જ મારું સ્વરૂપ છે.'' આવું જીવને હવે અનુભવાયું તેથી ધર્મમાં થતી બાધાના ત્યાગમાં પ્રયત્ન પણ ચથાર્થ રીતે થાય છે.

પહેલી ચાર દૃષ્ટિમાં જીવને મિથ્યાત્વ, અનંતાનુબંદી કષાય રહેલા હોવાના કારણે જેમ દૃષ્ટિ સ્થૂલ હતી, અજ્ઞાન હતું તેમ પ્રમાદ પણ વિશેષ કોટિનો હતો અને તેથી પુરુષાર્થ પ્રતિબંધક - પ્રમાદને પેદા કરે તેવા કર્મનો ઉદય થતાં જીવ ત્યાં સદ્વીર્ચ હારી જતો હતો તેથી ધર્મમાં આવતી મુશ્કેલીઓનું નિવારણ કેવી રીતે થાય? અષાટાભૂતિ, અરિણકમુનિ, સિંહગુફાવાસી મુનિ આ બધાને જ્યારે ખોટા નિમિત્તનું અવલંબન લેતા તીવ્ર અશુભકર્મનો ઉદય થયો ત્યારે તે આત્માઓ માર્ગ પર ટકી શક્યા નહિ અને માર્ગમાં આવતી મુશ્કેલીઓને દૂર કરવા સમર્થ બન્યા નહિ. જાગૃતિ અને પુરુષાર્થનું બળ ખૂટતા જીવ પતન પરિણામી થાય છે અને તે વખતે તેનું જીવવીર્ચ અધોગામી બને છે.

જયારે આ દૃષ્ટિમાં પુરુષાર્થ પ્રતિબંધક કર્મનો ઉદય નીકળી ગયેલો હોવાને કારણે તેમ જ સ્વરૂપ પ્રત્યેની અખંડ જાગૃતિ વર્તતી હોવાને કારણે તે આતમા ધર્મમાં આવતી મુશ્કેલીઓને દૂર કરવા કટિબદ્ધ બને છે. જંબુસ્વામીના જીવ- શિવકુમારે પૂર્વભવમાં માતાપિતાએ ચારિત્ર માટેની રજા ન આપતા ઘરમાં રહીને બાર વર્ષ સુધી ચારિત્રનું પાલન કર્યું. છક્ટના પારણે છટ્ઠ કર્યા અને પોતાના આગામી માર્ગને નિષ્કંટક બનાવ્યો.

વળી આ દૃષ્ટિમાં ઇન્દ્રિયોના વિષયને અભિમુખ વ્યાપારના ત્યાગરૂપ પ્રત્યાહાર હોય છે.વિકારી ભાવ વડે કરીને ઇન્દ્રિયોને વિષયની સાથે જીવ જોડતો નથી. કારાબો જેમ ઇન્દ્રિયોનો સંકોચ કરીને રહે છે તેમ ઇન્દ્રિયોને વિષયોમાંથી પાછી ખેંચી લે છે એટલે અનાદિની આશ્રવની ચાલ સહેજે છુટી જાય છે અને સંવરદશા પ્રગટે છે તેથી આત્મા સ્વરૂપગુપ્ત બને છે. ઇન્દ્રિયો સ્વરૂપમાં અવસ્થાન પામેલી હોય છે તેથી ઇન્દ્રિયો પ્રત્યેની ચપળતા ચાલી જવાથી ધીરતા આવે છે. દીર એ વિશેષણ પ્રત્યાહારને સામે રાખીને લખ્યું છે. કોઈ પણ પ્રવૃત્તિમાંથી ચંચળતા, ચપળતા, ઉતાવળ, ઐત્સુક્ય આવેશ-આ બધું નીકળી ગયું હોય છે. પરમાત્મતત્ત્વની પુરી શ્રદ્ધા છે. ભવિતવ્યતાનું સ્વરૂપ બરાબર સમજાયેલું છે તેથી ખ્યાલમાં છે કે જે બનનાર છે તે ફરનાર નથી. તેથી દરેક કિયામાં શાંત, પ્રશાંત, ઉપશાંતપણું જળવાઈ રહે છે. દરેક કાર્ય વિચારપૂર્વક કરાય છે માટે દીર્ચ હોય છે.

પરપરિણામિકતા અછે, જે તુજ પુદ્ગલ જોગ હો મિત્ત ! જડચલ જગની એંઠનો, ન ઘટે તુજને ભોગ હો મિત્ત ! દેવચંદ્રજી મહારાજ.

સમ્ચગ્દષ્ટિ આત્મા પરપરિણતિ વમીને આત્મપરિણતિમાં રમે છે. તેઓ પોતાના આત્માને કહે છે. હે આત્મન્! તું જે પુદ્દગલનો ભોગ કરે છે તે પરપરિણતિપણું છે. પરભાવ છે. તે તો જગતની એંઠ છે. અનંતા જીવોએ અનંતી વાર તેને ભોગવીને છોડી દીધી છે. તેનો ભોગ તને કરવો ન ઘટે. આવી અશુચિરૂપ એંઠ કોણ ખાય? પુદ્દગલભાવો તો સરસ, વિરસ થયા કરે છે. તે તો કદજ્ઞ છે. ચૈતન્થના આનંદને છોડીને આવા વિરસ પુદ્દગલોને કોણ ખાય? માટે તારે તો તેનો પરિહાર કરવો જ ઘટે. વિષયોમાંથી ઈન્દ્રિયો

અને મનને પાછી ખેંચી લેવા રૂપ પ્રત્યાહાર એ જ તારું સ્વરૂપ છે. આવો પ્રત્યાહાર આવે ત્યારે જ સાચી ધીરતા આવે છે અને ત્યારે જ સ્વરૂપની મસ્તી અનુભવાય છે.

**धर्मबाधापित्याग,यत्नवन्तः** એ વિશેષણ અભ્રાંતિને સામે રાખીને લખ્યું છે કારણ કે અભ્રાંતિને કારણે જ ધર્મબાધા પરિત્યાગમાં યત્ન સંભવે છે. ભ્રાંતિને કારણે તો પુદ્દગલભાવમાં આત્મબુદ્ધિ કરી ભવોભવ દુઃખ પામ્યો હતો.

निष्णुण स्प निष्मां स्पे, न यपे पर्णुणनी रेपरे;

ખીર નીર વિવરો કરે, અનુભવ હંસ શું પેખરે.... પ્રણમું પદપંકજ પાર્શ્વના..

હંસ જેમ ક્ષીર-નીરનો વિવેક કરે છે, દૂધ ને પાણી જુદા કરે છે તેમ સમ્યગ્દૃષ્ટિ આત્મા અનુભવના બળે આત્મા અને અનાત્માનો વિવેક કરે છે. અચેતન ભાવોનો ત્યાગ કરીને ચેતન ભાવોને ઉપયોગમાં પકડે છે અને તેમાં જ રહેવાને ઇચ્છે છે.

પોતાના ગુણને પોતાનામાં અનુભવે છે. પુદ્દગલના ભાવોને ભોગવવાને ઇચ્છતો નથી. બધા જ પુદ્દગલ ભાવોમાં નેતિ નેતિ "આ તે હું નિક, આ તે હું નિક" એમ બધા ભાવોને છોડતો અંતે આત્મભાવમાં જ આસ્વાદ પામે છે. વિષયો બધા હલાહલ ઝેર જેવા લાગે છે. પોતાના ઉપયોગને પુદ્દગલભાવમાં જતો જોઈને પોતાનું નિર્વીર્યપણું જાણીને ખેદ પામે છે. મહાપુરુષોએ કટોક્ટીની પળ બતાવેલું પરાક્રમ ચાદ કરીને પોતાના આત્માને પણ તેવો રાખવા પ્રયત્ન કરે છે. પોતે શાંતરસ અનુભવતો હોવાથી પ્રશમરસ ઝરતી પ્રભુની મુદ્રાને જોઈને નાચી ઉઠે છે ને ગાવા માંડે છે.

જગત દિવાકર શ્રી નમીશ્વર સ્વામ જો, તુજ મુખ દીઠે નાઠી ભૂલ અનાદિની રે લોલ;

જાગ્યો સમ્યગ્ જ્ઞાન સુધારસ ધામ જો, છાંડી દુર્જય મિથ્યાનિંદ પ્રમાદનીરે લોલ….૧

સહજે પ્રગટયો નિજ-પરભાવ વિવેક જો, અંતર આતમ ઠહર્યો સાધન સાધવે રે લોલ;

સાધ્યાલંબી થઇ જ્ઞાયકતા છેક જો, નિજપરિણતિ થિર નિજ ધર્મરસ ઠવેરે લોલ….ર

દેવચંદ્રજી મહારાજ. (ગઈ ચોવીસીના ૧૬મા તીર્થંકર નમીશ્વર સ્વામીનું સ્તવન.)

હે નમીશ્વર પ્રભુ! આપ લોકાલોક પ્રકાશક છો, કેવલ જ્ઞાનથી જગત્ના ષડ્દ્રત્થના અનંતધર્મોને પ્રકાશનારા છો. હે નાથ ! પરમ સમાધિરસ નિમગ્ન, અનંતકરણાના ભંડાર, નિષ્કારણ પરોપકારને કરનાર, વાત્સલ્યના સાગર, જગતના સાર્થવાહ, અચિંત્ય ચિંતામણી, કલ્પવૃક્ષ અને કામધેનુ સમાન આપનું દર્શન થવાથી મારી અનાદિની ભૂલ નાશ પામી. આપના દર્શને મને મારી ઓળખ થઈ. હે પ્રભુ! આપ કેવા છો? આપે આપનું શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું છે. આપના આત્મપ્રદેશો નિરાવરણ બન્યા છે. અનંતજ્ઞાન અનંતદર્શન, અનંતચારિત્ર, અનંતવીર્ય, અનંતદાન, અનંતભોગ, અનંત ઉપભોગ, અવ્યાબાધ સુખથી પરિપૂર્ણ, સ્વરૂપ રમણી, સ્વરૂપ ભોગી, સ્વરૂપાનંદી પરમાત્મા આજે મારા સ્વામી બન્યા એ જાણી મારી રોમરાજી વિકસિત થઈ ગઈ છે. મારા આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશો આનંદરસમાં ગરકાવ થઈ ગયા. હું અંદરમાં ઠર્ચો.

હે પ્રભો ! આપનું અનંત ગુણમચ વીતરાગ સ્વરૂપ નિહાળતા "આ શરીર તે હું છું" એવી મિથ્યાત્વની નિદ્રા મારી નાશ પામી. પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં આદર, બહુમાન, રૂચિ, રમણતારૂપ પ્રમાદદશા નાશ પામી. હું જાગ્રત થયો અને સમ્યગ્જ્ઞાન સુધારસ અમૃતના ધામ સમા મારા શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપનું મને ભાન થયું. હું તત્ત્વવિલાસી, અનંત આનંદનો કંદ, અનંતગુણોનો ભોક્તા છું. એવી મને શ્રદ્ધા અને રૂચિ ઉત્પન્ન થઈ.

સ્વ-પરનો વિવેક પ્રગટયો. હું દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ, વીર્થ સ્વરૂપ છું. શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંદા અને સ્પર્શ પુદ્દગલના ગુણો છે. તેનાથી હું ભિન્ન અજર, અમર, અવિનાશી આત્મા છું. તેથી દેહ, મન, વચન, પુદ્દગલકર્મથી ભિન્ન અનંત આનંદ અને સુખના પરમદામ સમાન આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવા માટે ઉલ્લસિત થયો. ચેતના સ્વરૂપાવલંબી બની. વિભાવ દશામાં પડેલી જ્ઞાનાદિ શક્તિઓ પરમાત્માના અવલંબને આત્માવલંબી બની. આત્માના ગુણો આત્માનું જ્ઞાન, સ્વરૂપરમણતા (ચારિત્ર), વીર્થસ્કુરણાદિ આત્મસ્વરૂપની સાદ્યનામાં ઉપયોગી બનવા માંડ્યા.

"ત્યાગીને સવિ પર-પરિણતિ રસ રીજ જો, જાગી છે નિજ આતમ અનુભવ ઇષ્ટતા રે લોલ,

સહજે છૂટી આશ્રવભાવની ચાલ જો, જાલિમ એ પ્રગટી સંવર શિષ્ટતારે લોલ…3

પુદ્દગલમાં રમવું, તેને ભોગવવું, ગ્રહણ કરવું, રક્ષણ કરવું, વધારવું આદિ પરપરિણતિ અંદર જે નિરંતર ચાલતી હતી, તેનો રસ, રૂચિ, રમણતા, તન્મયતા આદિ મિથ્યાભાવોનો અંત આવ્યો. તેમાંથી છૂટવાનો સમ્યગ્ પરિણામ ઉત્પન્ન થયો. આત્માના સ્વરૂપને અનુભવ કરવાની તાલાવેલી જાગી. અનાદિની આશ્રવભાવની ચાલ છૂટવા માંડી અને સંવર પરિણતિ ઉત્પન્ન થઈ.

આગળ જઈને કહે છે કર્મબંધના હેતુરૂપ જે પાપસ્થાનકો તે તમારી ભક્તિના પ્રભાવે પ્રશસ્તભાવને પામ્યા. એટલે કે,

# देहे धने कुटुम्बे च सर्व संसारिणां रितः । जिने जिनमते संघे, पुनर्मोक्षाभिलाषिणाम् ॥

અત્યાર સુધી સઘળા સંસારી જીવોને દેહ, ધન અને કુટુંબમાં જ રતિ અર્થાત્ આનંદ હતો. પણ જિનશાસન મળ્યા પછી મોક્ષાર્થી જીવ દેહને બદલે જિન, ધનને બદલે જિન - આગમ અને કુટુંબને બદલે શ્રી સંઘ ઉપર પોતાની દૃષ્ટિ કેન્દ્રિત કરે છે. આત્માને પોતાની સત્તાગત પરમાત્મદશાનું ભાન થાય છે.

ઉપયોગ પરમાત્મસ્વરૂપે પરિણમ્યો તેથી ધ્યાતા ધ્યેય સ્વરૂપ બની ગયો. અતિદુસ્તર એવો સંસારસમુદ્ર પ્રભુના અવલંબને ખાબોચિયું બની ગયો. પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિની એક પછી એક કડીઓ જોડાવા માંડી અને તેથી આત્માના અવ્યાબાધ સુખ આદિ ગુણોની પૂર્ણતા ખીલવા માંડી.

આ દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવને ગ્રંથિભેદ થયેલો છે તેથી અંતઃકરણની વિશુદ્ધિ થયેલી હોવાથી ઉત્તમ શ્રુતપ્રધાન હોઈને આ પ્રમાણે વિચારે છે.

### न ह्यलक्ष्मी सखी लक्ष्मीर्यथानन्दाय धीमताम्। तथा पापसखा लोके देहिनां भोगविस्तरः ॥ १५९ ॥

અલક્ષ્મીની સખી એવી લક્ષ્મી જેમ બુદ્ધિશાળીઓને આનંદને માટે થતી નથી. તેમ પાપસખા એવો ભોગવિસ્તાર પ્રાણીઓને આનંદને માટે થતો નથી.

અલક્ષ્મી જેની બ્હેનપણી છે અર્થાત્ જે લક્ષ્મીની સાથે સહચરી રૂપે અલક્ષ્મી જોડાયેલી છે એવી લક્ષ્મી બુદ્ધિશાળીઓના આનંદને માટે થતી નથી. જે સંપત્તિ ઘરમાં આવવાથી ફુટુંબની બરબાદી થવાની હોય, દરિદ્રતા આવવાની હોય, ઘરનો સંપ નાશ પામવાનો હોય, ફુટુંબમાં કલેશ અને સંઘર્ષ પેદા થવાનો હોય, રોગ, શોક, મૃત્યુ આદિનું કારણ બનવાની હોય એવી જો ખબર પડી જાય તો બુદ્ધિશાળી આત્માને તેવી લક્ષ્મી આવવાથી આનંદ થતો નથી પણ દુઃખ જ થાય છે. જેમ કોઈ સમર્થ જયોતિષી આવીને કહે કે તમે પાંચ વર્ષમાં કોડપતિ થશો પણ તે સાથે જ તમને ભયંકર કેન્સરનો રોગ લાગુ પડશે અથવા તો તે જ ગાળામાં તમારી પત્નીનું મૃત્યુ થશે અથવા તો તમારો એકનો એક દીકરો ચાલ્યો જશે તો માણસને કોડ રૂપિયા મળવા છતાં આનંદ થતો નથી ઉપરથી દુઃખ થાય છે કે એના કરતાં તો આવી લક્ષ્મી ઘરમાં ન આવે તો સારું. વિક્રમના વખતમાં પેલા પુરુષને ત્યાં દરિદ્ર નારાયણની મૂર્તિ આવી તો તે પુરુષ દુઃખી દુઃખી થઈ ગયો.

સંતોષ, સંપ, પ્રસક્ષતા, શાંતિ, નિશ્ચિંતતાદિ સુખોના નાશના કારણભૂત લક્ષ્મી ચિંતકોને આનંદ માટે થતી નથી. તેમ ભોગની સાથે પાપનું અવિના-ભાવીપણું હોવાથી (અર્થાત્ જ્યાં જ્યાં ભોગ છે ત્યાં ત્યાં પાપ છે) તેવા પાપના ે વિસ્તારવાળો ભોગ પણ પ્રાણીઓના આનંદને માટે થતો નથી. જીવોની હિંસા વિના ભોગની પ્રાપ્તિ થતી નથી અને જીવોની હિંસા એ તો પાપ જ છે.

जार प्रकारनी अविरितमां छ प्रकारनी अविरित से छकाय छवोनी मन-वयन अने कायाधी थती हिंसाउप छे. समग्र संसार अने पांचे छन्द्रियोना विषयनो लोगवटो पाप ९ छे. विषयोनी ઉत्पत्तिमां, प्राप्तिमां तेम९ लोगवटामां पाप, पाप अने पाप ९ छे. माटे तो ज्ञानीओ आ संसारने छोऽवानी वात करे छे. षट्काय छवोना आरंल-समारंल विना संसारनी कोई प्रवृत्ति थई शक्ती नथी माटे तो गृहस्थावासने नरकावास कहा छे. जांडणी, पेसणी (वस्तुने पीसवामां आवे ते निशा, पत्थर, घंटी वगेरे) यूलो, पाणियारुं अने सावरणी आ पांचने महानीशीथमां क्रवलजाना कहा छे. ९ ना द्वारा छवोनी क्रवल थया ९ करे छे.

શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ આ પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોનો ભોગવટો પાપ વિના થતો નથી. એક કપ રહ્ય બનાવવા માટે કે એક વખતના ભોજન માટે અસંખ્ય પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય તેમજ બીજા પણ હાલતા ચાલતા જીવોની વિરાધના કરવી પડે છે. તેના વિના તે રહા કે ભોજન તૈયાર થતા નથી તો બીજા ભોગોની તો વાત જ શું કરવી ?

આજે રસનેન્દ્રિયને આધીન થઈને માણસ અભક્ય, અકલ્ય, અનંતકાય, માંસ વગેરે ચીજોનું ભક્ષણ કરે છે. તેમાં અસંખ્ય અને અનંત અનંત જીવોના કચ્ચરઘાણ વળે છે. સાથે તે ઇન્દ્રિયોની આસકિતનું જે ભાવ પાપ છે તે તો પાછું હોય જ છે.

સોંદર્ચના પ્રસાધનો પાછળ ઢગલાબંધ પંચેન્દ્રિય જીવોના પ્રાણ લેવાય છે. ગર્ભપાત દ્વારા માસુમ અને નિર્દોષ બાળકોને ગર્ભમાંનેગર્ભમાં ક્રૂર અને ઘાતકી રીતે મારી નાંખવામાં આવે છે.

મૈથુન સંજ્ઞામાં આરૂટ થયેલો તે ક્રિયાથી બેથી નવ લાખ ગર્ભેજ પંચેન્દ્રિય જીવોને તથા અસંખ્ય સંમૂર્ચ્છિમ જીવોને હણે છે. આ ક્તલખાનામાં પંચેન્દ્રિય જીવોની ક્રુટ રીતે ક્તલ કરવામાં આવે છે. આમ સંસાર ચારે બાજુથી જોતાં નાની મોટી હિંસા તેમજ બીજા પાપોથી ભરેલો છે. સંસારમાં રહેવું અને પાપ ન કરવું એ શક્ય નથી. માટે જ સંસારને છોડીને જ્ઞાનીની આજ્ઞા મુજબ ચારિત્ર જીવન જીવનારો ચોંદ રાજલોકના સર્વ જીવોને અભયદાન આપે છે. ચૌદ રાજલોકના જીવો સાથે તે મૈત્રીના કોલ કરાર કરે છે. સંસારના ભોગ ભોગવતા પુણ્યકર્મ ખપી જાય છે અને નવા પાપકર્મ બંધાય છે. ભોગસુખો ચિત્તમાં સંકલેશ પેદા કરે છે. અશુભ સંસ્કારોનું આઘાન કરે છે. જીવનમાંથી શાંતિનો નાશ કરે છે. મૃત્યુ સમયે સમાધિ મુશ્કેલ કરે છે. પરલોકમાં દુર્ગતિ અપાવે છે.

ં આ પ્રમાણે સંસારનો સંઘળો ભોગવિસ્તાર પાપ અને કુસંસ્કારની જ મૈત્રીવાળો છે. તે જીવને સુખ, શાંતિ અને સમાધિનું કારણ કેવી રીતે બને? वासुदेवो अने प्रतिवासुदेवो त्राष्ट्रणंडना साम्राज्यना मालिङ अने भोडता जन्या પણ અંતે તો નરકગામી થયા. ચક્કવર્તીનું સ્ત્રીરત્ન ચક્કવર્તીની સાથેના ભોગને પામ્યું પરંતુ અંતે તો નરક જ મળી. બ્રહ્મદત્તે ૭૦૦ વર્ષ સુધી છ ખંડનું રાજ્ય ભોગવ્યું પણ તેના બદલામાં 33 સાગરોપમની નરક મળી. તો જે સુખની પાછળ આવા ઘોર નરકના દુ:ખો નિશ્ચિત થયેલા છે તેને સુખ કોણ કહે ? અને તેનાથી પોતાની જાતને સુખી કોણ માને ? જે જે ચક્રવર્તીઓ, રાજાઓ, મહારાજાઓ, બળદેવો, મંત્રીઓ, રાજફુમારો, શ્રેષ્ઠીપુત્રોને મળેલા ભોગો પ્રત્યે મોહનીચકર્મના क्षयोपशमना બળે જાગૃતિ પેદા થઈ અને તેની સાથે રહેવામાં અને સુખને ભોગવવામાં સીઘી જ નરક દેખાઈ તો તેઓએ કાચી સેકન્ડમાં બધું પડતું મૂકીને ત્યાગ અને વૈરાગ્યના માર્ગે મહાભિનિષ્ક્રમણ કર્યું. આ સંસારમાં તારક પરમાત્માઓએ બતાવેલ એક ચારિત્ર માર્ગ જ એવો છે કે જે જીવની દુર્ગતિથી वारंवार रक्षा डरे छे. सह्गति अपावे छे अने अंते मोक्ष अपावे छे माटे સંસાર ગમે તેવાં ઇન્દ્ર-ચક્રી આદિ પદવીઓથી બહારથી સુશોભિત, સોહામણો અને રળિયામણે દેખાતો હોય, ગમે તેવા અપ્સરા તુલ્ય સ્ત્રીઓના ભોગવટાથી મોહક જણાતો હોય તો પણ તેનાથી પેદા થતો રાગ વિવેકી આત્માઓને ફ્ણીધર સર્પના દંશની જેમ કાટનારો લાગે છે. તેમાં વિવેકી આત્માને પોતાનું નિકંદન નીકળી જતું દેખાય છે. તેમાં માનવ જીવનની અમૂલ્ય ક્ષણોનો વિનાશ છે. ચારિત્રના પુરુષાર્થની બરબાદી છે અને ભવોભવની નરકને ખરીદવાની છે માટે તેવા સંસારમાં વિવેકી આત્માઓ રહેવાને ઇચ્છતા નથી. એને તો ચારિત્ર એ જ પોતાના પ્રાણ લાગે છે અને મોક્ષ એ જ પોતાનું ઘર લાગે છે માટે તેને મેળવવા જ તે પુરુષાર્થ કરે છે. તેમાં જ પોતાના જીવનની સાર્થકતા भाने छे

સર્વજ્ઞના વચનની શ્રદ્ધા ન હોય તે જ ભોગોને ટેસ્ટથી ભોગવી શકે, ંતે જ સંસારમાં મઝેથી રહી શકે. સમક્તિીને તો શ્રદ્ધા છે તેથી ભોગોમાં આત્માની નાલેશી અને વિડંબના દેખાય છે. ભોગોમાં ભૂતાવળ લાગે તે પછી સંસારમાં રહી શકે નિહ. આત્માના સ્વાદીન સુખને છોડીને પરાધીન સુખની ઇચ્છાં કોણ કરે ? ભગવાનની આજ્ઞા મુજબ ૨૫-૫૦ વર્ષ સંયમના કષ્ટ વેઠી લઈએ તો કમમાં કમ દુર્ગતિ તો ન થાય. જીવોને આ વાત કેમ બેસતી નથી? અંદરમાં મિથ્યાત્વ પડેલું છે, તે જીવને મૂઢ, અવિવેકી અને ગમાર બનાવે છે ને દૂર્ગતિમાં નાંખે છે.

સમક્તિને ભોગની અંદર દુઃખ દેખાય છે. જ્યારે ભોગમાં સુખ દેખાય ત્યારે સમ્યક્ત્વ તેને ચેતવે છે. ભૂખનું દુઃખ, ઇચ્છાનું દુઃખ ભોગમાં સુખનો ભ્રમ પેદા કરે છે. પૈસા આવ્યા એટલે શું બધું આવી ગયું ? એનાથી બધા ગુણો આવી ગયા ? આ બધો આરંભ - સમારંભનો ઝમેલો જીવને ક્યાં નાંખશે ? વસ્તુપાલ - તેજપાલની જેમ ૮૦% ૯૦% ધર્મમાં ખર્ચો તો દુર્ગતિથી બચી શકો. ઘણું કમાનારાને પણ આજે નિયમ નથી કે મારે કમાણીના ૨૦%, ૨૫% સારા માર્ગે ખર્ચવા.

આજના શ્રીમંતોની લક્ષ્મી મોજશોખ અને એશઆરામમાં પૂરી થાય છે. એક દીકરાના લગ્નમાં જમણવારની ડીશના ૫૦૦-૫૦૦ રા. ખર્ચે છે. જાનને પ્લેનમાં લઈ જાય છે. કલબોમાં લગ્ન કરે છે. ત્યાં નાચગાન અને ડેકોરેશનમાં લાખો રૂપિયાના ધૂમાડા કરે છે. કેવળ પાપ પાપને પાપમાં જ લક્ષ્મી વાપરે છે. એના દ્વારા અનંત સંસાર ભટકી શકાય અને સહેલાઈથી નરકમાં જઈ શકાય એવા પાપો ખરીદે છે. ખોટા માર્ગથી આવેલી તેમની લક્ષ્મી ખોટા માર્ગે જ જાય છે.

સમક્તિ આત્મા ઉત્તમ શ્રુતપ્રધાનથી વાસિત હોઈ સંસારના સ્વરૂપની સમ્ચગ્ વિચારણા કરે છે. તેને પોતાની માન્યતાથી વિપરીત માન્યતાવાળા સંસારી જીવોની સાથે રહેવું પડે છે. ત્યાં તેના હૃદયને સમજવા કોઈ તૈયાર નથી તેથી તેને સંસાર જેલ રૂપ જ લાગ્યા કરે છે.

# धर्मादिप भवन् भोगः प्रायोऽनर्थाय देहिनाम् चन्दनादिप संभूतो दहत्येव हुताशनः ॥ १६० ॥

દાર્મથી મળતા ભોગો પણ પ્રાયઃ કરીને જીવના અનર્થને માટે થાય છે. ચંદનથી ઉત્પન્ન થયેલો અગ્નિ પણ બાળવાનું જ કામ કરે છે.

શંકા :- પાપનો સહચારી પાપની મૈત્રીવાળો એવો ભોગ વિસ્તાર ભલે સુંદર ન હોય પણ દાર્મભોગ અર્થાત્ દાર્મદ્વારા બંધાયેલા પુણ્યથી મળતા ભોગો તો સુંદર છે જ ને ? તેનો જવાબ આપે છે.

દાર્મના પ્રભાવથી મળતા દેવલોકાદિ ભોગો પણ પ્રાયઃ કરીને પ્રાણીઓના અનર્થને માટે થાય છે કારણ તે ભોગો આત્મજાગૃતિને નષ્ટ કરી જીવને વિષય સેવનરૂપ પ્રમાદમાં પાડે છે અને તે પ્રમાદથી તો નિશ્ચરે કરીને આત્માનું અહિત થાય છે. જે ભોગો આત્મજાગૃતિને નષ્ટ કરે તે ભોગો સારા કેવી રીતે કહેવાય ? ભોગો ચિત્તવિશુદ્ધિનો નાશ કરે છે, ચિત્તમાં મલિનતા લાવે છે અને એના દ્વારા જીવને સમ્યક્ત્વથી પણ પતિત કરે છે. ભોગોમાં લપેટાય એટલે ચારિશ્ર મોહનીય બંધાય અને સમ્યક્ત્વ ખસવા માંડે.

પણ શુદ્ધદર્મનો આક્ષેપ કરનારા ભોગો એટલે નિર્જરા કરાવનારા અને અનાસક્ત રાખનારા ભોગો જીવને અનર્થને માટે થતા નથી માટે **પ્રાયઃ** ગ્રહણ કર્યું છે. શુદ્ધદર્મનો આક્ષેપ કરનારા ભોગોમાં અર્થાત્ જે ભોગો દ્વારા અશુભકર્મન બંધાતા નિર્જરાની જ મુખ્યતા હોય ત્યાં જાગૃતિની મુખ્યતા હોવાથી ત્યાં પ્રમાદ બીજનો યોગ નથી. પ્રમાદ બીજ તો તે કહેવાય કે જે જીવને ભોગોમાં લંપટ બનાવે. અશુભ સંસ્કાર નાંખે. અશુભાનુબંધ ઊભા કરે અને નિર્જરા ન કરાવતા અશુભ કર્મ બંધાવે. જયારે શુદ્ધ ધર્મનો આક્ષેપ કરનારા ભોગો તો જીવને સ્વરૂપની જાગૃતિ સતત ટકાવે છે. વૈરાગ્યને જવલંત રાખે છે. કર્મના ઉદયે કાયાથી ભોગ ભોગવવા છતાં ચિત્તને મલિન ન કરતા ચિત્તની વિશુદ્ધિને ટકાવી રાખે છે. આત્મા ઉપર અશુભ સંસ્કારનું આધાન થવા દેતા નથી. મોક્ષના માર્ગ તરફ આગળને આગળ વધારે છે માટે આવા ભોગોમાં પ્રમાદબીજ ન હોવાથી તે ભોગો પ્રાણીઓના અનર્થને માટે થતા નથી તેની બાદબાકી કરવા પ્રાયો ગ્રહણ કર્યું છે.

જેમકે તીર્થંકર, ગણદાર, આચાર્ચિદ મહાપુરુષોને જે શરીર, રૂપ, લાવણ્ય, ચોત્રીશ અતિશચો, અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્ચ, ઇન્દ્રાદિ દેવોની ભક્તિ, રાજા, મહારાજા, ચક્રવર્તીઓ દ્વારા મળતા માન, સન્માન, ખ્યાતિ, પ્રતિષ્ઠા, શ્રેષ્ઠકોટિના ખાનપાનાદિ ભોગો, પાંત્રીસ અતિશચ યુક્ત વાણી જે પ્રાપ્ત થાય છે તેમજ તીર્થંકરાદિ જીવોને દેવલોકમાં જે ભોગાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમજ ગૃહસ્થાવસ્થામાં જન્મ થતાં જ ઇન્દ્રાદિ દેવોનું આગમન, પદ દિક્કુમારી દ્વારા કરાતું શુચિકર્મ, ઇન્દ્રનું પાંચ પાંચ રૂપ કરવા દ્વારા પરમાત્માને મેરૂ શિખર ઉપર લઈ જવું, ત્યાં પાંડુકવનની શિલા ઉપર લાખો કળશાથી અભિષેક તેમજ બીજા પણ જે પુણ્યાનુબંધી પુણ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થતાં ભોગો તે અનર્થના કારણભૂત થતા નથી. ગૃહસ્થપણામાં પણ પોતાને મળેલા ભોગોનો ઉપયોગ અત્યંત અનાસક્તપણે કરતા હોવાથી તેઓ ભોગથી લેપાતા નથી. જેમ સુકી માટીનો ગોળો ભીંત ઉપર ચોંટતો નથી પણ ખરી પડે છે તેમ તેઓને ભોગ દ્વારા કર્મબંધ થતો નથી પણ નિર્જરા જ થાય છે. ભોગકર્મથી તે છૂટે છે. ભોગપંકની વચ્ચે રહેવા છતાં જલમાં કમળની જેમ તેઓ નિર્લપ રહે છે.

सामान्यक्रनोने के भोग डर्मजंधनुं डा२ण थाय छे ते तेमने निर्करानुं डा२ण अने छे. सामान्य माणसोने लागु पडतो नियम असामान्य माणसने लागु पडतो नथी. अर्थात् डर्मोहयने भोगवता योग्यता प्रमाणे छव डर्मो जांधे छे अने निर्कर। पण डर्ने छे भाटे क शास्त्रमां ड्रह्युं छे डे वेएइ सो बंधइ, वेएइ सो निज्जरह ।

તીર્થંકરના આત્માને દેવલોકમાં તેમજ ગૃહસ્થપણામાં ચોગની છફ્કી કાન્તા દૃષ્ટિ વર્તતી હોવાના કારણે ભોગના સાંનિધ્યમાં પણ તેઓની શુદ્ધિનો ક્ષય થતો નથી. તેમજ તેઓની ભોગમાં પ્રવૃત્તિ કર્મના ઉદયથી હોય છે. ભોગ વિષયક ઇચ્છા તેમની નાશ પામી ગયેલી હોય છે અને તેથી જગતના જીવોને જે ભોગ ભોગવવાથી રતિ અર્થાત્ આનંદની અનુભૂતિ થાય છે ત્યાં તેઓને વિરક્તિ અર્થાત્ વૈરાગ્ય જ અનુભવાય છે. ભોગો બધા મૃગજળ જેવા છે એનો સ્પષ્ટ ખ્યાલ હોવાના કારણે ભોગ ભોગવવા છતાં અંદરથી અલિપ્ત અને અસંગ રહી પરમપદની નજીકમાં જાય છે. આ વાત અધ્યાત્મસારમાં વૈરાગ્ય સંભવ અધિકારમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજે કહી છે તેથી મુમુક્ષુએ તે ખાસ ત્યાંથી જોવા યોગ્ય છે.

તીર્થંકરના જુવોને કેવલફાાન થયા પછી તીર્થંકર નામકર્મના વિપાકોદયથી જે અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્યાદિ ભોગોની પ્રાપ્તિ થાય છે એ ભોગો જ એવા છે કે તેને ભોગવી તીર્થંકર નામકર્મને ખપાવે તો જ શેલેશી અવસ્થાદિ આગળના શુદ્ધધર્મની પ્રાપ્તિ થાય. તે જ રીતે ગણધરો પણ પાદપીઠ ઉપર બેસી દેશનાદિ આપે અને રાજા મહારાજાદિ તરફથી મળતા સત્કારાદિને ભોગવે ત્યારે ଦ ગણઘર નામકર્મ ખપે ને આગળ વધાય. તે જ રીતે આચાર્યાદિ પણ આચાર્યને યોગ્ય નામકર્મના ઉદયથી મળતા ભોગોને ભોગવ્યા પછી નિર્જરા દ્વારા આગળ આગળના શુદ્ધ ધર્મને પ્રાપ્ત કરે છે. તેમજ પોતાના પરિચયમાં આવતા બીજા જીવોને પણ તે સમ્ચક્ત્વ, વિરતિ, ઉપશમભાવાદિ શુદ્ધ ધર્મને પ્રાપ્ત કરાવવામાં કારણ બને છે. આમ આ બધા ભોગોને ભોગવવા છતાં અંદરથી અત્યંત ભગ્રતદશા હોવાથી તે અનર્થને માટે થતા નથી. તીર્થકરાદિને જે ભોગો મળે છે તે વીતરાગ સર્વજ્ઞ થયા પછીથી મળે છે માટે ત્યાં પ્રમાદબીજ નથી તેમજ ગણધર, આચાર્યાદિને મળતા ભોગો પણ છક્કા ગૂણઠાણાના ઊંચા અધ્યવસાય સ્થાનોમાં હોવાથી ત્યાં પણ પ્રમાદ નથી તેમજ તીર્થંકરાદિના જીવોને દેવલોકમાં કે ગૃહસ્થપણામાં જે ભોગો મળે છે ત્યાં યોગની છટ્ટી દૃષ્ટિ હોવાથી જ્વલંત વૈરાગ્ય, ઉપશમભાવ, ઔદાસીન્યભાવ અને પ્રશાંતવાહિતા છે. વૈષચિક ભોગમાંથી ભોગવૃત્તિ અને સુખબુદ્ધિ નીકળી ગઈ છે. તેથી ત્યાં પણ પ્રબળ

**બગૂતિના કારણે પ્રમાદર**હિતતા જ છે.

શંકા : શુદ્ધધર્મનો આક્ષેપ કરનારા ભોગોમાં પ્રમાદબીજનો અયોગ છે એમ શાથી કહો છો ?

સમાધાન : શુદ્ધ દર્મને લાવી આપનારા તે ભોગો અત્યંત અનવદ એવા તીર્થકરાદિરૂપ ફ્લથી શુદ્ધ હોવાના કારણે તેમાં પ્રમાદબીજ નથી. અર્થાત્ અત્યંત અનવદ્ય એવા તીર્થકરાદિરૂપ ફ્લના કાલમાં જ તે ભોગોની પ્રાપ્તિ થાય છે. આદિ પદથી ગણદ્યર, આચાર્ચનું ગ્રહણ કરવું. જીવ જ્યારે અત્યંત જાગ્રત અવસ્થામાં વર્તે છે તેવા કાલમાં આ ભોગોની પ્રાપ્તિ થતી હોવાથી તે ભોગોમાં પ્રમાદબીજ નથી.

શંકા : શુદ્ધ ધર્મનો આક્ષેપ કરનારા ભોગો અત્યંત અનવધ એવા તીર્થકરાદિ રૂપ ફ્લથી શુદ્ધ કેમ છે ?

समाधान : પુણ્યની શુદ્ધિકાલમાં આગમમાં જ અભિનિવેશ (આગ્રહ) હોવાથી ધર્મસાર = ધર્મની પ્રધાનતાવાળા એવા ચિત્તની ઘટમાનતા થાય છે. અર્થાત્ તાત્પર્થ એ છે કે શુદ્ધધમિક્ષેપી ભોગોને અનુકૂળ એવા વિશુદ્ધ પુણ્યનો જ્યારે બંધ થાય છે ત્યારે તેઓનું ચિત્ત એક માત્ર તત્ત્વમાં જ અભિનિવિષ્ટ છે અર્થાત્ શાસ્ત્રાજ્ઞાના પાલનમાં જ આગ્રહવાળું છે અને તેથી ધર્મની પ્રધાનતાવાળું જ તેમનું ચિત્ત હોય છે. તત્ત્વમાં જ આગ્રહ હોવાના કારણે ધર્મસાર અર્થાત્ અત્યંત ઉપશમ પ્રધાન એવું ચિત્ત હોય છે અને આવા ધર્મસાર ચિત્ત વખતે જે વિશુદ્ધ કોટિનું પુણ્ય બંધાય છે તેનો વિપાકોદય અત્યંત નિરવધ એવા તીર્થકરાદિ ફલકાલમાં જ થાય છે માટે વિપાકોદયથી પ્રાપ્ત થતા ભોગો તીર્થકરાદિ ફલથી શુદ્ધ છે.

આ જ વાતને દૃષ્ટાંતથી કહે છે - શૈત્ય છે પ્રકૃતિ જેની એવા ચંદનથી ઉત્પન્ન થયેલો અગ્નિ પણ પ્રાયઃ કરીને બાળે જ છે કારણકે તેનો તેવા પ્રકારનો બાળવાનો સ્વભાવ છે. અહિંયા પણ પ્રાયઃ એટલા માટે કહ્યું કે તે અગ્નિને સત્યમંત્રાદિ દ્વારા સંસ્કારિત કરવામાં આવે તો મંત્રના પ્રભાવથી તે અગ્નિ દ્વારા દાહકાર્ય થતું નથી માટે પ્રાયઃ કહ્યું. આ વાત સકલલોક પ્રસિદ્ધ છે.

शीतल ચંદનથી પણ ઉપન્થો, અગ્નિ દહે જિમ વનનેરે ધર્મજનિત પણ ભોગ ઇહાં તિમ, લાગે અનિષ્ટ તે મનનેરે... સ્થિરા દૃષ્ટિ સજ્ઝાય.

પુણ્યથી મળતા ભોગો પણ આ દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવને અનિષ્ટ લાગે છે.

# भोगात्तदिच्छाविरतिः स्कन्धभारापनुत्तये ।

### स्कन्धान्तरसमारोपस्तत्संस्कारविधानतः ॥१६१॥

હજુ પાંચમી દૃષ્ટિમાં રહેલ સમ્ચગ્દૃષ્ટિ જીવ આ સંસાર સ્વરૂપની કેવી વિચારણા કરે છે તે જણાવે છે.

लोगथी थती तात्हाबिङ सेवी एच्छानी विर्वत - एच्छानी निवृत्ति से भला ઉपर रहेवा लारने हूर इरवाने माटे सन्य भला उपर लारने स्थापन इरवा समान छे. डारण डे तेनाथी लोगनी एच्छाने पेहा इरे तेवा सनिष्ट संस्डारोनुं साधान थाय छे सने तेथी परमार्थथी लोगनी एच्छानी निवृत्ति थती नथी.

ભોગ ભોગવવા દ્વારા તત્કાળ ભોગની ઇચ્છાની નિવૃત્તિ થાય છે પણ પછીથી નવા નવા ભોગને ભોગવવાની ઇચ્છા થયા જ કરે છે. જેમ એક ખભા ઉપર રહેલા ભારને દૂર કરવા બીજા ખભા ઉપર તે ભારને મૂકવાથી પહેલા ખભા પર ભારનું દુ:ખ દૂર થતાં ક્ષણવાર શાંતિ મળી પણ પાછો તરત જ બીજો ખભો દુખવા આવતા તે દુ:ખને દૂર કરવા પાછો પહેલા ખભા ઉપર ભાર મૂક્યો તો ખભો દુ:ખવા રૂપ દુ:ખ પરમાર્થથી તો ઊભું ને ઊભું જ રહ્યું તેથી પરમાર્થથી ઇચ્છાની નિવૃત્તિ ન થઈ.

ઉપાध्યાયજી મહારાજ બત્રીસીમાં - तत्संस्कार अनितक्रमात् અર્થાત્ तेवा प्रકારના કર્મબંધથી જનિત અનિષ્ટ ભોગસંસ્કારનું ઉલ્લંઘન ન થતું હોવાથી પરમાર્થથી ભોગની ઇચ્છાની નિવૃત્તિ થતી નથી.

અર્થાત્ જેમ એક ખભા ઉપરથી બીજા ખભા ઉપર ભાર મૂકતા દુઃખનો અતિક્રમ = નાશ થતો નથી તેમ ભોગ ભોગવવાથી ભોગસંસ્કારનો અતિક્રમ અર્થાત્ નાશ થતો નથી.

हिरिसद्रसूरिश महाराष साहै ने नवा सोग संस्डारोनुं आधान थतुं होवाथी एरछानी निवृत्ति तात्विडी नथी એम इह्युं. क्यारे ઉपाध्यायशु महाराषे आत्मा ઉपर षे भोग संस्डारो पडेला छे तेनो भोग भोगववा द्वारा नाश थतो न होवाथी एरछानी निवृत्ति तात्विडी नथी એम इह्युं. आ जंने डथन सत्य छे डारणडे भोग भोगववा द्वारा भोग संस्डारोनो नाश थतो नथी अने नवा भोग संस्डारोनुं आधान थाय छे. तेथी अनिष्ट संस्डारनो प्रवाह यात्या डरे छे. जन्ने डथननो सार એड ष छे.

જેમ ખભા ઉપર રહેલા ભારથી થતું દુઃખ એ ભારને સર્વથા ખભા ઉપરથી દૂર કરવાથી જ થાય પણ અન્ય ખભા ઉપર મૂકવાથી ન થાય તેમ ભોગની ઇચ્છાની નિવૃત્તિ એ ભોગના વિરોધી અનિત્યાદિ ભાવનાઓના ભાવનથી થાય. तत्तन्करणेन त्याग, वैराग्य, અનિત્ય, અશરણાદિ ભાવનાઓને નિરંતર ભાવવાથી ભોગની ઇચ્છા પાતળી પડતી જાય છે. नतु विच्छेदेन प्रसुप्त मात्रेण वा – પરંતુ ભોગ ભોગવવા દ્વારા ઇચ્છાનો ક્ષણિક વિચ્છેદ કરવાથી કે ભોગની ઇચ્છાને દબાવી દેવાથી ભોગેચ્છાની નિવૃત્તિ થતી નથી. ઇચ્છાઓ આકાશ સમાન અનંત છે અને વિષયો દ્વારા તેનો અંત કયારે પણ આવતો નથી.

**અંગારકારકનું દૃષ્ટાંત** : પોતાના ૯૮ ભાઈઓ પર પોતાની આજ્ઞા મનાવવા ભરતે દૂત મોકલ્યો ત્યારે ૯૮ ભાઈઓ પોતાના પિતા ૠષભદેવ પ્રભુ પાસે આવીને ઉપાય પૂછે છે કે પ્રભો ! અમારે શું કરવું ? આપે આપેલું રાજ્ય અન્યાયી રીતે ભરત અમારી પાસે કેવી રીતે માંગી શકે ? અને અધિકની અમને ઇચ્છા નથી તો શા માટે અમે એની આજ્ઞા માનીએ ? શા માટે એની સેવા કરીએ ? જે અતૃપ્ત માણસ હોય તે જ માનને નાશ કરનારી સેવા સ્વીકારે. તેથી યુદ્ધ કરવું એ જ ઉપાય છે છતાં આપને પૂછ્યા સિવાય અમે કાંઈ પણ કરવાને સમર્થ નથી.

त्थारे प्रभु इहे छे हे वत्सो ! वीर पुरुषोओ द्रोह इरनारा शभुनी साथे युद्ध इरवुं उचित छे पण ते शभु भरत निह पण तमारा अंहरमां पडेता राग, द्रेष वगेरे इषायो छे थे तमने भरत शभु छे तेम हेपाडे छे. आ शभुओ क्रमांतरमां पण अनर्थ आपनारा छे. राग-सह्गति थवामां तोढानी शृंपता समान अंधनहारह छे, द्रेष-नरहावासमां निवास हरवाने मारे अजवान मानर्थ छे, मोह-संसार समुद्रनी घुमरीमां नांपवाने मारे पण (प्रतिज्ञा) समान छे अने हषाय-अग्निनी क्षेम पोताना आश्रित क्रनोनुं हहन हरे छे तेथी ते शभुओने छतवा એह धर्मनुं क शरण स्वीहारवा योग्य छे तेनी क सेवा हरवा क्षेत्री छे क्षेथी शाश्रत आनंहमय पहनी प्राप्ति सुत्रभ थाय.

આ રાજ્યલક્ષ્મી અનેક યોનિમાં પાડનારી, અતિ પીડા આપનારી, અભિમાનરૂપ ફળવાળી અને નાશવંત છે. હે પુત્રો ! પૂર્વે સ્વર્ગના સુખો અનંતી વાર તમે ભોગવ્યા છતાં તમારી તૃષ્ણા પૂરી ન થઇ તો અંગારા કરનાર મનુષ્યની પેઠે મનુષ્ય સંબંધી ભોગથી તો તે કેમ પૂરી થાય ? તે આ પ્રમાણે -

કોઈ અંગારા પાડનાર પુરુષ પાણીની મશક લઈને નિર્જળ અરણ્યમાં અંગારા પાડવાને માટે ગયો. ત્યાં મધ્યાહ્નના તાપથી અને અંગારાના તાપથી ઉત્પન્ન થયેલી તૃષાથી તે આક્રાંત થયો તેથી સાથે લાવેલી મશકનું સર્વ જળ પી ગયો, તો પણ તેની તૃષા શાંત થઈ નહિ એટલે તે સૂઈ ગયો. સ્વપ્નમાં તે ઘેર ગયો અને ઘરની અંદર રહેલા કળશ, ગોળા, ગાગર વગેરેનું સર્વ જળ પી ગયો. તો પણ તેની તૃષા શાંત થઇ નિહ એટલે વાવ, કૂવા, સરોવર, નદીઓ અને સમુદ્રનું જળપાન કર્યું. તો પણ નારકીના જીવોની તૃષા-વેદનાની જેમ તેની તૃષા શમી નિહ. પછી મારવાડ દેશમાં જઇને રજ્જુથી દર્ભનો પૂળો બાંધી જળને માટે કૂવામાં નાંખ્યો, દુ:ખી માણસ શું ન કરે ? કૂવામાં જળ બહુ ઊંડું હતું તેથી દર્ભનો પૂળો કૂવામાંથી કાઢતાં મધ્યમાં જ જળ ઝમી ગયું, તેને નીચોવીને તે પીવા લાગ્યો, પણ જે તૃષા સમુદ્રના જળથી શમી નિહ તે પૂળાના નીચોવેલા જળથી કેમ શમે ?

તે પ્રમાણે તમારી પણ સ્વર્ગના ભોગોથી નિહ શમેલી તૃષ્ણા રાજ્ય લક્ષ્મીથી કેમ છેદાશે ? માટે હે વત્સો ! સાચું સુખ તો મોક્ષમાં છે તેની પ્રાપ્તિનું કારણ સંચમ છે તેને જ તમારે સ્વીકારવું ઘટે. પ્રભુના આવા વચનો સાંભળી ૯૮ પુત્રોને તત્કાળ સંવેષ્ય ઉત્પન્ન થયો અને તેમણે ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું.

આમ આત્માની અંદર પડેલા ભવોભવના કામવાસનાના સંસ્કારો વિષયોને ભોગવવાથી કયારે પણ જતા નથી, ઉપરથી વૃદ્ધિ જ પામે છે પછી તેનો છેડો કયારે પણ આવતો નથી જ્યારે સંયમી બનીને ઇન્દ્રિયોનો નિગ્રહ કરવામાં આવે તો જ તેનો અંત પામી શકાય છે.

એકવાર સોક્રેટીસને કોઈકે પુછયું કે જીવનમાં કેટલીવાર ભોગ ભોગવવા બોઈએ? સોક્રેટીસ - પુત્રપ્રાપ્તિ માટે જીવનમાં એકવાર. પણ જો તેટલાથી તૃપ્તિ ન થાયતો ? સોક્રેટીસ - તો પાંચ વર્ષે એક વાર. તેટલાથી પણ તૃપ્તિ ન થાય તો ? સોક્રેટીસ - તો વર્ષમાં એકવાર. તો પણ તૃપ્તિ ન થાય તો ? સોક્રેટીસ - વર્ષમાં બે વાર. પણ તેને સ્મશાનમાં જવા માટેની તૈયારી રાખીને ભોગવવા જોઈએ.

વિષયોની અપ્રાપ્તિમાં મનમાં દુર્દ્યાન ચાલે તે વૈરાગ્યનો અભાવ છે. અંદર ત્યાગની ઇચ્છા નથી. ત્યાગની રૂચિ નથી અને સંયોગવશાત્ સહન કરી લેવું પડે છે, તે ગમતું નથી તેથી આ દુર્દ્યાન ચાલે છે. ભાવનાનું આલંબન ન લઈએ ત્યાં સુધી અંદરના દુષ્ટ સંસ્કારો નીકળે નહિ. ત્યાં સુધી કર્મનો ક્ષયોપશમ ન થાય. ભરત ચકવર્તી, મરૂદેવા માતા, અરિણકાપુત્ર આચાર્ચ, પુષ્પચુલા સાધ્વી આ બધાએ ભાવનાના બળ ઉપર આગળ વધીને ક્ષપકશ્રેણી માંડી છે.

ચારિત્ર મોહનો નાશ કરવા માટે ચારિત્રની ક્રિયાઓ મોટરના પૈડા સમાન છે. શ્રદ્ધાપૂર્વકનું જ્ઞાન ડ્રાઇવરના સ્થાને છે જ્યારે ભાવનાયોગ પેટ્રોલના સ્થાને છે. જેમ પેટ્રોલ એ ટાયર વગેરે ચક્કોને ગતિમાન કરે છે તે ન હોય તો ડ્રાઇવીંગ સારામાં સારું હોય તો પણ કાંઇ કામ આપતું નથી, તે જ રીતે ભાવનાયોગ જ્ઞાન અને ક્રિયાના ચક્કોને વેગવાન કરે છે જેના પ્રભાવે ચારિત્રમોહ શિથિલ બનતા આગળ વધાય છે.

संसारमां हरेड आत्मानुं थे पतन थाय छे तेना मूलमां तपास डरवामां आवे तो डोईने डोई विषयोनी आसिड्त थ डाम डरती होय छे. प्रभु महावीरनो आत्मा मरीचीना भवमां विषयासङ्त थवाथी पडयो. शिहंडीपणुं स्वीडार्युं. सेङ थ स्पर्शेन्द्रियना विषये चारिश्र मूड्युं. आ विषयासङ्तता संहर पडी हती मार्ट मांहो पडता डोई साधुसे सेवा न डरी तो तेमांथी शिष्यनी छच्छा थई सने आपरे डिपेस मणता संहर पडेती छच्छा तीव्र जनी. थेनाथी उत्सूत्र प्रश्पणा थई. मांहो पडयो सने साधुसे सेवा न डरी तेथी साधुसो प्रत्ये हुर्भाव उत्पन्न थयो तेनाथी भाव सम्यङ्त्व गुमाव्युं. आम मरीयिनुं संसारमां थे पतन थयुं ते जधाना मूलमां विषयासङ्गत हती, सुपशीसता हती.

#### યોગપ્રવૃત્તિનું પ્રથમ ચિક્ષ

આ પ્રમાણે ભોગની અસારતાના ભાવનવડે કરીને સ્થિરા દૃષ્ટિમાં સ્થૈર્ય ઉત્પન્ન થાય છે. યોગાયાર્થોવડે કરીને આ દૃષ્ટિમાં બીજા પણ અલોલતાદિ ગુણે કહેવાય છે. અહિંયા અલોલતા હોય છે તેના કારણે દ્રવ્ય-ભાવ આરોગ્ય પેદા થાય છે. વિષયોની લોલતા = ગૃદ્ધિ એ જ બધા રોગનું કારણ છે. નિષ્ઠુરપણું હોતું નથી. અર્થાત્ હૈયાની કઠોરતાનો અભાવ હોય છે. ગંધ પણ શુભ હોય છે. મુત્ર અને પુરીષ (સ્થંડિલ) પણ અલ્પ હોય છે. શરીરની કાંતિ, ચિત્તની પ્રસન્નતા અને સ્વરની સૌમ્યતા હોય છે. અર્થાત્ જીવોની સાથે સૌમ્ય અને પ્રેમપૂર્વકનો વ્યવહાર હોય છે. આ યોગપ્રવૃત્તિનું પ્રથમ ચિઠ્ઠ છે. અર્થાત્ રત્નત્રચી રૂપ યોગના પ્રથમયોગ સમ્યગ્દર્શનકાલે સ્થિરાદૃષ્ટિમાં આવા ગુણો હોય છે.

હવે **છ** है दिष्टिमां रहेला योगीना यिन्हों डेवा होय ते जतावे छे. हरेड प्रवृत्तिडाले भैश्याहि लावनाओंथी वासित यित्त होय छे. अर्थात् डोई पण विषयमां प्रवृत्ति डरे त्यारे तेनुं मानस भैश्री, डर्रणा वगेरे लावनाओंथी वासित होवाना डारणे हरेड प्रवृत्ति से लावनानी ससरतले क वर्तती होय छे अर्थात् डोईपण प्रवृत्ति डरे त्यारे तेना मानस उपर कगतना छवोनी हित्तियंता, परोपडारनी लावना, डर्णाहिनी ससर हेजाती होय छे.

(નોંધ : विषयेष्वचेत: એ પાઠ બરાબર લાગતો નથી પરંતુ विषयेषु चेत: આવો પાઠ યોગબિંદુ શ્લોક ૫૫ની ટીકામાં તથા બન્નીસી ૨૪/૭ ની ટીકામાં છે. અને તે બરાબર હોય એમ જણાય છે.)

ચિત્તનું સંકલ્પ બળ હોવાના કારણે પ્રભાવવાળું માનસ હોય છે અર્થાત્

પ્રતિભાસંપન્ન આકૃતિ હોય છે. લોલતા ન હોવાના કારણે ધીરતાથી યુક્ત ચિત્ત હોય છે. રાગદ્ધેષાદિ દ્વંદ્ધોથી અધૃષ્યત્વ અર્થાત્ પરાભવપણું હોતું નથી. અભીષ્ટ વસ્તુઓનો લાભ થાય છે. આ દૃષ્ટિમાં અત્યંત પરોપકારશીલ સ્વભાવ હોવાના કારણે સઘળા લોકમાં પ્રિય બને છે.

સાતમી - આઠમી દૃષ્ટિમાં રહેલા નિષ્યન્ન ચોગીના ચિક્ષો- : દોષોનો નાશ વિશેષ પ્રકારે થયેલો હોય છે. પરમ એવી તૃપ્તિ હોય છે અર્થાત્ વિષયોની ઇચ્છા સર્વ પ્રકારે, અત્યંત રીતે શાંત થઇ જવાના કારણે આત્મગુણોમાં જ પરમતૃત્તિ હોય છે. સર્વત્ર ઔચિત્ય પૂર્વકનું જ વર્તન હોય છે અર્થાત્ પોતાના शिष्योने अवसरे अवसरे वायना प्रधान तेमल सारणा-वारणाहि अनुशासन પણ હોચ છે. છક્કી દૃષ્ટિમાં પણ ઔચિત્ય યોગ હોય છે છતાં આ દૃષ્ટિમાં પણ તે લખવાનું કારણ એ છે કે આ દૃષ્ટિમાં રહેલા યોગીઓ સર્વકાર્યથી પર બની એક માત્ર દયાનમાં જ રહેનારા હોય છે તેથી ત્યાં ઔચિત્ય યોગ ન હોય એવં કોઈને લાગે, તે માટે સ્પષ્ટ કરે છે કે આ દૃષ્ટિમાં પણ ઓચિત્યનું પાલન હોય છે. વાચનાદિ આપે ત્યારે શરૂઆતમાં ધ્યાન ન હોય પણ ત્યાર બાદ તરત જ તે આવી જાય છે. સમતા અત્યંત શ્રેષ્ઠ કોટિની હોય છે. સઘળા વિકલ્પો શમી જવાને કારણે ભવે - મોક્ષે સમભાવવાળા હોય છે તથા સિદ્ધયોગી હોવાના કારણે અહિંસાદિ યોગો એવા સિદ્ધ થઈ ગયા હોય છે કે પોતાના પરિચયમાં આવતા વાદ્ય, સિંહાદિ હિંસક પ્રાણીઓ પણ અહિંસક બની જાય છે. ऋतम्भरा धी અર્થાત્ પ્રાતિભજ્ઞાનથી સહિત હોય છે. પ્રાતિભજ્ઞાન આઠમી દૃષ્ટિમાં હોય છે. આ બધા નિષ્પશ્નયોગીઓના ચિહ્નો અન્યદર્શનકારોએ કહેલા છે અને इहापि = સ્વદર્શનમાં પણ આ અકૃત્રિમ = સ્વાભાવિક ગુણોનો સમુદાય આ પાંચમી દૃષ્ટિથી માંડીને જાણવો.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજ યોગદૃષ્ટિની સજ્ઝાયમાં કહે છે. અંશે હોય ઇહાં અવિનાશી, પુદ્ગલ જાલ તમાસી રે, ચિદાનંદઘન સુજસ વિલાસી કિમ હોય જગનો આશી રે....

પાંચમી દૃષ્ટિમાં આત્માની અનુભૂતિ થવાથી આત્મા અંશથી અવિનાશી બને છે. અહિંચા તેને હવે હું મરતો નથી પણ દેહ મરે છે તેવો ખ્યાલ હોવાથી જરા પણ મુંઝવણ થતી નથી. સઘળો સંસાર - પુદ્ગલની બાજી- નાટકનો તમાસો લાગે છે તેથી દૃષ્ટાભાવે તેને જુએ છે. જેણે ચૈતન્થઘન સ્વરૂપી આત્મામાં જ વિલાસ = આનંદ અનુભવ્યો તે હવે જગતના ક્યા પદાર્થમાં મુંઝાય ? એ હવે આ સંસારના વિનાશી પદાર્થોની આશા શા માટે રાખે ? પૂર્વકર્મના યોગે પ્રાપ્ત ભોગસંપત્તિનો ઉપભોગ કરે છે પણ તે અનાસકત ભાવે કરે છે. જલકમલવત્ નિર્લેપ રહે છે એટલે તેમાં બંધાતો નથી પણ ભોગવીને છૂટી જાય છે.

#### પાંચમી સ્થિરાદૃષ્ટિનો સાર

આ સ્થિરા દૃષ્ટિમાં રત્નની પ્રભા જેવું નિત્ય - અપ્રતિપાતી દર્શન અર્થાત્ બોધ હોય છે. પ્રત્યાહાર નામનું યોગનું અંગ પ્રાપ્ત થાય છે. ભ્રાંતિ નામનો ચિત્તદોષ ટળે છે. અને સૂક્ષ્મબોધ નામનો ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે.

તમોગ્રંથિનો ભેદ થવાથી સમસ્ત સંસારની ચેષ્ટાઓ બાળકની ધૂલિગૃહકીડા સમાન તુચ્છ અને અસાર લાગે છે તથા શ્રુતથી પ્રાપ્ત થયેલ વિવેકના બળે સર્વ બાહ્યભાવોને મૃગજળ, ગંધર્વનગર અને સ્વપ્ન જેવા દેખે છે. આંતર એવી જે નિરાબાદ્ય, નિરામય જ્ઞાનજયોતિ છે એજ પરમતત્ત્વ છે. બાકી બીજું બધું ઉપદ્રવ સમાન છે. એવી સમજના બળે વિષય - વિકારોમાં ઇન્દ્રિયોને જોડતા નથી અને દાર્મને બાદ્યા ન ઉપજે તેવી રીતે પ્રયત્નવાળા હોય છે.

અલક્ષ્મીની સખી લક્ષ્મી બુદ્ધિશાળીઓને જેમ આનંદ આપતી નથી તેમ પાપસખા એવો ભોગવિસ્તાર પ્રાણીઓને આનંદ માટે થતો નથી કારણકે ભોગ અને પાપ બેનો અવિનાભાવ છે. પ્રાણીઓના ઉપઘાત વિના ભોગ સંભવતો નથી. ચંદનથી ઉત્પન્ન થયેલો અગ્નિ પણ જેમ દઝાડે છે તેમ ધર્મના પ્રભાવથી મળતા ભોગો પણ આત્માને તાપ પેદા કરે છે તેથી તે અનિષ્ટ લાગે છે. ભોગ ભોગવવાથી થતી ઇચ્છાની વિરતિ એ તાત્ત્વિકી નથી પણ એક ખભા પર મૂકેલા ભારને ત્યાંથી ઊતારીને બીજા ખભા પર મૂકવા જેવી અતાત્ત્વિકી છે. તેનાથી ભોગ સંસ્કારનો નાશ થતો નથી પરંતુ ભોગસંસ્કાર ચાલુ જ રહે છે. એમ સમજી સમ્ચગ્રદૃષ્ટિ આત્મા ભોગોને દૂરથી જ છોડવા પ્રયત્ન કરે છે.

## **६वे छडी डान्ता नामनी दृष्टिने डढे छे-**कान्तायामेतदन्येषां प्रीतये धारणा परा । अतोऽत्र नान्यमुन्नित्यं मीमांसास्ति हितोदया ॥१६२॥

ङान्ता दृष्टिमां नित्यदृर्शनाहि अन्यनी प्रीतिने माटे थाय छे तथा परा धारणा होय छे तेथी अहिंया अन्यमुद्द् नथी. हंमेशा हितोदृयी मीमांसा होय छे.

પાંચમી દૃષ્ટિમાં કહેલ નિત્ય = અપ્રતિપાતિ દર્શન અર્થાત્ બોદ્ય, પ્રત્યાહાર, ભ્રાંતિ નામનો ચિત્તનો દોષ ટળવાથી પ્રાપ્ત થયેલ સૂક્ષ્મબોદ્ય વગેરે બીજાને પ્રીતિ ઉપજાવે છે પરંતુ દ્વેષનું કારણ બનતા નથી. તેનું કારણ એ છે કે આ દૃષ્ટિમાં અનંતાનુબંદી ચાર કૃષાયનો ક્ષયોપશમ હોય છે સાથે બાકીના બાર કૃષાયમાંથી રસની વિશેષ હાનિ થયેલી હોવાને કારણે પ્રશસ્ત કૃષાય હોય છે તેથી આ દૃષ્ટિમાં રહેલા જુવો ઉપશમપ્રધાન તેમજ મૈગી, કરણા, વાત્સત્યાદિથી ભાવિત ચિત્તવાળા હોય છે. તેથી પરોપકાર પ્રધાન તેમનું જીવન હોય છે. કોઈ પણ પ્રવૃત્તિમાં આ જુવો સ્વાર્થને ગોણ કરનારા હોય છે. કોઈપણ જીવને દુઃખ થાય એવું એમનું વર્તન જ હોતું નથી, અને તેથી આ દૃષ્ટિનો બોદ્ય સ્વભાવથી જ એટલો શ્રેષ્ઠ કોટિનો હોય છે કે તે કોઈના માટે પણ દ્વેષનો વિષય બનતો નથી. એક બાજુ વિવેક જવલંત છે અને સ્વાર્થવૃત્તિ જરા પણ નથી. પરોપકારથી વાસિત જ ચિત્ત છે તેથી આ દ્રષ્ટિનો બોદ્ય સઘળા જીવોની પ્રીતિ અને આનંદને કરનારો જ થાય છે. આ દૃષ્ટિમાં સર્વત્ર ઓચિત્યનું પાલન હોય છે.પોતાનાથી અધિક ગુણસંપન્ન એવા ગુર્વાદિ વડીલો પ્રત્યે પ્રમોદ, હૃદયનું બહુમાન અને ભક્તિ હોય છે. તેમનો વિનય હોય છે. પોતાનાથી નીચી ક્ક્ષાના જીવો માટે તેમના હૈયામાં અત્યંત કરણા અને પરોપકાર કરવાની વૃત્તિ હોય છે તેમના પ્રત્યે વાત્સલ્યભાવ હોય છે એટલે કોઈપણ જીવ તેમના પરિચયમાં આવે તો તેને તોષનું જ કારણ બને છે.

क्यारे पांचमी दृष्टिमां चार प्रहारना हषायनी क्षयोपशम होवा छतां जाडीना जार प्रहारना हषायमांथी विशेषरसनी हानि न थयेती होवाथी हषाय अप्रशस्त पण जनता हता. प्रमाह, हेहाहिनो राग, पोतानुं पहेता क्षेवानी वृत्ति आ जधुं होवानी संलावना हती तेथी पांचमी दृष्टिनो विवेह क्वलंत होवा छतां तेनो जोध जीक्षने मारे प्रीतिनुं क हारण जने खेतुं हही शहातुं नहोतुं. हयारेह जीक्षने अप्रीतिनुं पण हारण जने तेवी शह्यता-संलावना नहारी शहाय तेम न हती. को हे आ दृष्टिनो जोध तो खेरलो सुंहर छे हे केना द्वारा होईने द्वेष थाय क निहं पण जोधहातीन सन्य होषोने हारणे ते जोध सन्य छवोना द्वेषमां विषय जने छे.

આ દૃષ્ટિને 'કાન્તા' નામ આપ્યું તે ચથાર્થ છે કારણ કે આ દૃષ્ટિમાં કાન્તા એટલે પતિવ્રતા સ્ત્રી જેવાં પરમાર્થભાવ હોય છે. જેમ પતિવ્રતા સ્ત્રી ઘરના બધા જે કામ કરવા છતાં પતિનું જ ચિંતન કરે છે તેમ આ દૃષ્ટિવાળા જીવનું ચિત્ત સદા શ્રુતદ્યર્મમાં લીન હોય છે અથવા તો કાન્તા એટલે પ્રિય. અન્ય જીવોને તે પ્રિય લાગે છે અથવા તો યોગીઓને પ્રિય હોય છે તેથી આ દૃષ્ટિને કાન્તા દૃષ્ટિ કહી છે. પાંચમી દૃષ્ટિમાં જે નિત્યદર્શન, સૂક્ષ્મબોધ, પ્રત્યાહાર, ભ્રાંતિત્યાગ હોય છે તે અહિંયા વિશેષ નિર્મળપણે ભારો છે.

આ દૃષ્ટિનો બોધ તારા જેવો હોય છે. તારાનો પ્રકાશ રત્નના પ્રકાશ કરતા તેજરવી હોય છે અને તે આકાશમાં ચમકે છે તેમ આ દૃષ્ટિનો બોધ સ્થિરા દૃષ્ટિ કરતાં વધુ જવલંત હોય છે તેમજ ચિદાકાશમાં ઝળહળે છે. અહિંયા आवेलाने हवे नीचे पडवानुं होतुं नथी. चार इषायना क्षयोपशम अने जार इषायना प्रशस्त ઉદयथी हंमेशा शुललाव જ होय છે. स्व३प तरइ જ आ जोध ગमन કરે છે. स्व३पमां स्थिरता अनुलवाय છે. द्रव्यानुयोगना मर्मने पामनारी दृष्टि जुली गई होय છે. श्रुत - अनुलवनी हशा प्रतिसमय वधती जाय છે. सूक्ष्मजोध जजवत्तर जनतो जाय છે. हेहाहिथी लिन्न चैतन्य स्व३पनुं लान दृढपणे वर्ते छे. चैतन्य स्व३पने जे सर्वत्र व्यापीने रहेलो छे ते ज आत्मा छे अनाथी अतिरिक्त सद्यजा लावो पोइगलिक छे. अवी प्रतीति वर्ते छे. आ अनाहि संसारमां अस्थिर अने विनाशी अेवुं पुद्गल ज नाये छे, आत्मा नहि. पुद्गल द्रव्यो ओना पर्यायमां सतत ईरझरवाजा अनुलववाथी पुद्गल द्रव्यो એक डोस्मिक डान्स करी रह्या होय तेवुं लागे छे ज्यारे परमात्म स्व३पनी निर्छन गयेलो आ दृष्टिमां रहेलो आत्मा तो पुद्गलनी रासलीलाने के पुद्गलना डान्सने निर्खेपलावे निर्हाजी रह्यो छे.

અનાત્મ ભાવોમાં આત્મબુદ્ધિ એ જ ભ્રાંતિ છે અને તે ટળી ગઈ હોવાથી આત્મામાં જ આત્મબુદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ છે. બોઇ આત્મસ્વરૂપમાં જ વિશ્વાન્ત થયેલો છે. આત્મ સ્વરૂપમાં જ આરામ કરે છે. ચિત્તભાંતિ કે આત્મભ્રાંતિથી આ આત્મા અનંતકાળ સંસારમાં રખડયો. તે ટળવાથી હવે આત્મસ્વરૂપમાં જ પરમશાંતિ અનુભવાય છે. અશુભભાવ ટળી જવાથી અને સ્વરૂપની નિકટતા અનુભવાથી આત્મા વિશેષે કરીને આશ્રવથી છૂટતો જાય છે. ઉગ્ર સંવરદશા અનુભવાય છે અને તેથી સ્વરૂપ ગુપ્તતા સારી રીતે અનુભવાય છે.

થોગનું **છકું અંગ ધારણા -** પ્રત્યાહાર આવ્યા પછી ધારણા થાય છે. ચિત્તનો દેશબંધ તે ધારણા, અર્થાત્ ચિત્તને અમુક નિશ્ચિત દેશમાં ધારી રાખવું, પક્ડી રાખવું તે ધારણા છે. નાસિકાના અગ્રભાગ ઉપર અથવા બે ભુકુટિના મધ્યભાગમાં આજ્ઞાયક ઉપર અથવા શ્રુતના ચિંતન, મનનમાં કે પરમાત્મભક્તિમાં જોડી રાખવું તે ધારણા છે

આત્માને પરભાવમાંથી પાછો ખેંચવો તે પ્રત્યાહાર અને આત્મભાવમાં ધારી રાખવો તે ધારણા છે. આ જ ધારણામાંથી આગળ જઈને ધ્યાન આવે છે અને અંતે તત્ત્વાનંદ સમાધિમાં તે લચ પામે છે.

આમ જ્યાં પરભાવમાંથી પ્રત્યાહાર અને આત્મભાવમાં ચિત્તને રાખવારૂપ ધારણા આવી ત્યાં પરપરિણતિ તો ખંડિત થઈ ગઈ. જ્ઞાનસ્વરૂપમાં સ્થિરતા કરવાથી કર્તા ભોક્તાભાવ જ ન રહ્યો અને તેથી આશ્રવભાવ - બંધભાવ પણ ન રહ્યો પરંતુ જ્ઞાતા-દૃષ્ટાભાવ જ રહ્યો.

**अन्यमुह् होषनो नाश -** आ दृष्टिमां योगमार्गनो विरोधी आशय

અન્યમુદ્દ દોષનો નાશ હોય છે. યોગમાર્ગ સિવાય અન્યત્ર ભોગમાર્ગમાં કયારે પણ હર્ષ થતો જ નથી અર્થાત્ આ દૃષ્ટિમાં કયારેક સંસારની પ્રવૃત્તિ કરવી પડે, ભોગ ભોગવવા પડે, લગ્નાદિ કરવા પડે તો પણ ઉદાસીન ભાવની જ પરાકાષ્ઠા હોય છે, પણ તે ક્રિયામાં લેશમાત્ર આનંદ નથી હોતો. માટે સંસારની ક્રિયા વખતે પણ યોગિયત્ત જ હોય છે.

અન્યમુદ્દ કેમ નથી ? તેમાં હેતુ કહે છે, तत्तत्प्रतिभासायोगात् । विषयोमां प्रवृत्ति કરવા છતાં વિषयोमां प्रतिભाસ અર્થાત્ સુખાકારિતાનો બોધ થતો નથી પરંતુ દુઃખાકારિતાનો જ બોધ થાય છે.

**બત્રીસી ૨૪/૮માં -** સ્થિરભાવ હોવાથી અન્થત્ર = આત્મરમણતા સિવાચ ભોગપ્રવૃત્તિમાં આનંદ નથી કારણકે આ દૃષ્ટિમાં અન્થવિષયમાં પ્રતિભાસ અર્થાત્ આકર્ષણ નથી.

તીર્થંકરો બધા ગૃહસ્થાવસ્થામાં ચોગની આ છટ્ટી કાન્તા દૃષ્ટિને પામેલા હોય છે. તેઓ સંસારની બધી પ્રવૃત્તિઓ ઉદાસીનભાવે જ કરે છે તેમાં ૠષભદેવ પ્રભુનું દૃષ્ટાંત વિચારવા ચોગ્ય છે.

ગૃહસ્થપણમાં પ્રભુની ઊદાસીનતા - પ્રભુના વિવાહ સમયને અવધિજ્ઞાનથી જાણીને ઇન્દ્ર પ્રભુની પાસે આવીને કહે છે કે હે પ્રભો ! આપ ગર્ભાવાસથી જ વીતરાગ જેવા છો અને અન્ય પુરુષાર્થની અપેક્ષા નહીં હોવાથી મોક્ષ પુરુષાર્થને માટે જ સજજ થયેલા છો. તથાપિ હે નાથ ! મોક્ષમાર્ગની જેમ લોકોનો વ્યવહાર માર્ગ પણ આપનાથી જ પ્રગટ થવાનો છે. તેથી તે લોકવ્યવહારના પ્રવર્તન માટે હું આપનો પાણિગ્રહણ મહોત્સવ કરવાની ઇચ્છા રાખુ છું. આપ પ્રસન્ન થાઓ. હે સ્વામિન્ ! ભુવનમાં ભૂષણરૂપ સુનંદા અને સુમંગલાને પરણવાને આપ યોગ્ય છો.

તે સમયે અવધિજ્ઞાન વડે પોતાને ત્ર્યાસી લાખ પૂર્વ સુધી ભોગવવા યોગ્ય દૃઢ ભોગકર્મ છે અને તે અવશ્ય ભોગવવું પડશે એમ જાણી સૂર્યવિકાસી કમળ જેમ સૂર્ય અસ્ત પામે ને કરમાઈ જાય તેમ પ્રભુનું મુખક્રમળ નિસ્તેજ થઈ ગયું. અને સાયંકાળના કમળની પેઠે પ્રભુ અદ્યોમુખ થઈને રહ્યા. આમ લગ્ન જેવા પ્રસંગો પણ આ દૃષ્ટિમાં રહેલાને આનંદ આપનારા થતાં નથી.

આત્મારામીની દૃષ્ટિ આત્મામાં જ નિમગ્ન થાય છે. આંતરિક સુખનો વિરહ તેમને પીડા ઉપજાવે છે. કર્મજન્થ બાહ્ય ઉપાધિના પ્રસંગમાં આત્માના અખંડાનંદ અનુભવનમાં વિઘ્ન આવે ત્યારે તે આત્માઓ ખેદ પામે છે. અર્થાત્ ઉપયોગ ઉત્કૃષ્ટપણે આત્માકારે પરિણમેલો હોય છે.

" મનમોહન તુમ સનમુખ નિરખતું, આંખ ન તૃપતિ અમયી મોહ તિમિર રવિ હર્ષ ચંદ્ર છવિ, મૂરત એ ઉપશમચી.. હું તો વારિપ્રભુ તુમ મુખની. દેવચંદ્રજી. " आत्मस्वरूप साथे प्रीति जंधाशी होवाथी मन जीने ड्यांय रित पामतुं नथी. परमात्मा प्रत्ये परम प्रेमप्रवाह वधतो लाय छे. डमितनी हिनडरना डर विना, गोरी गिरीश विना, डुमुहिनी यंद्र विना ने तक्ष्मी गिरिधर विना नेम जीलाने याहता नथी तेम आ ज्ञानी पुरुषने परमात्मा सिवाय अन्यत्र ड्यांय प्रतिसास - आडर्षश थतुं नथी. यातङ नेम नवधरना नवनी प्रतीक्षा डरतो होय तेम आ आत्मा पश परमात्म स्वरूपने न जंजतो होय छे. आवी अवस्थाने अनुस्वता अने परमात्माना विरहने नहि सहन डरता आत्मार्थी आत्माना से हिर्गार छे डे -

'રાિંગ અને દિવસ એક પરમાર્થ વિષયનું જ મનન રહે છે. આહાર પણ એ જ છે. નિદ્રા પણ એ જ છે. શયન પણ એ જ છે. સ્વખ્ન પણ એ જ છે. ભય પણ એ જ છે. ભોગ પણ એ જ છે. પરિગ્રહ પણ એ જ છે. ચલન પણ એ જ છે. આસન પણ એ જ છે. અધિક શું કહેવું ? હાડમાંસ અને તેની મિંજાને એક જ રંગનું રંગન છે. એક એક રોમ પણ જાણે એનો જ વિચાર કરે છે અને એને લીધે નથી કંઇ જોવું ગમતું, નથી કંઇ ચાખવું ગમતું, નથી કંઇ સાંભળવું ગમતું, નથી કંઇ સાંભળવું ગમતું, નથી કંઇ અવે સેને લીધે ખાવું ગમતું કે નથી ભૂખ્યું રહેવું ગમતું, નથી સંગ ગમતો, નથી લક્ષ્મી ગમતી કે નથી અલક્ષ્મી ગમતી....,

**આત્મતત્ત્વ -** આત્મ સ્વરૂપને છોડીને અન્યત્ર આનંદ પામવો તે અન્યમુદ્દ નામનો ચિત્તદોષ. અથવા આદરેલી યોગક્રિયાને છોડીને બીજે હર્ષ પામવો તે પરમાર્થના કાર્ચમાં બાઇક હોવાથી અન્યમુદ્દ છે અને તે દોષ આ દૃષ્ટિમાંથી નીકળી ગયેલ હોય છે.

**મીમાંસા ગુણ -** અખેદાદિ ક્રમથી પ્રાપ્ત મીમાંસા નામનો ગુણ અહિંચા પ્રગટે છે. સર્વકાલને માટે સદ્વિચાર રૂપ મીમાંસા હોય છે. કયારે પણ લેશમાત્ર અશુભ વિચારણા હોતી નથી આથી જ કરીને આ દૃષ્ટિ હિતના ઉદયવાળી છે કારણકે સમ્યગ્જ્ઞાનનું ફળ સમ્યક્ પરિણતિ અહિંયા હોય છે. પાંચમી દૃષ્ટિમાં સમ્યગ્જ્ઞાન હોવા છતાં તેનું ફળ સમ્યક્ પરિણતિ અંશે અંશે હોવાથી હિતોદય જેવો બોઈએ તેવો ન હતો પણ પાંચમી દૃષ્ટિથી હિતોદય શરૂ થઈ જાય છે. અહિંયા તેનો વિકાસ જોવા મળે છે.

**जत्रीसी २४/८मां -** ધારણા હોવાથી સદા મીમાંસા હોય છે અને અન્યમુદ્દનો અભાવ હોવાથી, ધારણા એ સમ્યગ્જ્ઞાન ફળ સ્વરૂપ હોવાથી હિતના ઉદયવાળી આ દૃષ્ટિ છે.

સૂક્ષ્મબોધ તે છે કે જે વિષયોમાં જતો નથી. બોધ સૂક્ષ્મ થયે છતે

ઉપયોગ રાગાદિમાં ન જતા સ્વરૂપમાં પકડાઇ રહે છે અને તેથી અહિંયા સહજ રીતે તત્ત્વની વિચારણા હોય છે. તત્ત્વચિંતનથી ઉપયોગ સ્વરૂપની દિશામાં આગળ વધે છે. ઉપયોગને વિકલ્પોમાંથી કે રાગાદિભાવોથી છોડાવવો હોય તો તત્ત્વચિંતન એ અમોઘ સાધન છે. આત્માને જેવા સ્વરૂપે જાણે છે તેવા સ્વરૂપે જ તે પરિણમે છે. જેણે આત્માને રાગાદિ રૂપે ચિંતવ્યો છે તે શુદ્ધ પરિણામને ક્યાંથી પામશે ? તે અશુદ્ધ પરિણામનો કર્તા થઇને તેવો જ પોતાને અનુભવશે.

ચૈતન્થનું લોહચુંબક લગાડતાં જે પરિણામ આત્મામાં ખેંચાઈ આવે તે આત્માના ખરા (શુદ્ધ) પરિણામ છે. જે પરિણામ આત્મામાં અંદર ખેંચાઈ ન આવે તે રાગાદિ અશુદ્ધ પરિણામો છે તે આત્માના નથી.

આત્મામાં રાગ-દ્વેષરૂપી ઈચ્છાનો પ્રયત્ન થતાં તેના નિમિત્તે એક જાતનો વાયુ શરીરમાં ઉત્પન્ન થાય છે તે વાયુના સંચારથી શરીરરૂપી તંત્ર પોતાના કાર્યમાં પ્રવર્તે છે. ત્યાં તે દેહના કાર્યોનો આત્મામાં આરોપ કરીને અજ્ઞાની તેને જ આત્માની ક્રિયા માને છે જયારે જ્ઞાની તો ભેદજ્ઞાનવડે પરસ્પરનો આરોપ પરસ્પરમાં છોડી દઈને સ્વરૂપમાં જ રહે છે.

બોધની સૂક્ષ્મતા હોવાથી તેમજ શુભવિષય રૂપ દેશમાં ચિત્ત પકડાયેલું હોવાથી તત્ત્વનું ચિંતન-મનન નિદિધ્યાસન ચાલ્યા જ કરે છે તેના પરિણામે જીવને અન્યમુદ્દ અર્થાત્ આત્માને છોડીને અન્યમ્ર કયાંય આનંદ આવતો નથી. પોતાના બોધને અનુસારે ભાવનાનું ભાવન, દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયથી પદાર્થની તેમજ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવથી અસ્તિ, નાસ્તિ રૂપે પદાર્થની વિચારણા આ દૃષ્ટિમાં હોય છે જેના ફળરૂપે આત્મામાં જ્ઞાનને અનુરૂપ સમ્યક્ પરિણતિ પેદા થાય છે અને તેથી આત્માનો હિતોદય - અભ્યુદય અનુભવાય છે. મોહ અહિંયા પોતાની અસર ઉપભવી શકતો નથી.

મો**લ્નીયનું સ્વરૂપ -** મોલ્નીય એટલે મોહ (મૂટતા) + સંબંધ (જેડાણ) (મોહ્ય પદાર્થ સાથે ઉપયોગનું જેડાણ) વિકલ્પ (મોહ્ય પદાર્થ વિષેનો વિચાર).

મિથ્યાત્વ મોહનીય, સમ્યક્ત્વ મોહનીયમાં બદલાવાથી મિથ્યા વિનાશી નાશવંત પદાર્થ પ્રતિ મોહ-મૂઢતા ચાલી ગયા પણ તેની સાથેનો સંબંધ અને વિકલ્પ ઊભા રહ્યા.

મોહનીયનો એક પર્યાય મૂટતા-તે સમ્યકત્વ આવતા ગયો એટલે બે પર્યાય હજુ રહ્યા માટે જ તો મિથ્થાત્વને મૂટતા કહેલ છે અને મિથ્યાત્વીને મૂટ કહેલ છે. ગાટ મિથ્યાત્વના ઉદયમાં જીવ પોતાના હિતાહિતનો વિચાર કરવાની શક્તિ ગુમાવી બેસે છે અને અહિતમાં હિત માની પ્રવર્તે છે તે મૂટતા છે.

સમ્યક્ત્વ આવ્યા પછી અવિરતિ એટલે મોહય પદાર્થોનો સંબંધ ચાલુ

રહે છે તેથી ચોથું ગુણસ્થાનક અવિરતિ સમ્ચગ્ દૃષ્ટિ ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. અવિરતિના એ સંબંદોને કાપી નાંખવાથી એટલે વિરતિમાં આવવાથી આગળનો વિકાસ થાય છે.

અવિરતિ ગયા બાદ પણ વિચારો - વિકલ્પો - કષાયો ઊભા રહે છે. સાધક નિર્વિકલ્પ બનતાં એ વિકલ્પો જાય છે. બારમે ગુણસ્થાનકે નિર્વિકલ્પતા આવે છે જે ક્ષીણમોહ ગુણસ્થાનક છે ત્યાં મોહનો સર્વથા નાશ હોય છે.

મોહના કારણે જ જીવ સંસારમાં બંધાયો છે. અદ્વૈત સ્વરૂપી આત્મા દ્વૈત બન્યો છે. અદ્વૈતને દ્વૈતમાં રહેવું પડે છે એ જ કલંકરૂપ છે. વૈરાગ્ય વગર આત્મામાં નિષ્કામ પ્રેમ ટકી શક્તો નથી. પ્રેમ એટલે 'હું મટીને તું થવું' અને પછી 'હું અને તું મટીને તે થવું.'

પુદ્ગલ દૃશ્ય છે. આત્મસ્વરૂપ દૃશ્ય નથી. જે દૃશ્ય નથી તે કહેવા જેવી ચીજ નથી. લુપ્ત અને ગુપ્ત રાખવા જેવી ચીજ છે. અનુભવવા જેવી ચીજ છે. આત્માના આનંદનું વેદન હોય - પ્રદર્શન ન હોય.

આ દૃષ્ટિમાં આત્મા બહારથી મોન અને અંદરથી શાંત થયેલો છે. પોતે અંદરમાં જે આનંદ વેદી રહ્યો છે તે બહાર કોઈને કહેવાને ઇચ્છતો નથી. જગતના જીવો ઉપર સતત મોહની અસર ચાલુ છે. જથારે આ આત્મા મોહની અસરથી અલિસ છે તેથી તેની આંતરિક અવસ્થા જગત સમજી શકે તેમ નથી. વિકલ્પનું બળ તૂટી જતાં અંદરથી શાંતરસ વેદાય છે જે જીવને બહાર- પુદ્ગલમાં જવા દેતો નથી. આત્માનું સ્વરૂપવેદન ન અનુભવ્યું હોય ત્યાં સુધીજ દેહવેદન સુખરૂપ લાગે છે. સ્વરૂપવેદન અનુભવ્યા પછી દેહવેદન સુખરૂપ હોય તોય દુઃખરૂપ લાગે છે, બોજા રૂપ લાગે છે. આ દૃષ્ટિમાં આ સ્થિતિ અનુભવાય છે.

# अस्यां तु धर्ममाहात्म्यात् समाचार विशुद्धितः । प्रियो भवति भूतानां धर्मैकाग्रमना स्तथा ॥ १६३ ॥

આ દૃષ્ટિમાં ધર્મના માહાત્મ્ચથી આચારની વિશુદ્ધિ થવાને કારણે સઘળા પ્રાણીઓને પ્રિય બને છે તથા ધર્મને વિશે એકાગ્રચિત્ત હોય છે. સંસારની ક્રિયા કરવા છતાં ચિત્ત યોગમાર્ગમાં - ઉદાસીન ભાવમાંજ હોય છે.

આત્મા જ્યારે પુદ્ગલ ભાવને છોડીને આત્મભાવમાં સંપૂર્ણપણે લય પામે છે અને પછી તેમાંથી કયારે પણ બહાર આવતો નથી ત્યારે તે પરમાત્મા બને છે. વીતરાગ સર્વજ્ઞ બને છે. તેમના દ્વારા બતાવેલો ધર્મ તે શુદ્ધ આત્માનો ધર્મ છે તેનાથી અન્ય તે કર્મ છે. જે કર્મને કાપે તે ધર્મ છે. આ દૃષ્ટિમાં આવા ધર્મના બળે આચારની વિશુદ્ધિ વધવાથી મન, વચન અને કાયા ત્રણે વિશુદ્ધ બનેલા હોય છે. ત્રણયોગની વિશુદ્ધિથી જે પ્રવૃત્તિ થાય છે તે લોકોપકારક હોય

છે અને તેથી તે સઘળા પ્રાણીઓમાં પ્રિય બને છે.

અહંકારની સાંકડી દિવાલો તોડીને સમર્પણ, ભક્તિ, પરોપકાર દ્વારા આત્મવિલોપન કરી સમસ્ત જગત તરફ વળ્યો છે તેથી લોકપ્રિય બન્યો છે. રાગ, સ્વાર્થવૃત્તિ, સંકુચિતવૃત્તિ, તુચ્છવૃત્તિ, સુદ્રવૃત્તિના રંગ આત્મામાંથી નીકળી ગયેલા હોવાથી પ્રેમનો રંગ ચડ્યો છે. રાગ અને પ્રેમ બે સાથે રહી શકતા નથી. બંને પ્રતિસ્પર્ધી છે. વિરોધી સ્વભાવવાળા છે. બંને વચ્ચે સહજ અણબનાવ છે. પ્રેમ હોય ત્યાં રાગ ટકી શકતો નથી. રાગ સ્વાર્થમૂલક છે. પ્રેમ વૈરાગ્યમૂલક છે. પ્રેમમાં ત્યાગવાની વૃત્તિ છે. રાગમાં લેવાની પ્રધાનતા છે. રાગ હૃદયને સંકુચિત કરે છે. પ્રેમ હૃદયને વિશાળ કરે છે. પ્રેમ એ આત્માની પ્રસાદી છે. સત્પુરુષોનો અનુગ્રહ છે. પ્રભુની અચિંત્ય કૃપા છે. લાગણીમાં ઉપભોગની વૃત્તિ આવે છે તે આસક્તિ છે. લાગણીમાંથી જન્મતી દરેક આસક્તિનો ત્યાગ થાય ત્યારે રાગ જાય છે અને પ્રેમ પ્રગટ થાય છે. પાણીમાં ફટકડી નાંખવાથી કચરો દૂર થાય તેમ જ્ઞાનમાં પ્રેમ ભળે ત્યારે હલકી વૃત્તિઓ દૂર થાય છે અને જ્ઞાન નિર્મળ બને છે આ જ્ઞાનની નિર્મળતા તે જ પ્રેમ છે. જ્ઞાનની મલિનતા, કલુષિતતા રાગાદિથી છે.

અા દૃષ્ટિમાં પુદ્ગલભાવમાં ઔદાસીન્ય વૃત્તિ હોવાથી આત્મા સ્થિતપ્રજ્ઞા બન્યો છે અને આ સ્થિતપ્રજ્ઞા કેવો હોય તેના લક્ષણ ભગવદ્ગીતામાં બતાવ્યા છે. હે અર્જુન ! મનમાં રહેલી સર્વ ઇચ્છાઓનો જે ત્યાગ કરે છે અને આત્મા પોતે પોતાના વડે પોતાનામાં જ સંતુષ્ટ થાય છે ત્યારે તે સ્થિતપ્રજ્ઞ કહેવાય છે.

દુ:ખને વિષે જેનું મન ઉદ્ધિગ્ન બનતું નથી અને સુખોમાંથી જેની સ્પૃહ! નીકળી ગઈ છે, જે રાગ, ભય અને ક્રોઇ વિનાનો છે તે સ્થિરબુદ્ધિવાળો કહેવાય છે.

રાગ વિનાનો હોવાથી તે તે શુભાશુભને પામીને જે આનંદ પામતો નથી કે દ્વેષ પામતો નથી. તેની પ્રજ્ઞા પ્રતિષ્ઠિત થયેલી છે અર્થાત્ સ્થિરતાને પામેલી છે.

જેમ કાચબો ચારે બાજુથી પોતાના અંગોનો સંકોચ કરીને રહે છે તેમ ઇન્દ્રિયોને ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાંથી જે પાછી ખેંચી લે છે તેની પ્રજ્ઞા સ્થિર છે.

નદીઓ દરિયામાં પોતાનું જળ ઠાલવ્યા કરે છે છતાં દરિયો કયારે ઉછાંછળો થતો નથી. સૌને પોતાનામાં સમાવી દે છે. તે ગંભીરતા કે શાંતિ છોડતો નથી. તે છલકાતો નથી કદાચ દુકાળ પડે નદીઓ સુકાઈ જાય અને નદીઓનું જળ સમુદ્રમાં ન આવે તો પણ તે સુકાઈ જતો નથી.

तेम गीतानो स्थितप्रज्ञ पगतभरना विषयो तेनी पासे आवे छतां ते

અધીરો થતો नથी. ते सहाय समुद्र જેવો ધીર અને ગંભીર રહે છે. જગતની અનેક કામનાઓ તેની સમક્ષ આવે છતાં તે ડોલાયમાન થતો નથી. હર્ષથી તે ઉછાંછળો થતો નથી. શોકથી તે ધૂંધળો થતો નથી. હર્ષ અને શોક બંનેને જે પોતાનામાં સમાવી લે તે સ્થિતપ્રજ્ઞ.

સ્થિતપ્રજ્ઞ ભોગથી ભાગતો પણ નથી અને ભોગોમાં ડૂબતો પણ નથી. છક્કી દૃષ્ટિમાં આત્મા આ સ્થિતપ્રજ્ઞદશાને અનુભવે છે. આ વિષયમાં એક સાધક આત્મા પોતાના પુસ્તકમાં ભાવ વિભોર બનતા લખે છે કે -

ખટકે સદા મનમાંહી જેને મોહનું હોવા પણું, ખટક એવી થાય જેવી. આંખમાં ખટકે ક્ણું; તે જ જાગ્યો જાણવો ને જાગતાના ઘર મહીં, ચોરી બને ના શક્ય કદીયે, ચોર ત્યાં આવે નહીં. (9) મરણકાળે મોહથી મન ભૂલતું ભગવાનને, એ મોહ ના પામે અને ભૂલે નહિ નિજ ભાનને; બ્રાહ્મી સ્થિતિમાં સ્થિર રહી જે સર્વદા નિશ્ચલ રહે, નર બ્રહ્મરૂપ તે જાણવો, નિર્વાણ પદ એને કહે. (5) પ્રજ્ઞા થતાં સ્થિર ચિત્ત સહેજે શાંત ને નિર્મળ બને. પ્રસન્નતા છાઇ રહે રે, સર્વદા એવા મને: સ્થિતપ્રજ્ઞ કેરી આ અવસ્થા સહજ છે ને કાયમી, જે પ્રાપ્ત થાતાં પુરુષને પછી મોહ ના થાતો કદી, (3)બ્રહ્મમાં નિર્વાણ અંતે પામવું છે લક્ષ્ય આ, ज्ञान ने वली ध्यान सेवा धर्मन् साङ्ख्य आ; બંધન ત્યજાને આત્મ સઘળા, બ્રહ્મમાં જાતો ભળી, એ સ્થિતિને બ્રહ્મમાં નિર્વાશની સ્થિતિ કહી. (8)

પુદ્દગલમાંથી આકર્ષણ નીકળી ગયું છે. પદાર્થો કે વ્યક્તિઓ તરફની કોઈ સ્પૃદા રહી નથી. પ્રજ્ઞા સ્વરૂપમાં સ્થિત છે અને પરોપકારાદિ કાર્યો વડે લોકમાં પ્રિય છે તેથી આ દૃષ્ટિમાં રહેલાનું મન ધર્મને વિષે જ એકાગ્રતાને પામેલું છે. સદા બ્રાહ્મી સ્થિતિમાં રહેવાનો પ્રયત્ન કરે છે તેથી ઊંચીકોટિની સમતાને આસ્વાદે છે.

### श्रुतधर्मे मनो नित्यं कायस्त्वस्यान्यचेष्टिते । अतस्त्वाक्षेपकज्ञानात्र भोगा भवहेतवः ॥ १६४ ॥

તેનું મન નિત્ય શ્રુતધર્મમાં હોય છે. જ્યારે કાયા તો અન્ય કાર્યમાં પણ હોય છે આથી કરીને આક્ષેપક જ્ઞાનને લીધે ભોગો ભવના હેતુ થતા નથી. આ દૃષ્ટિમાં રહેલા યોગીનું મન શ્રુતધર્મ પ્રત્યેની દૃઢ ભાવનાને લીધે શ્રુતધર્મમાં લીન હોય છે અર્થાત્ વિષયોમાંથી વિરક્ત થયેલું મન સંદા શ્રુતના ચિંતન - મનનમાં લાગેલું હોય છે. આવા આત્માઓ ગુરુ પાસેથી લીધેલી વાયનાને સતત વાગોળતા હોય છે. તત્ત્વના ચિંતન - મનનમાં એવા લીન બની જાય છે કે જેથી કરીને સમય ક્યાં પસાર થઈ જાય છે તે પણ તેમને ખબર પડતી નથી. જ્ઞાન, ધ્યાન અને ક્રિયામાં રક્ત બનીને પૂર્વોના પૂર્વો જેટલો કાળ પણ ચારિત્રમાં સહેલાઈથી પસાર કરે છે.

જ્ઞાન, ધ્યાન, કિરિયા સાધંતા કાઢે પૂર્વના કાળ, ભવિયા મુનિવર પરમદયાળ.

આમ શ્રુતધર્મમાં મન રક્ત હોવાથી આહાર-પાણી વગેરે બીજી પ્રવૃત્તિ તો મન વગર જ કરે છે. તે પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે મન તેમાં ન હોવાથી તેઓ દ્વારા તે પ્રવૃત્તિ કરાય છે પણ તેઓ તે પ્રવૃત્તિને કરતા હોતા નથી.

विषयो जद्या हुर्गितमां सर्घ क्लारा छे तेनो जराजर ज्यास होवाना डारणे तेनुं हेयउपे क संवेहन छे अने श्रुतज्ञान એ क तारङ छे अवी प्रतीतिना डारणे स्वउप प्रत्येनुं जेंचाण होवायी आवुं ज्ञान आक्षेपडवंत ज्ञान डहेवाय छे. निर्करा डरावनारुं डहेवाय छे. अने आवुं आक्षेपड ज्ञान होवाना डारणे क आ दृष्टिमां रहेता छुवोने ड्यारेड भोगो भोगववा पडे तो ते भवना हेतु थतां नथी.

अनुत्तर विमानमां रहेवा छवोने योगनी आ छही दृष्टि वर्तती होय छे. सर्वार्थिसद्ध विमानमां देवोनी शब्या उपर सोथी वच्येनुं भोती हुर मणनुं होय छे. तेनी इरता उर मणना यार भोती होय छे. तेनी इरता पह मणना आह भोती होय छे तेनी इरता र मणना पह भोती होय छे. तेनी इरता र मणना अग्रेस भोती होय छे तेनी इरता र मणना योसह भोती होय छे तेनी इरता व मणना ओस्त्र भोती होय छे तेनी इरता व मणना ओस्त्रों अहावीस भोती होय छे. अधा मणीने झुल रपउ भोती थाय छे वच्येनुं भोती वायुना योगथी अथडावाथी परस्परना अधा भोतीओ अथडाय छे अने तेमांथी हिव्य संगीत - मधुर नाह उत्पन्न थाय छे वे सर्थने अतिभिय वागे छे तेम व ते भोतीओने कोतां लूण, तरस पण छीपे छे. आवा हिव्य संगीतनी वच्ये रहेवा छतां पण ते सर्वार्थिसद्ध विमानना देवो उउ सागरोपमनो समग्रहाण संगीतमां वीन न थता तत्त्वरिंतननी वच्ये पसार इरे छे अने तेथी ते हिव्य संगीतने अनुसववा छतां तेनी प्रत्येनुं आहर्षण न होवाथी ते भोगो तेने सवना हेतु थता नथी. हर्मअंधनुं हारण जनता नथी पण हर्म निर्वरानुं व हारण जने छे. ते व रीते तीर्थंहरना छवो गृहस्थावस्थामां होय त्थारे तेओने क्वलंत वैराग्य वर्ते छे. तेओना आ

વૈરાગ્યને વિષયોના વાયરા બુઝવી શકતા નથી. કારણકે પવન તો દીપકને બુઝવી શકે, દાવાનળને નહિ. દાવાનળ તો પવનને પામીને ઉપરથી વધુ જ્વલંત બને છે તેમ તીર્થંકરોનો ગૃહસ્થાવસ્થામાં વૈરાગ્ય દાવાનળ જેવો હોય છે જે વિષયોરૂપી પવન કુંકાતા વધુ પ્રજવલિત બને છે.

તીર્થકરના આત્માઓ કર્મના ઉદયે સંસારમાં રહી ભોગોને ભોગવવા છતાં કર્મથી કે રાગથી લેપાતા નથી પરંતુ કર્મનો ખાત્મો બોલાવે છે. ભોગકર્મ નિકાચિત હોવાથી કર્મનો ઉદય તેમની પાસે ભોગની પ્રવૃત્તિ કરાવે છે પણ જ્વલંત વૈરાગ્યના કારણે તે પ્રવૃત્તિ ગાઢ કર્મબંધ કે ભવભ્રમણમાં નિમિત્ત બનતી નથી. ઉપાધ્યાય વિનયવિજયજી મહારાજ શાંતસુધારસમાં લખે છે કે નીય શત્રુને નીય ઉપાયથી જીતે છે. શત્રુ નીય છે અને તે બીજી કોઈ રીતે જીતી શકાતો નથી માટે તેને જીતવા માટે અનિવાર્યપણે ભોગની પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે.

તે આત્માઓ ભોગને ભોગવવા છતાં પણ અંદરથી तह्न निर्देप છે. तेनुं डारण એ છે કે ऋषलहेव ભગવાन ८३ द्याण पूर्व सुधी (१ पूर्व એટલે ૭० हलार पह्न अन्न वर्ष) संसारमां रह्या. इत्यवृक्षना इन्न णाधा. संसारना लोग लोगव्या अने वेवी प्रलुओ हीक्षा लीधी ओना पहेला हिवसथी व प्रलुने उपवास यालु थर्घ गया. प्रलु गोयरी माटे वाय छे पण डोर्डने जनर व नथी हे प्रलुने शुं जप छे ? डेवी यीव अपाय ? तेने डारणे प्रलुने ४००-४०० हिवसना योविहारा उपवास थया. छतां प्रलुना मनमां ओड पण विडत्प डोर्डना माटे पण उहतो नथी. गोयरी वती वजते वे स्थिति छे ते व स्थिति पाछा इस्ती वजते छे. ते जेमां लेशमात्र इस्ड नथी. आवुं ड्यारे जने ? त्यारे व हे संसारमां रही निर्देप लावे लोगने लोगव्या होय तो, अन्यथा आ शड्य न जनी शडे.

आ आत्माओ संसारमां रहीने पण सतत संसारना स्व३पनुं क चिंतन-मनन हरता होय छे. ज्ञानना जले क्षणे छे हे मारे आटलो हाल आवा आवा पर्यायोगांथी पसार थवानुं छे पछी क यारित्र ઉદयमां आववानुं छे तेथी ते ते पर्यायो आ दृष्टिना विशुद्ध जोधना जले निर्विशेष परिणामथी पसार हरे छे.

પૃથ્વીચંદ્ર અને ગુણસાગરના જીવ પણ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાંથી આવીને પૃથ્વીચંદ્ર અને ગુણસાગર તરીકે જન્મ્યા ત્યારે યોગની છક્કી કાન્તા દૃષ્ટિ છે. તે વખતે તેમનો વૈરાગ્ય કેવો છે તે સજઝાયમાં વર્ણવતા લખ્યું છે કે-

ગીત વિલાપને સમગણે, નાટક કાયક્લેશ;

આભૂષણ તનુભાર છે, ભોગને રોગ ગણેશ મેરે લાલ...

આવી પરિણતિવાળા જીવોને ભોગો ભવના હેતુ કેવી રીતે બને ? અર્થાત્ ન જ બને તે સમજી શકાચ તેમ છે.

"ਮਰ ਮહਿલાનું વહાલા ઉપરે, બીજા કામ કરંત રે,

तिम श्रुत धर्मे मन ६२ धरे, ज्ञानाक्षेपडवंतरे.... थो.ह. सक्छाय ६-६. घरना जधाक डाम डरवा छतां क्षेम पतिव्रता स्त्रीनुं मन तेना पतिना विशे क बागेबुं होय छे तेम संसारना सद्यजा डाम डरवा छतां आ दृष्टिमां रहेब छवनुं मन ज्ञानीपुरुष पासेथी श्रवण डरेब धर्मना चिंतन - मननमां क होय छे. अन्य रीक्मांथी मननो विक्षेप अने विडल्प नीडजी गयेब होवाथी तेनुं मन ज्ञान प्रत्ये क आक्षेपवंत = आडर्षणवाणुं जन्युं छे.

જેમ વ્યાયામશાળામાં શરીર ઉપર તેલનું મર્દન-માલિશ કરીને કોઈ જીવ व्यायाम डरे तो तेने जहारनी रूप योंटे छे पण तेलन् मर्दन डर्या विना डसरत કરેતો તેને ૨૧ ચોંટતી નથી. તેમ અજ્ઞાની જુવોમાં આસક્તિરૂપ, રાગરૂપ ચીકાશ રહેલી છે તેથી તે સંસારની પ્રવૃત્તિ કરતા કર્મથી લેપાય છે જ્યારે આ टृष्टिमां २हेल ज्ञानी तो क्लडमलवत् निर्देप होवाथी संसारनी प्रवृत्ति डरवा છતાં કર્મથી લેપાતા નથી માટે જ્ઞાનીપુરુષનું દૃષ્ટાંત લઇ અજ્ઞાનીએ તેનું અનુકરણ કરવું તે કોઈ રીતે યોગ્ય નથી. સંસારમાં રહીને સર્વથા નિર્લેપ રહેવાનું અને કર્મરજથી બચવાનું પરાક્રમ આ જગતમાં કોઈ વિરલઆત્માઓ કરી શકે છે. બધા આત્માનું તે ગજુ નથી. બાહ્ય ઉપાધિનો યોગ વળગેલો होवा छतां अंहरथी आत्माने सम परिणामी जनाववो अने चित्तनी समाधि જાળવવી એ આંખની પાસે રેતી ઉપાડવા જેવું કે બે ભુજાના બળે સ્વયંભુરમણ સમુદ્ર તરવા જેવું કે મીણના દાંતે લોઢાના ચણા ચાવવા જેવું દુષ્કર કાર્ચ છે. માટે આ બદ્યી વાતો સાંભલીને અજ્ઞાની જીવોએ "હું ભોગ ભોગવવા છતાં અંદરથી નિર્લેપ છું" એવો ચાળો ન કરતા દૂરથી જ ભોગને છોડવાનો પ્રચલ્ન કરવો જોઈએ .અને ज्ञानीઓએ બતાવેલ विशुद्ध આચાર पાલननां मार्ग ઉપર ચાલીને આત્માને પાપથી બચાવવો જોઈએ. નહિ તો આ બધી વાતો એવી છે કે એમાં માયાચાર સેવાવાનો ભય બહુ મોટો છે અને જીવને પ્રમાદી બનતા વાર લાગે તેમ નથી. સાધન સાધ્ય બની જતાં વાર લાગતી નથી.

## જ્ઞાનીની દશા અવર્ણનીય છે

યંત્રની પૂતળીઓ જેમ દોરી સંચારથી ચાલે છે તેમ નિરીહ એવા જ્ઞાની પુરુષોની પ્રવૃત્તિ પૂર્વ પ્રારબ્ધ કર્મના ઉદયથી ચાલે છે એટલે તેવા જ્ઞાનીઓનું ચિત્ત મોક્ષમાં લીન હોય છે. સંસારમાં તો તેઓ યોગમાયા કરતા હોય તેવું लागे छे झारण के जिल्लार विका के वुं इरे छे ते वुं अंहर थी होतुं नथी. ज्ञानीनी हशा अह्लूत होय छे. तेने ओजजता परम वात्सत्य क्षणे छे. ज्ञानमार्गने आराधता आत्मा ज्ञानी जने छे. सम्यग्ज्ञान परम वैराग्य स्वइप छे. रैतन्यना मधुर वियार इरता इरता मन शांत थाय छे. इपायो हूर थाय छे. ज्ञानरस अनुभवाय छे. ज्ञानी इहे छे हे को तुं ज्ञानने वारंवार नहि कुछे, ज्ञानने वारंवार नहि तपासे तो ज्ञान वगरना जहा लावो तने अयेतन केवा नीरस लागशे. तने इयांय जरो उत्साह नहि आवे. अथवा तो तुं रागना रसमां क रोडाई कहि वपासे तो ज्ञान वित्पत्तिमां छेडला रागनी उत्पत्तिने न कोतां ज्ञानहि गुणोनी उत्पत्तिने पण साथे कोवामां आवे तो छे रीते सम्यङ्पछे हेजता लेहज्ञान थाय छे. यैतन्यने शांतिनो स्वाह अनुभवाय छे. सतत यैतन्य स्वइपनी धूनमां रहेवाथी लेहज्ञान नक्षड आवे छे. सम्यग् विचारनुं इज तत्विण्यं अने आत्मानी अनुभृति छे.

પ્રવચન સાર ગા. ૨૩૧ માં તેના કર્તા લખે છે કે સર્વજ્ઞનો માર્ગ અનેકાન્ત છે. તેથી પોતાની દશા તપાસીને જે રીતે એકંદરે પોતાને લાભ થાય તે રીતે વર્તવાનો ભગવાનનો ઉપદેશ છે.

જ્યારે બધો જં રસ આત્માના આનંદને ચાખવામાં રોકાય છે ત્યારે અતીન્દ્રિય શાંતિ અનુભવાય છે. આત્માની સુંદરતા અદ્દભૂત છે. જે રાગથી ઘણી દૂર છે અને સિદ્ધ ભગવાનની નજીક છે. એની સુંદરતાને જાણવામાં ઉપયોગને રોકતા ઉપયોગમાં સંવર, થાય છે અને ઉપયોગ સ્વરૂપ તરફ વળવાથી સ્વરૂપ ગુપ્તતા થાય છે તેથી નિર્જરા થાય છે અને આ સંવર, નિર્જરા તે મોક્ષમાર્ગ છે અને આ ઉપયોગ સ્વરૂપ તરફ વળીને સ્વરૂપમાં સ્થિર થઈ જાય છે તે જ ભાવ ચારિત્ર છે. સ્વરૂપમાં સંતાઈ જવાથી પુદ્ગલની માચાજાળમાંથી છૂટી જવાય છે અને ચારગતિના ચૂરા થઈ જાય છે. જેની કિંમત ભાસે, જેની વિશેષતા ભાસે, જેમાં સુખભાસે તેમાં એકાગ્રતા આવે છે. એવો જ ઉપયોગનો સ્વભાવ છે. એવી કઈ ચીજ જગતમાં છે કે જે જીવને હૃદયથી ગમે અને તેમાં એકાકાર ન થાય. દા.ત. જેના માટે આપણે ઘણો સારો અભિપ્રાય સાંભળ્યો હોય તેવા तत्त्वज्ञानी મહાપુરુષો પ્રવચન આપે તો આપણે એકાકાર થઈને સાંભળીએ છીએ. જેના ઉપર અતિ બહુમાન છે એવી વ્યક્તિ ખાલી કુશળતાના સમાચાર પૂછે. સામાન્ય વાત કરે તો પણ જીવને આનંદ થાય છે તો પછી તેવી વ્યક્તિના મુખે તત્ત્વની વાતો સાંભળવા મળે તો જીવને કેટલો આનંદ થાય ? આત્માને પામવો હોય તો આત્મા સિવાયની બહારની બીજી પંચાતમાં ૨સ લેવાનો છોડી દેવો જોઈએ. બીજી બધી જ જગ્યાએ

વહેંચાયેલા રસને ત્યાંથી ઉપયોગપૂર્વક ખેંચી લઈ આત્માના વિષયમાં જ એ રસને જોડવામાં આવે તો જ આત્માનું કલ્યાણ થઈ શકે. આત્માને પામવા માટે આત્મા સિવાય બીજા બધાને ભૂલવા પડે.

વેદાંત દર્શન બ્રહ્મને સત્ય કહીને વારંવાર તેનું સ્મરણ કરવાનું કહે છે અને જગતને મિથ્યા કહીને તેને ભૂલવાનું કહે છે. બ્રહ્મસત્ય એટલે તું જ બ્રહ્મ છે એમ નહિ પણ આખું વિશ્વ બ્રહ્મરૂપ લાગે અબ્રહ્મ કાંઈ લાગે જ નહિ. જ્યાં અબ્રહ્મ કાંઈ છે નહિ ત્યાં દુઃખ લાગે કેવી રીતે?

પંચમહાવ્રત જેવા મહાન ચારિત્રનું પાલન કરવા છતાં દેહાધ્યાસ અને લોકૈષણાના અહં-મમમાં પડીને આજે આપણે આત્માનો અનુભવ પામી શકતા નથી અને તેનું આપણને દુઃખ પણ નથી આ કેટલી કરણ બીના છે. ઘરબારને છોડીને પંચ મહાવ્રતનું પાલન કરનારા જો આત્માનંદી નહિ બને તો પછી તે આશા બીજા કોની પાસે રાખી શકાશે ? વ્યવહારનથે જેમ ચારિત્રના પાલનની કિંમત છે તેમ નિશ્ચયનથે આત્માના સિદ્ધ, બુદ્ધ, નિરંજન, નિરાકાર સ્વરૂપની અનુભૂતિની કિંમત તેથી પણ વિશેષ છે.

स्वरूपना सक्ष्ये, स्वरूपनी रूखे, स्वरूपनी शरते, स्वरूपना व्यवहारे मन, वयन, डायाना योगने प्रवर्ताववा ते यरणङरणानुयोग छे. स्वरूपने वारंवार याह डरवाथी वीर्यातरायनो क्षयोपशम वधे छे. आत्मेजज वधे छे.

ક્ષયોપશમ સમક્તિ વિના આગળ વધાતું નથી માટે બોધિલાભ માંગવાનો છે અને ધર્મના ઉત્તરોત્તર અધ્યવસાય પામી શકાય અને જ્ઞાન ધ્યાન થઈ શકે માટે આરોગ્ય માંગવાનું છે. પણ દેહના ભોગ માટે નહિ.

જે બહિર્મુખી દૃષ્ટિથી જગત રચાયું છે તે જ દૃષ્ટિને અંતર્મુખી કરવા દ્વારા જગતને ભૂલવાનું છે. જ્ઞાન અને ધ્યાન દ્વારા જીવ સમાધિમાં નથી જતો માટે સંયોગ-વિયોગનું દુઃખ રહે છે. ભેદજ્ઞાનના લક્ષ્યે, નિર્વિકલ્પતાના લક્ષ્યે જ્ઞાન, ધ્યાન કરવાથી તે દુઃખ રહેતું નથી.

અધ્યાત્મ એ ખંડન-મંડનની ચીજ નથી પરંતુ જાત તપાસની ચીજ છે. અધ્યાત્મનો માર્ગ એ સાધનાનો માર્ગ છે. સાધનામાં જીવે પોતાના મનોથોગને તપાસવાનો છે. આપણે આપણા સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપને નથી વેદતા તેથી આપણે આપણા વિરોધી છીએ. જેમાં આપણા જ અજ્ઞાન અને મોહ કારણ છે. પૂર્ણ દૃષ્ટિવાળાનું જગતમાં કોઇ વિરોધી હોતું નથી. દૃષ્ટિ અપૂર્ણ હોય તેના વિરોધી હોઇ શકે છે. હકીકત તો એ છે કે દૃષ્ટિ અપૂર્ણ હોતે છતે મૈત્રી, પ્રેમ, વાત્સલ્ય અને ઉદારતાના બળે આપણે જગતને આપણું બનાવશું. વિરોધી મટાડશું ત્યારે આપણે પૂર્ણ દૃષ્ટિ પામી શકીશું.

### એક સાધકઆત્માના અનુભૂતિ પછીના ઉદ્ગાર

"અહો ! આંધળામાંથી દેખતો થઈને જેમ આનંદ અને આશ્ચર્યમથ બનીને વિશ્વને પહેલી વાર દેખે…. તેમ અજ્ઞાનીમાંથી જ્ઞાની થઈને મહા આનંદ અને આશ્ચર્ય સહિત આત્માને દેખ્યો. સંતોએ મને પ્રતિબોધ કરીને મારા જ્ઞાનનેત્ર ઉઘાડ્યા."

અનુભવી પુરુષના હૃદયમાં પ્રેમ હોય છે તેનો સંગ કરવાથી, તેનો સ્પર્શ કરવાથી, તેની ચરણરજ માથે લેવાથી, તેનું કહ્યું કરવાથી આપણામાં પણ પ્રેમનો સંચાર થાય છે. પોતાના આત્મા પર લાગેલા કાળા ડીબાંગ જેવા દ્યાબાઓ હોવા છતાં જીવ ચોદાર આંસુએ હૈયાફાટ રૂદન કરતો નથી તેથી આગળ વદાતું નથી.

કપાળ, જીભ અને હૃદયને શૂન્ય રાખવાથી સાંઘના થાય છે કપાળ એટલે બુદ્ધિથી શૂન્ય થવું. એટલે બુદ્ધિમાં ઝાઝી સાંસારિક વાતો ન ભરવી. જીભથી ઝાઝું ન બોલવું તે જીભને શૂન્ય કરવા બરાબર છે અને હૃદયને શૂન્ય કરવું એટલે તેમાં વાસના ન ભરવી. વાસના ન ભરવી એટલે લાગણી શૂન્ય હૃદય રાખવું એટલે કુટુંબ, સ્વજન, પુત્રાદિ કે બીજા કોઈ પ્રત્યે એચિત્ય પૂર્વકનું વર્તન હોય, લાગણી ન હોય. રાગ ન હોય. ખેંચાણ એક માત્ર પરમાત્મા પ્રત્યે હોય,

हवे आप वातने दृष्टांतथी इहे छे-

## मायाम्भस्तत्त्वतः पश्यन्नुद्विग्नस्ततो द्वुतम् । तन्मध्येन प्रयात्येव यथा व्याघातवर्जितः ॥ १६५ ॥

માચાજળને તત્ત્વથી જોતો પુરુષ ઉદ્ધેગ પામ્યા વિના જેમ વ્યાઘાત રહિત પણે તેની મધ્યમાંથી ચાલ્યો જાય છે.

પૂર્વના કાળમાં મોટામોટા રાજમહેલોમાં એવી રીતના સ્ફટિકના પત્થરની ગોઠવણ કરવામાં આવતી કે જેથી જોનારાને સાક્ષાત્ સરોવરનો જ ભાસ થાય અને તેથી તેમાં સરોવરનો ભ્રમ થતાં એક ડગલું પણ આગળ ચાલી ન શકે પણ ત્યાં જ ઊભો રહી જાય તેને માયાજળ કહેવાય છે. અર્થાત્ જલ ન હોવા છતાં જલનો ભ્રમ પેદા કરે તેને માયાજળ કહેવાય છે. જેમ માયાજળને પરમાર્થથી માયાજળ છે એ રીતે જોતો પુરુષ માયાજળથી મૂંઝાયા વિના શીધ્ર એ માયાજળના માર્ગ વ્યાઘાતથી વર્ષિત થયેલો = જરાપણ થોભ્યા વિના ચાલ્યો જાય છે કારણકે માયાજળને પરમાર્થથી માયાજળરૂપે ઓળખ્યા પછીથી તે રકાવટ કરવા સમર્થ બનતું નથી.

નેપાલ દેશના વહેપારીઓ ૧૬ ૨ત્નકંબલ લઈને આવ્યા. તે શ્રેણિકે ન ખરીદતાં ભદ્રા માતાએ નિરાશ થયેલા વહેપારીઓની પ્રસન્નતા માટે બધી જ રત્નકંબલ ખરીદી લીધી અને એના ટૂકડા કરાવી શાલિભદ્રની બગીસ પત્નીઓને આપી, તેમણે શરીર લુંછીને તે ફેંકી દીધી. તે સમાચાર શ્રેણિકને મળતા ભદ્રામાતાના કહેવાથી શ્રેણિક શાલિભદ્રના ઘરે તેને જોવા માટે આવે છે, ત્યારે મહેલનું આંગણું સ્ફરિકનું બનાવેલ હતું તે જોઈને શ્રેણિક મહારાજ દૂરથી જ ઊભા રહી ગયા. આ તો પાણી છે કેવી રીતે જવાય ? ત્યાંજ બુદ્ધિના નિધાન અભયકુમારે આંગળીમાંથી વીંટી કાઢીને નાંખી, અવાજ થયો એટલે અભયકુમાર કહે છે પિતાજી! ચાલો, આ પાણી નથી સ્ફરિક છે. આમ માચાજળને જેણે માચાજળરૂપે ઓળખી લીધું છે તે પુરુષ તે માર્ગ ઉપરથી સડસડાટ ચાલ્યો જાય છે.

માચાપાણી રે જાણી તેહને, લંઘી જાય અડોલ,

સાચું જાણીરે તે બીતો રહે, ન ચલે ડામાડોલ ધનધન. યો.દ. સજ્ઝાય ६-८ भोगान् स्वरुपतः पश्यंस्तथा मायोदकोपमान् ।

# भुञ्जानोऽपि ह्यसङगः सन् प्रयात्येव परं पदम् ॥ १६६ ॥

તે જ રીતે ભોગોને સ્વરૂપથી માચાજળની સમાન જોતો પુરુષ ભોગોને ભોગવવા છતાં અસંગ હોતે છતે પરમપદ પ્રતિ જાય છે.

નિકાચિત ભોગકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલા ભોગોને ભોગવવા છતાં પણ આસક્તિ વગરનો હોવાથી પરમપદને પામે છે. ભોગોમાં આસક્તિ ન હોવાથી ભોગોમાં પરાધીનપણું નથી અને તેથી ભોગ ભોગવવા છતાં કર્મનો ક્ષય કરે છે.

ઉપાદ્યાયજી મહારાજે અધ્યાત્મસારમાં વૈરાગ્યનું વર્ણન કર્યું છે અને તેમાં ભવના સ્વરૂપનું જ્ઞાન થવાથી તેમાં સર્વત્ર નિર્ગુણતા દેખાય છે અર્થાત્ સંસાર એને કોઈ દૃષ્ટિથી સારો લાગતો નથી તેથી તેના પ્રત્યે અરૂચિ થવાથી તેનો નાશ કરવાની ઇચ્છા થાય છે અને આ ઇચ્છાના ઉચ્છેદરૂપ વૈરાગ્યનું ત્યાં વર્ણન કરી રહ્યા છે. આવો વૈરાગ્ય યોથે ગુણસ્થાનકે પણ યોગની છટ્ટી દૃષ્ટિ ધરાવતા તીર્થકર વગેરેને ગૃહસ્થાવસ્થામાં હોય છે.

પૃથ્વીચંદ્ર, ગુણસાગર, સમરાદિત્ય વગેરે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાંથી આવેલા છે ત્યાંના સુખો પણ જેમને ડોલાવી ન શક્યા. તે સુખોમાં પણ આસક્ત ન બનતાં આત્મામાં લીન રહ્યા તેને મનુષ્ય લોકના સુખો શું વિસાતમાં? મનુષ્ય લોકના સુખો તો તેને જ સારા લાગે કે જેને દેવલોકના સુખની યાદ ન હોય.

નલિનીગુલ્મ વિમાનનું વર્ણન સાંભળતા અવંતિસુકુમાલને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું અને ખબર પડી કે હું નલિનીગુલ્મ વિમાનમાંથી અહિંયા આવ્યો છું તો ૩૨-૩૨ પત્નીઓ અને મનુષ્યભવના ઊંચા ગણાતા ભોગો પણ તુચ્છ લાગ્યા અને તરત તે ભોગોને છોડીને તેણે ચારિત્ર લીધું. તેજ રાત્રિએ ઉપસર્ગ આવ્યો તો ય અડોલ રહ્યા અને પાછા ત્યાં જ ચાલ્યા ગયા.

આમ છટ્ટી દૃષ્ટિવાળા જુવોને ભોગોમાંથી સુખબુદ્ધિ કે પરમાર્થબુદ્ધિ નીકળી ગઇ હોય છે અને તેથી માત્ર કર્મના ઉદયથી તે આત્માઓ તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેમનો બળવાન કર્મનો ઉદય તેમને વિષયોમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે પણ તેમાં આસક્તિ કરાવી શકતો નથી. આસક્તિ ન થવામાં તેમની આ દૃષ્ટિની જાગૃતિ, ઉપશમભાવ વગેરે છે અને તેથી એ જાગૃતિના બળે તે આત્માઓનું મુક્તિ તરફનું પ્રયાણ અવિરત ચાલુ રહે છે. યોગની પાંચમી દૃષ્ટિ અને છટ્ટી દૃષ્ટિનો આ જ તફાવત છે કે પાંચમી દૃષ્ટિવાળાને ભોગ ભોગવતા આસક્તિ થવાની સંભાવના છે. તે વખતે સાથે રહેલું સમ્યક્ત્વ તેને ચેતવે છે. જાગૃતિ આપે છે. હેયરૂપે લગાડે છે. જયારે આ દૃષ્ટિમાં વિશુદ્ધિ વધવાથી ભોગોને ભોગવવા છતાં તેનો લેપ લાગતો નથી. સાધક જલકમલવત્ ન્યારો રહે છે. પાંચમી દૃષ્ટિમાંથી જીવ નીચે ઉતરી શકે છે, છટ્ટી દૃષ્ટિમાંથી નહિ. આ દૃષ્ટિ આવ્યા પછી સંસારમાં જીવને ઝાઝા ભવો કરવા પડતા નથી. હવે તો શિવરમણી તેને ભેટવાને માટે આતુર હોય છે. સંસારનું બિહામણું સ્વરૂપ જે બરાબર સમજી લે છે તે આગળ વધવા માંડે છે. અહિંયા કોઇનું અનુકરણ કામ લાગતું નથી. નરસિંહ મહેતા લખે છે કે-

"મારું ગાયું જે ગાશે તે ઝાઝા ગોદા ખાશે, સમજીને ગાશે તે વહેલો વૈકુંઠ જાશે."

ભોગોને ભોગવવા છતાં અનાસક્ત રહી અધ્યાત્મના માર્ગે આગળ વધવું એ આત્મવિકાસની શ્રેણીનો અપવાદમાર્ગ છે નહિ કે ઉત્સર્ગ. ઉત્સર્ગમાર્ગ તો ભોગોનો ત્યાગ કરી જ્ઞાનીની આજ્ઞા મુજબ ત્યાગી - વિરાગી બની ગુર્વાજ્ઞાના પાલનમાં તત્પર રહેવું તે છે. ઉત્સર્ગ માર્ગ એ રાજમાર્ગ છે જયારે અપવાદ માર્ગ કેડી માર્ગ છે. રાજમાર્ગ ભુલભુલામણી વગરનો હોય જેના ઉપર હજારો લાખો આત્માઓ ચાલી શકે. જયારે કેડીમાર્ગ ઉપર ચાલનારા તો ગણ્યાગાંઠ્યા વિરલાઓ હોય.

સંસાર આસક્તિથી ચાલે છે. કોઈપણ પાપના મૂળમાં તપાસ કરવામાં આવે તો ત્યાં કોઈને કોઈ આસક્તિ જ કામ કરતી હોય છે પણ આસક્તિમાં પાપની શરૂઆત છે તે જ્યારે તીવ્ર - તીવ્રતર - તીવ્રતમ બને છે ત્યારે તે જુવને તારક તત્ત્વોની આશાતનાના મહાપાપ સુધી લઈ જાય છે માટે આ આશાતનાના મહાપાપથી બચવા જ્ઞાનીઓ આસક્તિનો જ ઉચ્છેદ કરવાનું કહે છે. જેણે આ આસક્તિને ઉગતી ડામી નહિં તેઓ મોડા વહેલા આશાતનાના મહાપાપ સુધી પહોંચી દીર્ઘ સંસાર વધારી ગયા.

ગુણસંપન્ન ગુણસેન પ્રત્યે દ્વેષ રાખી અગ્નિશર્માએ અનંત સંસારના આંધણ મૂક્યા.

શિષ્યની આસક્તિથી મરીચીએ કોટાકોટિ સાગર પ્રમાણ સંસાર વધાર્યો. જ્યાં અપવાદનું સ્થાન ન હતું ત્યાં અપવાદ બતાવી સાવધાચાર્યે અનંતી ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી સંસાર વધાર્યો.

આસક્તિના પાપથી બચવા ભગવદ્ગીતામાં પણ ઠામઠામ નિષ્કામ ધર્મ કરવાની પ્રેરણા સાધકને આપવામાં આવી છે. તારો અધિકાર માત્ર કર્મ કરવામાં છે, ફ્લ પ્રત્યે નહિ. આવા વચનો જીવને આસક્તિ રહિત થવાની પ્રેરણા આપે છે.

આસક્તિથી આપણે બચશું તો જ અનાસકત બની અસંગ થઇ શકશું. જીવવા માટે વધારે વ્યક્તિ અને વસ્તુઓની જરૂર પડે છે તે આપણી આસક્તિ છે. ઓછામાં ઓછી વ્યક્તિ અગર વસ્તુઓથી આપણે જીવી શકીએ ત્યારે આપણે અસંગ યોગને યોગ્ય બનીએ છીએ. વસ્તુઓની બહુ જરૂર પડે તે આપણી મહાનતા નથી પણ નબળાઇ છે. અંદરથી અનાસક્ત રહીને સત્સંગ કરશું તો અસંગની યોગ્યતા વધતી જશે. અધ્યાત્મના માર્ગમાં આગળ વધવા વિક્લોથી બચવાનું છે. જેટલા વિક્લો ઓછા તેટલું અધ્યાત્મ ઊંચું. આત્માના આનંદ સ્વરૂપને જણવાનો અને માણવાનો પ્રયત્ન કરશું તેમ વિક્લ્પ ઘટશે અને શ્રુત દ્વારા અનુભવની દશા વધશે. આનંદ નિરપેક્ષ માત્ર ફોયને જ જણવાનો પ્રયત્ન કરશું તો વિક્લ્પ વધશે. જે શાસ્ત્રથી આત્મા હણાતો હોય અને વિક્લો વધતા હોય તે શાસ્ત્ર તેને માટે અસત્ શાસ્ત્ર છે. તે શાસ્ત્રથી પણ સાધકે દૂર રહેવું જોઈએ. અધ્યાત્મ શાસ્ત્રો, યોગગ્રંથો ભણ્યા પછી ઉપયોગ બહારમાં જ રહેતાં હોય અને વિકલ્પો વૃદ્ધિ પામતા હોય અથવા તો વિકલ્પો ઘટતા ન હોય તો સમજવું કે અધ્યાત્મ અંદર પરિણમ્યું નથી. અધ્યાત્મ શાસ્ત્રો ભણતા આવડ્યું નથી.

ले ज्ञान प्रमाणे छवन निह थाय तो छवन प्रमाणे ज्ञान यह एशे. दैतनुं अवलंजन वेवाथी यित्तवृत्तिमां जीछ वस्तुओना गुण अनुसार येतना प्राप्त थशे अने ते वजते निवन इर्तव्य ज्ञान उत्पन्न थता ले छिन्द्रियोनी हिया थवा लागे छे तेने ए परधर्म इहे छे. क्यां सुधी हुं अने जीका हेजाय छे त्यां सुधी जहु प्रवृत्ति वधारवाथी जहु अज्ञान वधे छे. क्यारे हुं अने जीका केत्र विधारवाथी पहु अज्ञान वधे छे. क्यारे हुं अने जीका केत्र देत हेजातुं नथी त्यारे थोडी प्रवृत्तिथी पण धणुं साइं झम थाय छे. लोइनिंहा अथवा समाक्नी टीझाना लयथी सत्यनी मर्याहानुं उत्लंदन न थवुं कोईओ. हट विश्वासमां परमात्मा सुलल जने छे. क्यां जीकानुं लान पण

न २हे ते शांतिपद छे. धारणामां जीलानी शून्यता २हेवी ९३२ी छे.

દઢ અપરોક્ષ જ્ઞાનવાળા પરમહંસને કર્તવ્યબુદ્ધિથી કર્તવ્ય નથી છતાં જે કર્મ પ્રારબ્ધ યોગે આવે તે ઇચ્છા કે ભય વગર તે કરી શકે છે. જેમ કપુર ને બાળીએ તો કપુર અને અગ્નિ બંને અદૃશ્ય થઇ જાય છે તેમ બ્રહ્મભાવે થતાં કર્મ બ્રહ્મદશામાં એકતા પામી જાય છે. આવા પરમહંસને કર્મ કરવાનું બંધન નથી તેમ ન કરવાનું પણ બંધન નથી છતાં પોતે સદાચારમાં રહીને વર્તે છે. તેમાં જેઓ અવધૂત કોટિના હોય છે તેઓ ઉપદેશ આપતા નથી તેમનું જીવન જ વૈરાગ્યનો બોધ કરે છે. તેમની નિષ્ઠાથી પાસે રહેલાને કે દૂર રહેલાને પણ અસર થાય છે. જેઓ આચાર્ચ કોટિના હોય છે તેઓ ઉપદેશ આપે છે તેમનું જીવન લોકોને અભ્યાસ કરાવવામાં ઉપયોગી છે.

જીવનભર મોનની સાધના કરનાર એક સાધક લખે છે કે જ્યારે હું બીજાઓને જોઉ છું ત્યારે મારાથી જુદા જોતો નથી. જિજ્ઞાસુ પણ જો ત્યાં એવા ભાવથી બેસે કે હું મહર્ષિથી જુદો નથી તો ત્યાં રેડિયોની વેવલેન્થની માફક સાચી વેવલેન્થ ઉત્પન્ન થાય છે અને એના હૃદયમાં સાચા અને સારા અનુભવ થવા લાગે છે. જેની નિષ્ઠા બહુ સારી હોય એવા સંતની હાજરીમાં ધ્યાનમાં બેસવાથી એવી દશા ઉત્પન્ન થવા લાગે છે. જેમ પાયખાનામાં રહીને ફુલની સુગંધ લઈ શકાતી નથી તેમ માથિક સુખમાં રહીને આત્માનો આનંદ લઈ શકાતો નથી.

### भोगतत्त्वस्य तु पुनर्न भवोदिधलंघनम् । मायोदकदृढावेशस्तेन यातीह कः पथा ॥ १६७ ॥

પણ ભોગમાં જ તત્ત્વ બુદ્ધિવાળાને ભવોદધિનું લંઘન થતું નથી. માચાજળમાં દૃઢ આવેશવાળો ક્યો પુરુષ તે માર્ગે જાય ?

સાચું જાણી રે તે બીતો રહે, ન ચલે ડામાડોલ ભોગતત્ત્વને એ ભય નવિ ટળે..... ચો.દ. સજ્ઝાચ.

પણ જેને ભોગમાં જ પરમાર્થ બુદ્ધિ છે, સારાપણાની બુદ્ધિ છે. ભોગમાં જ સુખની કલ્પના કરાવનારી બુદ્ધિ છે તેવો આત્મા સંસારસાગર તરી શકતો નથી કારણકે ભોગમાં પરમાર્થ બુદ્ધિ હોવાથી સંસારસાગરથી પાર પામવાના ઉપાયમાં તેની પ્રવૃત્તિ થતી નથી. જે વસ્તુ સારી લાગે તેનાથી વિપરીત માર્ગમાં વીર્ચનું સ્ફુરણ કેવી રીતે થઈ શકે ? આ જ વાતને દૃષ્ટાંતથી સમજાવે છે.

भायाજળમાં સાચા પાણીનો દૃઢ આગ્રહ જેને થઇ ગયો છે એવો જીવ તે માર્ગ વડે કરીને કેવી રીતે જાય ? અર્થાત્ ન જ જાય અને તેથી તે ઇષ્ટ નગરે પહોંચી શકતો નથી. શ્લોકના પૂર્વાર્ધમાં વિદ્યાન છે અને ઉત્તરાર્ધમાં તેને અનુસરીને દૃષ્ટાંત છે. આ દૃષ્ટિમાં માચાજળમાં સાચાજળનો ભ્રમ નથી અર્થાત્ સઘળા ભોગો એ બધા દુઃખકારી છે. અને તેનું તે જ રૂપે સંવેદન છે માટે ભોગ ભોગવવા છતા ભવોદધિ લંઘન છે. જ્યારે તે પહેલા ભોગોમાં આસક્તિ હોવાથી ઉદાસીન પરિણામ નથી. માચાજળ, માચાજળરૂપે હજુ જેવું જોઈએ તેવું લાગ્યું નથી. તેથી ભવોદધિ લંઘવામાં વચ્ચે વચ્ચે સ્ખલનાને પામે છે. વિષયોમાં વિષબુદ્ધિ પેદા થાય અને તે તીવ્રતાને પામે ત્યારે જ આત્મામાં ઉદાસીન પરિણામની ધારા ચાલે છે અને તે જ મોક્ષમાર્ગ છે અમૃતવેલની સજઝાયમાં આ વાત આવે છે.

દેખિચે માર્ગ શિવનગરનો જે ઉદાસીન પરિણામ રે તેહ અણછોડતાં ચાલિચે, પામીચે જિમ પરમ ધામરે...

ઉદાસીન પરિણામ એ આસક્તિનો વિરોધી પરિણામ છે. જ્યાં આસક્તિ ત્યાં ઉદાસીનતા નહિ અને જ્યાં ઉદાસીનતા ત્યાં આસક્તિ નહિ. આસક્તિ જો વૃદ્ધિ પામે તો તે વિપર્યાસ અર્થાત્ મિથ્યાત્વને ખેંચી લાવે છે અને આસક્તિનો નાશ થાય તો ઉદાસીન પરિણામ આવે છે. આસક્તિની તીવ્રતાથી જીવ આત્મસત્તા સ્વરૂપસત્તા હારી જાય છે. તેનાથી સંસારમાં બહુ ભટકે છે. મિથ્યાત્વ અવિરતિ અને કષાયના રંગ આત્મા ઉપર ચઢેલા રહે છે. કષાયો સતત આત્માનું દમન કરે છે. ક્રોધ દાવાનળ આત્માને બાળે છે. માન વિષધર ડસે છે. માચાજાળ જીવને બાંધે છે. લોભ અજગર જીવને સતત ગ્રસે છે. કામરાગ, સ્નેહરાગ ફુલ્યાફાલ્યા રહે છે અને આસક્તિ તીવ્ર બનતા કયારેક દૃષ્ટિરાગ પણ ખેંચાઈ આવે છે. મહાપુરુષોના સત્સંગ સમાન કલ્પવૃક્ષને છોડીને જીવ પુદ્દગલના જ લેખા જોખા માંડે છે તેના ત્રણે યોગ ચપળ બને છે અને સંસારાભિમુખ બની જીવને ડૂબાડે છે તેનાથી બચવા જ્ઞાનીપુરુષો આસક્તિ ઉપર જ ફુઠારાઘાત કરવાનું કહે છે.

વિહરમાન અનંવવીર્ચ જિન સ્તવન ક્ષમાવિજયજી. મ.

કોંધ દાવાનળ દગ્ધ, માન વિષધર ડસ્યો, માચા જાલે બધ્ધ, લોભ અજગર ગ્રસ્યો, મન, વચ, કાચાના ચોગ, ચપળ થયા પરવશા, પુદ્દગલ પરિચય પાપતણી અહર્નિશદશા;

કામરાગે અણનાથ્યા સાંઢ પરે ઘરયો, રનેહરાગની રાગે ભવપિંજર વસ્યો; દુષ્ટિરાગ રૂચિકાય, પાય, સમકિત ગણું, આગમ રીતે ન નાથ નિરખું નિજપણું.

હું સ્વરૂપ નિજ છોડી રમ્યો પર પુદ્ગલે,

ઝીલ્યો ઉલટ આણી વિષય તૃષ્ણા જલે; આશ્રવ બંધ વિભાવ કરું રૂચિ આપણી, ભૂલ્યો મિથ્યાવાસ, દોષ દઉં પર ભણી...

हेवरांद्रल विहरमान श्री वर्षधर पिन स्तवन.

આસક્તિ આત્માની વિભાવદશા છે તેનાથી આશ્ચવ અને બંધ ચાલે છે. આસક્તિ - રાગ જેનામાં નથી તે પરમાત્મા.

આસક્તિને જે જીતી રહ્યા છે તે સંત.

आसन्तिने જીतवानुं शीभवे ते शास्त्र.

આસક્તિને જીતવાનો જે પ્રયત્ન કરે તે સાધક.

આસક્તિ એટલે ગૃદ્ધિ. જે પદાર્થ સંબંધી વારંવાર દુઃખ અનુભવવા છતાં એ પદાર્થો આપણને સુખ આપશે એવી લાલચથી વળગી રહેવું તે ગૃદ્ધિ.

આ આસક્તિ જ જીવને ભોગમાંથી છૂટકારો થવા દેતી નથી અને તેથી સંસારસાગર તરી શકાતો નથી. અનંતીવાર ભોગો ભોગવીને અનંતીવાર જીવ નરકે ગયો છતાં આ ભોગો મને સુખ આપનાર છે એવી બુદ્ધિથી આજે પણ તેને વળગીને રહ્યો છે. સંસારમાં ગમે તેટલા દુ:ખો વેઠવા છતાં જીવ ચામજુની જેમ ભોગોને વળગેલો રહે છે એ એના આત્મામાં પડેલો વિપર્યાસ છે અને વિપર્યાસ હોય ત્યાં સુધી સંસારના કુવામાંથી કોઇપણ રીતે જીવ બહાર નીકળી શકતો નથી. તેને ફરી ફરીને ઘાંચીના બેલની જેમ ચારેગતિમાં ભટકવું જ પડે છે. તીવ્ર આસક્તિવાળા જીવો એકપણ ચોગને સારી રીતે આરાધી શકતા નથી. પરમાત્માના શરણે જઇ શકતા નથી. આંતરિક શાંતિ અનુભવી શકતા નથી. ચિત્તસંકલેશ તેમને વળગેલો જ રહે છે.

વિષयोमां आसंडत જુવની हशा डूतरा જेवी लूंडी थाय છે. જેમ डूतराने तमे गमे तेटली मारपीट डरो पण लो तेने रोटलानो टूडडो जतावी 'तु तु' डरो तो पाछो पूंछडी पटावतो आवे छे. पूर्वनी मारपीट जधी लूली लाय छे. तेम आ छव पण नरडमां अनंतीवार डर्मसत्तानो लिसम मार जाई आव्यो छतां आले थोडांड विषयोना टूडडा मण्या छे तो डूतरानी लेम पूर्वना जधा हु:जो लूली लईने तेमां लंपट जनीने छवे छे अने त्यांग, वैराग्य, क्षमाहि गुणोनी डमाणी इप आत्मसत्ताने हारी रह्यो छे. डुटुंज - परिवारने पोताना मानीने तेना माटे लजलूंट पाप डरी रह्यो छे.

અનાદિકાળથી ઇન્દ્રિયોને વિષયોની મૈત્રી છે. ઇન્દ્રિયો વિષયોમાં જવા માટે જ ટેવાયેલી છે. વિષયો તેનો ખોરાક છે. ઇન્દ્રિયો ઉત્પન્ન થઇ છે શરીરની સાથે પરંતુ તેને વૈષયિક સામગ્રી બહારથી મેળવવી પડે છે જેથી તેની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન કરવો પડે છે. ભોગ સામગ્રી બહાર છે જેનો ક્રય-વિક્રય થાય છે. ભોગ સામગ્રીનું ઉત્પાદન હોવા છતાં વિતરણની અસમાનતા આદિના કારણે એકને ઓછું બીજાને વધારે મળે છે. જે કર્મની તરતમતા રૂપ છે. જે પુણ્ય-પાપતત્ત્વના ફળસ્વરૂપ છે. આજ કર્મનો મર્મ છે.

કર્મથી વિદનો આવે, ઉપાધિ આવે, રોગ આવે, મળેલી ભોગ સામગ્રી ચાલી જાય, સ્વજનનો વિયોગ થાય આ બધું સંસારના સુખમાં તકલીફ પહોંચાડનારું છે. સાંસારિક સુખ અનિત્ય અને પરાધીન છે તે એક સરખું મળતું નથી, એક સરખું ટકતું નથી. એક સરખું ભોગવાતું નથી અને ભોગની ઇચ્છા પૂર્ણ થતી નથી તેનું પણ દુઃખ છે આમ સાંસારિક સુખની આગળ, પાછળ અને વચ્ચે દુઃખજ રહેલું છે. આ વાત જીવને બેસે તો જ અનાદિકાલીન આસક્તિ તૂટે અને તો જ આગળ જતા ઉદાસીન ભાવની ધારા ચાલે કે જે મોક્ષમાર્ગ છે.

ઉદાસીનભાવ તીવ્ર બનતા તેમાંથી ધ્યાન અને સમાધિ આવે છે. અંતે ક્ષપકશ્રેણી દ્વારા મનનો નાશ થાય છે. મનના નાશથી વીતરાગતા પ્રાપ્ત થાય છે. અજ્ઞાનના નાશથી પૂર્ણતા અને નિર્વિકલ્પતા પ્રાપ્ત થાય છે.

ઉપમિતિકાર ઉપમિતિમાં વિષયોને કદલ્ન (ઍઠવાડ)ની ઉપમા આપે છે અને જીવને ભિખારીની ઉપમા આપે છે. જેમ ભિખારી નગરના એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી સતત ભીખ માંગે છે તેના ચપ્પણિચામાં જે કાંઈ એઠું જુઠું વગેરે આવે તેનાથી રાજી થાય છે. ગમે તેટલું ખાવા છતાં તૃપ્તિ થતી નથી અને તે કદલ્નથી તેના શરીરમાં રોગો તૃદ્ધિ પામે છે, પેટ ફુલે છે. વાયુ સંચાર થાય છે. ખરાબ ઓડકાર આવે છે. તેમ આ જીવ પણ અનંતકાલથી આયુષ્ય રૂપી ચપ્પણિયામાં ચારેગિતિરૂપ સંસારનગરમાં ભમતા વૈષયિક સુખની ઇચ્છા કર્યા જ કરે છે તેની જ ભીખ માંગે છે તેને મેળવવા મજૂરી કરે છે. પાપો કરે છે, તે મળે તો રાજી થાય છે, જાય તો દુઃખ થાય છે, તેને વધારવામાં જ આનંદ માને છે, પરિણામે પાપકર્મથી તે તૃદ્ધિ પામે છે, તેનો વિપાક થતા દુર્ગિતમાં કટુવિપાકો અનુભવે છે. જેમ ભિખારીને પરમાલ્ન (ખીર)ના ભોજનની સ્વપ્ને પણ કલ્પના આવતી નથી તેમ આ જીવને પણ આત્મિક સુખ - ચારિત્ર રૂપી પરમાલ્નની કલ્પના પણ આવતી નથી. આમ વૈષયિક સુખો એ કદલ્ન છે. માચાજળ છે. મૃગતૃષ્ણિકા છે તેમાં તત્ત્વબુદ્ધિ થવાથી જીવ સંસારસાગર તરી શકતો નથી.

स तत्रैव भवोद्विग्नो यथा तिष्ठत्यसंशयम् । मोक्षमार्गेऽपि हि तथा भोगजम्बालमोहितः ॥१६८॥ માચાજળમાં સાચાજળના દૃઢાગ્રહવાળો જીવ નિશ્ચિતપણે ત્યાં જ ઊભો ૨હે છે.

તેજ રીતે ભવોદ્ધિગ્ન એવો પણ જીવ ભોગ જંબાલથી મોહિત થયેલો મોક્ષમાર્ગમાં સ્થિતિ કરે છે.

માચાજળમાં જ પાણીની બુદ્ધિ થઈ જવાથી પાણીથી ત્રાસ પામેલો એક ડગલું પણ આગળ વધી શકતો નથી. તે નિઃશંકપણે ત્યાં જ ઊભો રહે છે તેમ ભોગના કારણભૂત દેહ, ઇન્દ્રિય, પત્ની, ધનાદિમાં મોહ પામેલો જીવ, સંસારથી ઉદ્ધેગ પામેલો હોવા છતાં મોક્ષમાર્ગમાં નિઃશંક પણ ઊભો રહે છે પણ ત્યાંથી આગળ પ્રવૃત્તિ કરતો નથી. ભોગરૂપી કાદવથી ખરડાતો છતો એમાંજ સર્વસ્વ માનીને પડ્યો રહે છે પણ મોક્ષમાર્ગમાં આગળ વધતો નથી અર્થાત્ મોક્ષમાર્ગની બહાર ભોગમાર્ગમાં જ રહે છે.

'मिथ्यात्वनी लयंडरता' संसारमां छवने मोटामां मोटुं हुःण होय तो ते भ्रमनुं छे. जोटी वस्तुमां साची वस्तुनो भ्रम थाय छे आत्मा ड्यारे पण साची वस्तु पामी शड़तो नथी. जेम पूर्विहिशामां जवाने छच्छता आत्माने पश्चिमहिशामां ज पूर्विहिशानो भ्रम थर्छ गयो अने पछी पश्चिमहिशाने ज पूर्विहिशा मानी ते तर्र्इ चालवा मांडे तो ते आत्माने चालवानुं हुःज वधतुं ज ज्या छे अने छतां पण पोताना छ्यानी प्राप्ति थती ज नथी. छ्यानी प्राप्तिथी ते हूरने हूर जतो जय छे अने तेथी डरीने अध्यात्मना मार्गमां त्रण प्रडारना विह्नोमां छित्हृष्ट विह्न हिग्मोह तुत्य मित्यात्व छे अने तेनो जय इरवो अत्यंत इहिन छे.

મિચ્ચાત્વના ઉદયથી જુવને દુ:ખરૂપ, દુખરૂલક અને દુ:ખાનુબંધી એવા વિષયોમાં સુખનો ભ્રમ થઇ ગયો છે અને તેથી ભોગના કારણભૂત દેહ, ધન, સ્ત્રી વગેરે જે દુ:ખના, સંકલેશના, કર્મબંધના કારણ છે તેને જ જીવનનું સર્વસ્વ માની સંસારમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેની બુદ્ધિમાં ધન અને ભોગની જ મહત્તા વસેલી છે, તેમાંજ રસ પૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેમાં જ આનંદ અનુભવે છે. તેના કારણે આત્મામાં દુર્બુદ્ધિનું એક એવું સામ્રાજ્ય ઊભું થઇ જાય છે કે પછી સમ્યગ્ માર્ગ સમજવાની યોગ્યતા તે ગુમાવી બેસે છે. તેને સંસારની અસારતા સમજાવનાર ગમે તેવા વિશિષ્ટ જ્ઞાની આદિનો યોગ મળે તો પણ તેને સફળ કરી શક્તો નથી કારણ કે તેના માટેની જરૂરી યોગ્યતા ગુરુ ઉપરનું બહુમાન, આદર, પ્રીતિ, ભક્તિ વગેરે તેનામાં હોતા નથી. કદાચ બહારથી ભક્તિ વગેરે જોવા મળે તો પણ અંદરથી તેની બુદ્ધિમાં વૈષયિક સુખનું જ આકર્ષણ હોવાથી તાત્વિક આદર, બહુમાન તેને હોતા નથી.

भिथ्यात्व भोह अने तेना डारण्लूत अज्ञान , डषाय अने विषयनो

જય ते डरी शक्तो नथी. ज्ञाननी भावना द्वारा अज्ञाननो જય थाय छे. क्षायना निग्रह द्वारा क्षायनो जय थाय छे. शक्य विषयना त्याग अने अशक्य विषयमां रागदेषना निग्रह द्वारा विषयनो जय कराय छे तेमज गुरुसमर्पण द्वारा पण मिथ्यात्व मोह वगेरेनो जय थर्घ शक्ने छे. पण मिथ्यात्वना तीव्र उद्दर्थी मायाज्ञ जेवा विषयोमां परमार्थजुद्धि होवाथी आ आत्मा संसारने ज सत्य मानी याते छे. संसारमां जन्म, जरा, मृत्यु, व्याधि, रोग, शोक्न, यिंता, स्वजननो वियोग अधुं जेवा छतां अने अनुभववा छतां जाले कशुंज न जोतो होय, न अनुभवतो होय वेवुं तेनुं छवन होय छे अने तथी अहारथी कहाय धर्म करतो हेजातो होवा छतां मोक्षमार्गनी अहार ज रहे छे. मोक्षना मार्ग तरक् ते अक डग पण मांडी शक्तो नथी. विषयोनी जानां ते इसार्य गयो छे. कथायोना रंगे रंगार्य गयो छे. तथी तेने मोक्षमार्ग पामवो मुश्केल थर्य पडे छे.

"સાહેબકા ઘર દૂર હે બંદા ! જેસી લંબી ખજૂર ચડે તો રામરસ ચાખીએ બંદા ! પડે તો ચકનાચુર"- કબીરજી.

સાહેબનું ઘર દૂર છે. નિરાલંબ ખજૂરના લાંબા વૃક્ષ જેવો તેનો પામવાનો માર્ગ વિક્ટ છે. એમાં જો સાવધાનીથી ચડી શકાય તો અદ્દભૂત રામરસ ચાખવા મળે. પણ તેમાં ચડવા કરતાં પડવાની શક્યતા વધુ છે અને જો પડીએ તો શરીરના ચૂરેચૂરા થઈ જાય તેવું છે.

"વૈરાગ્યના પંથને વિદન આડા ઘણાં"- કવિ ભોજા ભગત.

ભર્તૃહરી કહે છે કે મનુષ્ય ઘરડો થાય છે. પણ તૃષ્ણા ઘરડી થતી નથી. મનુષ્ય થાકે છે પણ તૃષ્ણા થાકતી નથી. તૃદ્ધાવસ્થામાં પણ તૃષ્ણાનો સુંવાળો સ્પર્શ છોડવો ગમતો નથી. પોતાની ઇચ્છાઓ પૂરી કરવા મનુષ્ય દુર્ગમ પ્રદેશોમાં ભટકે છે. જાતિ અને કુળનું માન મૂકીને કુળહીન ધનપતિઓની સેવા કરે છે. પારકાના ઘરમાં રહીને કાગડાની જેમ ડરતાં ડરતાં પેટ ભરે છે. પણ આખરે તેને મળે છે શું ? કરેલી સેવા નિષ્ફળ જાય છે. તૃષ્ણાની તૃપ્તિ થતી નથી, ભોગની ઝંખના વધ્યા કરે છે અને તે તેને ઝંપવા દેતી નથી. મોટું ફાડીને ઊભેલી તૃષ્ણા સંતોષાતી નથી.

ધન મેળવવાની દોડમાં માણસ ઘરતીને ધમ્રોળી નાંખે છે. પીળી ધાતુના મોહમાં પડીને પર્વતની પાંખો કાપી નાંખે છે. મંત્ર તંત્રની આરાધના કરીને મસાણમાં રાત્રિઓ વીતાવે છે પણ અંતે હાથમાં કાણી કોડી પણ આવતી નથી. સુખના સ્થાને પહોંચવાની તૃષ્ણાની આ અનંત દોડમાં જીવાત્માનો અંત આવે છે. ભર્તૃહરિ આશાને દુસ્તર નદીનું રૂપ આપે છે. આ નદીમાં મનોરથના ઊંડા જળ છે. તૃષ્ણાના ઊંચા તરંગ ઉછળે છે. તેમાં વિલાસરૂપી મગરો છે. તર્ક વિતર્કના પક્ષીઓ ઊડે છે. તેમાં મોહ રૂપી ભમરીઓ પડે છે. જેમાં સપડાયેલ કોઈ પણ જીવ ડૂબે જ છે. તેને ચિંતાઓ રૂપી ઊંચા કિનારા છે. દાસમસતી આ નદી દીરજના વૃક્ષને મૂળમાંથી ઢાળી નાખે છે. જેના મન મલિન નથી થયા તેવા યોગીશ્વરો માત્ર આશા નદીને સામે પાર જઈને આનંદ માણી શકે છે.

ते लपे छे हे हुं हिमालयनी हंहरामां ध्यानस्थ हशामांथी क्यारे कागुं छुं त्यारे मने सेवा पामर मनुष्योना हिवसो याह आवे छे. क्रेओ धनवाननी सामे मांगणी हरीने हाथ कोडी िकता होय सने विषयोनी आशामां लायारी हरता होय. तेओना आवा क्षुद्र आयरणयी मने संतरमां हसवुं आवे छे हारण हे हंमेशा संतोषथी प्रसन्न रहेता मनुष्योनो आनंह हही घटतो नथी सने धनना लोकमां सनेह वियारो हरता माणसोने हही आनंह मणतो नथी. हारण हे तृष्णानो त्याग सेक आनंह छे. योगीश्वरो आवा शिवमिलनना सक्षय आनंहमां सविरत लीन रहे छे.

સંસાર પરિવર્તનશીલ હોવાથી જ સંસારને ચક સાથે સરખાવેલ છે. સંસાર અસ્થિર છે તો તેના આધારે રહેલા તમામ પદાર્થો ઋને વિષયો પણ અસ્થિર છે. કોઈ વ્યક્તિ ફરતા ચક્ક ઉપર ઊભી રહે તો ચક્રની ગતિને લીધે તે પણ ફર્ચા જ કરે છે. જો તેને ન ફરવું હોય તો ચક્ર ઉપરથી ફૂદીને નીચે ઊતરી જવું જોઈએ. એમ જેને આવન-જાવનની ઘટમાળમાંથી છૂટવું હોય તેણે આ સંસાર ચક્રને છોડવું જ પડે.

દુનિયાનો કોઈ પણ પદાર્થ અસ્થિરતાથી ઘેરાયલો છે. મનુષ્યનું આરોગ્ય 'સેંકડો આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિથી નાશ પામે છે. લક્ષ્મી જ્યાં આવે છે ત્યાં એકી સાથે આપત્તિઓના ટોળાં પણ આવે છે. જો આમ ન હોત અને લક્ષ્મી આનંદ આપતી હોત તો સંસારમાં લક્ષ્મીનંદનો સર્વપ્રકારે સુખી હોત, પરંતુ તેવું નથી. ધનવાનોને તેનું ધન સગવડતા આપે છે પણ સુખ નથી આપતું. ઊંચે ઉછળીને તરત જ પડી જાય તેવા ભોગ વિલાસ છે. પ્રાણ પણ ક્ષણજીવી છે. પ્રિયના સંગમાં છલકાતું ચૌવનનું સુખ પણ ઊડી જતાં વાર લાગતી નથી.

આ જગતના રંગમંચ ઉપર જીવ પહેલા બાળક થઈને અવતરે છે. પછી કામરસિક રંગીલો ચુવાન થવાનો અભિનય કરે છે. થોડો વખત નિર્ધન માનવીનો પાઠ કરે 'છે તો વળી પાછો દોમદોમ સાહ્યબીવાળા ધનવાનનો અભિનય કરે છે. છેલ્લો અભિનય ઘરડા મનુષ્યનો છે. માથા ઉપર સફેદ વાળના પળિયા પથરાઈ જાય છે. મુખ ઉપર કરચલીઓ પડી છે. અને ઘડપણથી અંગો ગળી ગયા છે આ છેલ્લો ખેલ બરાબર ભજવીને આ 'નટવર' અંતે સંસાર રંગમંચના છેડે રહેલા યમલોકના પડદા પાછળ અદૃશ્ય થઈ જાય છે. આ જીવ રૂપી અભિનેતા પાસે કાળરૂપી સૂત્રધાર કેવો અભિનય કરાવે છે!

ભર્તૃહરિ ચિત અને નૃપતિની તુલના કરતા લખે છે કે ચિત અનાસકત હોચ છે. તેને ફોઇપણ વસ્તુની તૃષ્ણા હોતી નથી. તે વિષયોને જીતી લે છે. તેથી વૈરાગ્ચના ક્ષેત્રનો એ સમ્રાટ છે. રાજા તેના રાજ્ય અને સત્તાનો સમ્રાટ છે. બંનેના સામ્રાજ્યો નોખા નોખા છે. પરંતુ તેમાં ચિત શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કે જે ગામ, નગર અને પૃથ્વીને જીતે તે મહાન નથી પરંતુ જે કામને જીતે તે જ મહાન છે. રાજા લોકમાં સહુથી ઉન્નત છે. તો ચિત ગુરુની ઉપાસનાથી મળેલ પ્રજ્ઞાથી ઉન્નત છે. રાજા તેના ધન વૈભવથી વિખ્યાત છે. તો ચિત, શિષ્યોએ ફેલાવેલી તેની કીર્તિથી સુવિખ્યાત છે. માનધન કીડી જેવું છે જયારે જ્ઞાનધન, વિવેકઘન, કુંજર જેવું છે. આથી જો રાજા ચિતની દરકાર ન કરે તો જરા પણ સ્પૃહા વિનાના ચિતને રાજાની શું પડી હોય ? નિ:स्पृहे तृणवत् नगत् । એ ન્યારે આખું જગત ચિતને તાલખલાની તોલે છે.

આમ ભર્તૃ હરિએ વૈરાગ્યશતકમાં ઠામ ઠામ ભોગોની નિંદા કરીને વૈરાગ્યને જ નિર્ભય કહ્યો છે. ભોગરૂપી કાદવમાં ખૂંચેલો આત્મા તેમાંથી બહાર નીકળી શક્તો નથી. એ વાત જગતના તમામે તમામ સાધકોને માન્ય છે અને ગ્રંથકાર પણ એ જ વાત કરી રહ્યા છે. બુદ્ધિભ્રષ્ટતા એ મોટામાં મોટો પાપોદય છે. તેની આગળ નરકના દુઃખ આપનાર પાપોદય પણ કોઇ વિસાતમાં નથી. તે મોક્ષમાર્ગ આરાધી શક્તો નથી. ભોગથી યોગ તરફ જવું એ અધ્યાત્મનો માર્ગ છે જ્યારે યોગમાંથી ભોગ તરફ જવું તે સંસારનો માર્ગ છે.

જ્યાં સુધી કષાયની ઉપશાંતતા ન થાય, વિષયો પ્રત્યે વૈરાગ્ય ન થાય, ગુણોમાં અનુરાગ ન થાય, મોક્ષને પામવાની ઈચ્છા ન જાગે ત્યાં સુધી મોક્ષમાર્ગમાં પ્રવેશ કેવી રીતે થાય? યોગની પહેલી મિત્રાદૃષ્ટિમાં પણ પ્રવેશ ક્યાંથી મળે ?

દુ:ખ સંસારના સંબંધમાં છે. જાગ્રત અવસ્થા અને સ્વપ્નાવસ્થામાં સંસારનો સંબંધ રહે છે તેથી શાંતિ મળતી નથી. સંસારને ભૂલી જવાથી શાંતિ મળે છે. સંસારને ભૂલવા માત્રથી મનને, બુદ્ધિને, ઇન્દ્રિયોને તાકાત મળે છે. વિષયોની સાથે રહેવાથી મન, ઇન્દ્રિય, બુદ્ધિ અને શરીર થાકે છે. વિષયોનો સંબંધ આત્મામાં છે નહિ પણ આપણે માન્યો છે. સંસારના વિષયો તો જવા-આવવાવાળા છે. જવા-આવવાવાળા પદાર્થીનું જોર નથી પરંતુ આપણી માન્યતાનું બેર છે. જેણે ખોટી માન્યતા ઊભી કરી છે તેને જ છોડવી પડશે. આપણ આત્મામાં ઊભી કરેલી ખોટી માન્યતાને આપણા સિવાય બીજા કોઈ મીટાવી શકશે નહિ.

विषयो नित्य नथी . तेनाथी उत्पन्न थता रागद्धेष नित्य नथी. स्वलनाहि संयोग नित्य नथी. आपणो आत्मा नित्य छे. पण आत्मा लयारे अनित्य सेवा हेढ़, छन्द्रिय, धन, स्वलनाहिने पोताना माने छे त्यारे तेने ते नित्य लेवा लासवा मांडे छे. आ छे अंहरमां पडेल मिथ्यात्वमोहनी ताझत. ले वस्तुने लुवे पोतानी मानी पछी ते तेने अनित्य हेणाती नथी. अनित्य होवा छतां आत्मा सेने अनित्य न लोई शड़े ते ताझत डोनी छे ? अंहरमां ले दृष्टि मिथ्या न जनी होय- विदृत न जनी होय तो आ जने ल डेवी रीते ? मारे नड्डी छे डे अंहरमां पडेली विदृत दृष्टि ल जुद्धि पर आवरण लावी शुद्धिने सेवी विदृत जनावी हे छे डे लेना डारणे अनित्य सेवा पहार्थ पण लुवने नित्य लेवा लागे. आत्माना अविनाशी स्वरूपनी श्रद्धा-रूचि न थवा हेवी सन्य विनाशी पहार्थीमां स्विनाशीपणाना स्रमने पेहा इरवो आ छे डाम मिथ्यात्वनुं .

માટે વસ્તુને અનિત્ય જોવી હોય તો તેને સદા તમારાથી ભિન્ન જોયા કરો. અને ભિન્ન માન્યા કરો. આ પરપદાર્થની ભિન્નતા જેમ જેમ ઉપયોગમાં ઘૂંટાશે તેમ તેમ જ ઉપયોગમાંથી પક્કડ છૂટી પડશે અને તો જ તેના નિમિત્તે થતા રાગાદિ ઘટશે. જેને આત્મા પોતાની માનશે તેને કદાપિ તે મીટાવી શકશે નહિ એટલું જ નહિ પણ સંસ્કારરૂપે આત્મામાં રહી ભવાંતરે નવા નવા રૂપકો દ્વારા બહાર આવશે. ત્યાં ફરી પાછા તે પદાર્થી મમત્વ કરાવશે. ફરી પાછા તમે તેને પકડશો એટલે તે નિત્ય દેખાવા માંડશે.

ਕੇ ਕੁਣਰੂ ਅਤਰ છੇ ਰੇਗੀ ਉਪੇक्षा ਝੁਣशो तो ते ਸਟੀ ਕੁશੇ-ਟੁਯੀ ਕੁશੇ ਪੁਰੰਰੂ ਰੇਗੇ ਰਸੇ ਰਸਾਈ ਸਾਗशो तो ਰਸੇ ਕੁ ਰੇਗੇ ਰਸਾਈ आत्मामां ਤਰ। ਆਪੀ ਦੁਫ਼ਾ। छो ਰੇਬੀ ਹੈ ਅੰਦਰ ਦੁਫ਼ੀ ਕੁਝੇ ਅਗੇ ਅਧੀਅਰ ਆਰਥਾਂਗੇ ਯੁਗਤੇ, ਕੁਸ એક શોકનું દૃષ્ટાંત લઇએ. કોઇ ਸਦੀ ਅਧ છે ਰਥਾਏ ਰਸੇ શોક કરો છો. બીજા લોકો પણ આવીને ਦੁਤੀ ਦੁਤੀਜੇ શોકને ਲੁਕਰ ਦਾਅੇ છે. ਆਸ શોકને ਲੁਕਰ ਦਾਅਰਾਂਗੇ ਪੁਣਾਥਾਂ ਝੁਣਗ ਲਗਾਂ ਪਾ ਹੈ ਹੀ ਸਟੀ ਕਾਬ છੇ ਭਾਵਾ ਤੇ ਰੇਸਾਂ ਟੁਝਰਾਂਗੀ शिष्टित ਕੁਥੀ. શोકનું ਸੂਯ अज्ञान છે. ते ਪਾ ਅਤਰ છે ਭਾਵਾ ਸਾਂਕ ਗਾनਗੇ ਅਯਾਰ ਹੈ ਕੁ ਲਗਾਂਗ ਹੈ ਪਾ ਹੋ ਰੁਪੂੰ ਗਾਜ ਹੈ ਪਾ ਅੰਜਾਰ ਹੈ ਕੁਲਾਂਗ છે.

વિકાર પહેલા નહોતો પછી રહેવાનો નથી અને વર્તમાનમાં દેખાવા છતાં

નીકળી રહ્યો છે. આ ત્રણ વસ્તુ બહુજ માર્મિક છે આ સિદ્ધાંત બતાવે છે કે જે આદિ અને અંતમાં નથી તેની સત્તા વર્તમાનમાં પણ નથી હોતી. સત્ એવા આત્મા તરફ દૃષ્ટિ કરવા માત્રથી અસત્ એવા વિકારો ભાગવા માંડે છે. કારણ કે એને આદાર આપનાર આત્મા જ હતો. આત્મા જ જ્યાં પોતાના ઘરમાં ગયો એટલે વિકારો નિરાદાર થઈ ગયા. કારણ કે

नासतो विद्यते भावो - ते स्वतः निवृत्त ९ छे.

डियौत्मिड साधननी अपेक्षाओं विवेडात्मिड अने भावात्मिड साधन जजवान छे. डारण डे डियानो अंत थाय छे विवेड अने भावनो अंत थत्मे नथी. डिया स्थूल छे. क्यारे विवेड अने भाव सूक्ष्म छे. डियात्मिड साधन द्वारा विडारोनो नाश क्टीथी नथी थतो क्यारे विवेड अने भावात्मिड साधन द्वारा विडारोनो नाश क्टीथी थाय छे. असत्नी क्यातमां डोई सत्ता क् विधमान नथी. आ विवेड अने भाव छे. तेना द्वारा अज्ञान अने मोढनो नाश सहेलाईथी डरी शडाय छे.

એક કરણ સાપેક્ષ સાધના છે. એક કરણ નિરપેક્ષ સાધના છે. કરણ નિરપેક્ષ સાધનામાં શરીર, ઇન્દ્રિય, મન અને બુદ્ધિનો આશ્રય લેવામાં આવતો નથી. પરંતુ તેની સાથે માનેલા સંબંધનો વિચ્છેદ કરવાનો હોય છે. કરણ સાપેક્ષ સાધનામાં શરીર, ઇન્દ્રિય, મન અને બુદ્ધિ નો આશ્રય લેવામાં આવે છે. તેથી તેની સિદ્ધિની પ્રાપ્તિમાં ઘણી વાર લાગે છે. કરણ સાપેક્ષ સાધના દ્વારા અહંકારને મિટાવવા જતા ઘણો સમય લાગે છે. પરંતુ અસત્, અનિત્ય પદાર્થો છે જ નહિ એવા સતત અનુભવ કરતા રહેવાથી તે તત્કાલ નાશ પામે છે. પરંતુ સાધકનું ધ્યાન તે તરફ જતું જ નથી તે માને છે કે હું અહંકારને મિટાવી રહ્યો છું પરંતું હકીકતમાં તેવું નથી.

ક્રોદ્યાદિ કષાયોને આપણે અખંડરૂપે પકડી રાખ્યા છે એટલા માટે તે આપણા ઘરમાં રહે છે. નહિ તો ચોર-ડાકુઓમાં શું તાકાત છે કે તે આપણા ઘરમાં રહી શકે? અસત્ વસ્તુને પોતાની માનવાથી જ અશુદ્ધિ વધવા માંડે છે અને તેને પરરૂપે જોવાથી જ અશુદ્ધિ ઘટવા માંડે છે. પરપદાર્થ કે જે અસત્ છે તેની સાથે પોતાનો સંબંધ ન માનવો તે કરણ નિરપેક્ષ સાધના છે તેનાથી બંધન તલ્કાલ નાશ પામે છે.

## मीमांसाभावतो नित्यं न मोहोऽस्यां यतो भवेत् । अतस्तत्त्वसमावेशात्सदैव हि हितोदयः ॥१६८॥

નિત્ય મીમાંસાભાવ હોવાને કારણે આ દૃષ્ટિમાં મોહ હોતો નથી. એથી તત્ત્વ સમાવેશને લીદો સંદૈવ હિતોદય જ હોય છે. શુભવિચારના પ્રભાવે સદા તત્ત્વમાંજ રમણતા કરતો હોવાથી અર્થાત્ ઉપશમનું જ સુખ અનુભવતો હોવાથી આ છટ્ટી દૃષ્ટિમાં ક્યારે પણ મોહ થતો નથી. અસદ્ વિચાર, ફાલતુ વિચાર, મિથ્યા વિકલ્પો એ જ જીવને સંક્લેશ અને દુદર્યાન નું કારણ છે. તત્ત્વને સમજેલા તે જ કહેવાય કે જેને સતત આત્મ-કલ્યાણની નિરંતર ઝંખના હોય. જેને આત્મતત્ત્વને પામવાની ઝંખના નથી તે ગમે તેટલું ભણેલા હોય તો પણ તે તત્ત્વવિદ્ નથી એટલે જ અભવ્ય, દુર્ભવ્ય વગેરેના નવ નવ પૂર્વ સુધીના બોધ મોક્ષની ઇચ્છા વિના તત્ત્વના જાણકારોની પંક્તિમાં આવી શક્તા નથી.

ઉપમિતિકાર પહેલા જ પ્રસ્તાવમાં આ વિષયમાં લખે છે કે આ સંસારમાં तत्त्वना જાણકાર પુરુષોનો આ માર્ગ છે કે તેઓ એક માત્ર તત્ત્વના જ આગ્રહવાળા હોવાથી તેઓના ચિત્તમાં નિષ્પ્રયોજન (અર્થાત્ મોક્ષની સાથે જેનું અનુસંધાન ન થાય તેવો) એક પણ વિકલ્પ ઉઠતો નથી કારણ કે તેઓ સદા તત્ત્વથી જ આત્માને ભાવિત કરતા હોય છે. હવે ક્યારેક અભાવિત અવસ્થામાં નિષ્મચોજન વિકલ્પ ઊઠી જાય એવું બને તો પણ તેઓ અંદરમાં ઉઠેલા વિક્લ્પને અંદર જ શમાવી દે છે. પણ વચન દ્વારા બહાર બોલતા નથી अने ड्यारे<del>ड</del> अतत्त्वज्ञ लोडनी वच्चे रहेला होय, जधा ४ ९४ झवे तेम निष्मयोपन जोतता होय अने तेना डार्श तेओथी पण ड्हाय ड्यारेड जोताई अने को तेओ पोताना निष्मयोक्न वयनने अनुरूप येष्टा पण <del>इ</del>रवा मांडे तो पछी तेओ अतत्त्वज्ञ જननी तुत्य होवाथी तेमनुं तत्त्वविद्पणुं नाश पामी જાય છે. આમાં પૂર્વમાં ઉત્સર્ગ માર્ગ બતાવ્યો છે અને તેની અપેક્ષાએ ઉત્તરમાં અપવાદ મૂક્યો છે. આ તો તત્ત્વના માર્ગે આગળ વધી રહેલા જીવની વાત છે પણ આ છક્કી કાન્તા નામની દૃષ્ટિમાં આવેલા જીવો તો પરમ વિશુદ્ધિને પામેલા છે. તેથી તેઓની તત્ત્વના વિષયમાં રૂચિ અને સ્થિરતા અનુભવાય છે. અહિંયા તત્ત્વ પરિણામ પામેલ છે. ઉપશમભાવ આત્મસાત્ થયેલ છે તેથી અતત્ત્વભૂત કષાયો ઉઠી શકતા નથી.

આ દૃષ્ટિમાં સતત ઔદાસીન્યભાવ જ અનુભવાય છે. તેથી ઉપશમનું સુખ અનુભવાતું હોવાથી તત્ત્વનો આ દૃષ્ટિમાં સમાવેશ થઈ જાય છે તેથી સતત વિપુલ પુણ્યાનુબંદી પુણ્ય બંધાય છે. આત્મા ઉપર સતત ઉપશમભાવના જ સંસ્કાર પડે છે. તેથી હિતોદય જ હોય છે. તત્ત્વને અનુસરવાથી આત્માનું અવશ્ય હિત જ થાય છે. અજ્ઞાન, કષાય, મોહ આ બધું અતત્ત્વ છે. સંસારના વિચાર, વાણી અને વર્તન એ અતત્ત્વ છે. એને અનુસરીને આત્માએ

અનંતકાળથી પોતાનું અહિત કર્યું છે. સંસાર આખો અતત્ત્વમાર્ગ ઉપર ચાલે છે. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કૃષાય સંસારનો માર્ગ છે અને સમ્યક્ત્વ, વિરતિ અને ઉપશમભાવ એ મોક્ષનો માર્ગ છે.

મોક્ષનો માર્ગ એ અધ્યાત્મનો માર્ગ છે. तत्त्वनो માર્ગ છે. આ માર્ગ પર ચાલનારો નિરંતર અશુભ સંસ્કારોનો નાશ કરે છે. અશુભકર્મના ઉદયમાં સમાધિ જાળવે છે. આત્મા ઉપર શુભ સંસ્કારનું આધાન કરે છે. પ્રતિ સમયે વિપુલ પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય ઉપાર્જન કરે છે. તેથી ભવાંતરે સંસ્કારી ફુળમાં જન્મ પામે છે. સમ્યગ્દૃષ્ટિ માતાપિતાનો યોગ થાય છે અને ઠેઠ ચારિત્રને ગ્રહણ કરી તેને નિરિતચારપણે પાળવાના પરાક્રમ કરે છે. જેનાથી સદ્દગતિ અને ક્રમે કરીને મોક્ષને પામે છે. અને આ જ આત્માનો હિતોદય છે. આવો આત્મા માત્ર પોતાનો જ હિતોદય સાદો છે. એમ નહિ પણ પોતાના પરિચયમાં આવતા અનેક આત્માઓનો સન્માર્ગમાં અવતાર કરી અભ્યુદય કરાવે છે.

તત્ત્વવિચારણા દ્વારા પ્રાપ્ત થતા ઉપશમભાવ માટે જેન શાસ્ત્રકારો પંચાચાર પાલન અને અહિંસાદિ વ્રતોના પાલન ઉપર ખૂબ ભાર મૂકે છે. વ્રતના પાલન દ્વારા મનનો નાશ થતા વીતરાગતાની પ્રાપ્તિનો માર્ગ બતાવી રહ્યા છે. તેમાં અદ્ભૂત રહસ્ય છુપાયેલા છે. જ્ઞાની કહે છે કે જીવ માત્ર આ સંસારમાં વ્રતભંગ દ્વારા મનોભંગ સુધી પહોંચે છે. માટે મનોભંગથી અટકવું હોય અને મનનો નાશ કરવો હોય તો વ્રતભંગ અટકાવવો જોઈએ. વ્રત લઈને વ્રતનું બરાબર પાલન કરે તો મનોભંગથી અટકી આગળ વધી શકે. જે આત્મા વ્રતનું ગ્રહણ કરતો નથી તે તો સદાને માટે અવ્રતમાં જ બેઠો છે અને તેને તો સતત મનોભંગ થયા જ કરે છે.

જે વ્રतने ઉચ્ચરીને વ્રતનું પાલન કરે તે મનોભંગને ખતમ કરી કેવળજ્ઞાનને પામે છે. તેમાં પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિનું દૃષ્ટાંત છે. પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિએ દીક્ષા લીધા પછી સૂર્ચની સામે આતાપના લેતા દુર્મુખના વચનો સાંભળી મનથી સંગ્રામ માંડ્યો તેથી મનોભંગ તો થવા જ માંડ્યો પણ તેમણે વ્રતભંગ નહોતો કર્યો. વ્રતભંગ નહોતો થયો તેથી " હું સાધું છું હું રાજા નથી. મારે અને રાજ્યને શું સંબંધ છે ?" આ જાગૃતિ આવતા દિશા ફેરવાઈ અને સાધનાના માર્ગે ચઢી મનનો નાશ કરી વીતરાગ સર્વજ્ઞ બન્યા. મનોભંગ થવાથી ચારિત્રમાં અતિચાર લાગે છે. ચારિત્ર મલિન બને છે. જ્યારે વ્રતભંગથી વ્યવહાર નથે ચારિત્રનો નાશ છે. નિશ્ચયનય તો મનોભંગમાં પણ ચારિત્રનો નાશ જ માને છે પણ તેની સામે વ્યવહારનય બચાવ કરે છે કે મનથી ભલે પતિત થયો પણ હજુ કાયાથી વ્રતને દૂષિત કર્યું નથી. તેથી માર્ગભ્રષ્ટ નથી. આતમા એ સાંગર છે. જ્ઞાન એ જલરસ છે. મન અને બુદ્ધિ એ મોજા-તરંગો- Waves છે. માટે મન અને બુદ્ધિ આત્મામાં લય પામી જાય તો જ્ઞાન શાંત અને નિર્મળ બને. આત્માએ, મન અને બુદ્ધિને સ્થાન આપ્યું છે. મન અને બુદ્ધિ કેવલજ્ઞાનમાં લય ત્યારે પામશે જ્યારે શરીર અને ઇન્દ્રિયો જે વિનાશી છે તેના વિષયને ત્યજીને મન અને બુદ્ધિ આત્માના શુદ્ધ સત્ સ્વરૂપનું જ્ઞાન અને ધ્યાન ધરશે.

જેમાં સ્વાદીન છીએ તેમાં પુરુષાર્થ કરવાનો છે. અને જે ધનાદિ પરિગ્રહમાં પરાધીન છીએ તેની પ્રાપ્તિ પ્રારબ્ધ ઉપર છોડી દેવાની છે. મન અને આત્માને જોડનાર મોહ અર્થાત્ રાગાદિ ભાવો એ પુલ છે. મોહ્ય પદાર્થીને ન જોતાં મોહભાવોને જોતા થઈશું એટલે તે પુલ તુટવા માંડશે. આપણા જ્ઞાનમાંથી જે મન અને બુદ્ધિ નીકળે છે - તેના વિષયો છે શરીર, ઇન્દ્રિય અને પ્રાણ. જેમાં "હું" ભાવે આપણે વર્તી રહ્યા છીએ એ મન અને બુદ્ધિને પરમાત્માને નમન કરવા દ્વારા કાઢી નાંખશું અને અંદરથી અમન બનશું તો આત્મા કેવળજ્ઞાન પામશે.

### છટ્ટી કાન્તા દૃષ્ટિનો સાર

કાન્તા દૃષ્ટિમાં નિત્યદર્શન, પ્રત્યાહાર, સૂક્ષ્મળોધ, અભ્રાંતિ વગેરે બીજાની પ્રીતિને માટે થાય છે. પણ દ્વેષને માટે થતા નથી. પરા ધારણા હોય છે. અન્યમુદ્દ નામનો દોષ નાશ પામે છે. અને સદ્વિચાર સ્વરૂપ મીમાંસા હોય છે. જે હિતના ઉદય વાળી છે. આ દૃષ્ટિમાં ધર્મના માહાત્મ્યથી આચારની વિશુદ્ધિ થવાથી પ્રાણીઓને પ્રિય બને છે અને ધર્મને વિશે એકાગ્ર મનવાળો होय छे. तेनुं मन हंमेशा आगममां <u>क होय छे क्यारे झया तो अन्य झर्</u>योमां પણ હોય છે. માયાજળને તત્ત્વથી માયાજળ રૂપે જોતો પુરુષ ઉદ્ધેગ પામ્યા विना व्याद्यात रहितपणे तेनी वस्येथी सात्यो क्षय छे तेम भोगोने पण સ્વરૂપથી માચાજળ સમાન જોતો તેને ભોગવવા છતાં મોક્ષ તરફ આગળ વધે છે. પણ જેને ભોગમાં તત્ત્વ બુદ્ધિ છે એવો પુરુષ સંસારસાગર લંદી શક્તો નથી જેને માચાજળમાં જ સમ્ચગ્જળની બુદ્ધિ થઇ છે તે કેવી રીતે ત્યાંથી જાય ? ભવથી ઉદ્ધિગ્ન થયેલો પણ તે માચાજળ આગળ ઊભો રહી <u>જાય</u> છે તેમ ભોગ કાદવથી મોહિત થયેલો મોક્ષમાર્ગ આગળ ઊભો રહે છે. તેની ઉપર ચાલી શક્તો નથી. સદ્વિચાર સ્વરૂપ વિચારણા હંમેશા હોવાથી આ દૃષ્ટિમાં મોહ થતો નથી. આથી કરીને આ દૃષ્ટિમાં તત્ત્વનો પ્રવેશ થઈ ગયેલો હોવાથી अने अतत्त्व नीइणी गयेस होवाथी हितनो ९ ६६य होय छे.

सातभी प्रलादृष्टि ध्यानप्रिया प्रभा प्रायो नास्यां रुगत एव हि । तत्त्वप्रतिपत्तियुता विशेषेण शमान्विता ॥ १७०॥ ਮੁੰਮਾ ਵਿੱਲ੍ਹੇ ਮਾਹ: ध्यानिप्रया होय છે. अहिंया रोग नामना होषनो नाश थाय છે. तेथी જ जरेजर तत्त्वनी ਮੁਰਿਪत्तिथी युड्त अने विशेषे डरीने शमथी युड्त होय छे.

આ દૃષ્ટિમાં સૂર્ચની પ્રભા જેવો બોઇ હોય છે. સાતમું યોગનું અંગ ધ્યાન હોય છે. તત્ત્વપ્રતિપત્તિ નામનાં ગુણનો સદ્ભાવ હોય છે. ધ્યાનરૂપી પત્નીના પ્રભાવથી આ દૃષ્ટિમાં રોગ અર્થાત્ વિકલ્પો હોતા નથી. આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ માટે વિકલ્પો એ રોગ જેવા છે. જેમ રોગ હોય તો આરોગ્યની પ્રાપ્તિ ન થાય તેમ વિકલ્પરૂપી રોગ હોય ત્યાં સુધી નિર્વિકલ્પતા રૂપી આરોગ્યની પ્રાપ્તિ થતી નથી. છક્કી દૃષ્ટિમાં બાર પ્રકારના પ્રશસ્ત કષાયના ઉદયથી શુભ વિકલ્પ હોય છે. જ્યારે આ દૃષ્ટિમાં નિર્વિકલ્પ દશા જ હોય છે. સદા શુભ ધ્યાન હોય છે અને તેથી તત્ત્વપ્રતિપત્તિ અર્થાત્ તત્ત્વરમણતા હોય છે. રત્નપ્રયીનો અભેદ અહિંયા અનુભવાય છે. ઊંચી કોટના ચારિત્રના અધ્યવસાયોની સ્પર્શના હોય છે.

વિશેષે કરીને શમથી ચુક્ત હોય છે અને તેથી સત્પ્રવૃત્તિપદ - મોક્ષપદને વહન કરનારી આ દૃષ્ટિ છે.

આ દૃષ્ટિને સૂર્ચની પ્રભાની ઉપમા આપી છે તે ચથાર્થ છે. કારણ કે તારા કરતા સૂર્ચનો પ્રકાશ અનેકગણો બળવાન હોય છે તે જ રીતે છટ્ઠી દૃષ્ટિ કરતાં આ દૃષ્ટિનો બોદ્ધ વિશિષ્ટ હોય છે. બોદ્ધ બળવાન બનતા તે ધ્યાન તરફ જાય છે. નબળો બોદ્ધ જીવને આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનને લાવનાર સંકલ્પ, વિકલ્પ તરફ લઇ જાય છે. બોદ્ધની બળવતા થતા પહેલા અશુભ વિકલ્પો ઘટે છે અને શુભ વિકલ્પો આવે છે. ધીમે ધીમે તેમાં શુદ્ધિ વધતા શુભ વિકલ્પો ઘટવા માંડે છે અને આત્મા ધ્યાન તરફ જાય છે. જેમાંથી નિર્વિકલ્પતા તરફ પ્રયાણ થાય છે. અહિંયા આત્મા બહુલતયા ધ્યાનમાં જ રહે છે.

#### દારણામાંથી ધ્યાન :-

ધારણામાંથી ધ્યાન આવે છે. ધારણામાં સ્વરૂપ અભિમુખતા હોય છે. ધ્યાનમાં સ્વરૂપમાં એકાગ્રતા હોય છે. तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम् (पा. 3-२) .

દારણાના પ્રદેશમાં પરિણતિને સ્થિર કરવી. પરિણામની દારા ચલાવવી તે ધ્યાન છે. સ્થિર અધ્યવસાય તે ધ્યાન છે. ધ્યાન એ મતિજ્ઞાનને કેવલજ્ઞાન સાથે જોડનાર કડી છે. ધ્યાન એ સ્વરૂપ નથી. સાધ્ય નથી પણ સાધના છે ધ્યેય રૂપ પદાર્થનું સતત અવિસ્મરણ તે જ ધ્યાન. ધ્યેયને પામવાની જ્યારે તાલાવેલી લાગે છે. ત્યારે જ એકાગ્રતા આવે. છે. ધ્યાન લાગે છે. અને ધ્યેય સાથે અભેદ અનુભવાય છે. પંદરસો તાપસોને ધ્યેય એવા મોક્ષને પામવાની તાલાવેલી લાગી તો સ્વરૂપમાં એવી એકાગ્રતા આવી ગઈ કે ક્ષપકશ્રેણી મંડાઈ ગઈ અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ ગયું.

દયાનમાં દયેય રૂપ પદાર્થ બહુ ઘુંટાય, બહુ ઘુંટાય ત્યારે તેમાંથી યિનગારી ફુટે છે. તેમાંથી ઉપરના અદયવસાયસ્થાનકની પ્રાપ્તિ થાય છે. દયેયની પ્રાપ્તિ માટે મરી ફિટવાની તમન્ના જાગે છે ત્યારે ધ્યાન લાગે છે. ધ્યાનમાં વિષયોમાંથી દૃષ્ટિને પાછી ખેંચી લેવાની હોય છે અને પોતાનામાં જોડવાની હોય છે. જેમ જેમ દૃષ્ટિ પોતાનામાં સમાતી જાય છે. તેમ દૃષ્ટિમાંથી વિકારીભાવો નીકળતા જાય છે. દૃષ્ટિ વિષયો સાથે જોડાતા અનાદિના સંસ્કારે વિકારી ભાવો જાગે છે. જે સંસાર છે જયારે દૃષ્ટિને દૃષ્ટિ સાથે જોડતા વિકારી ભાવોનો નાશ થાય છે. ઉપયોગથી ઉપયોગની સાધના કરો કે દૃષ્ટિથી દૃષ્ટિની સાધના કરો બંને એક જ છે અને તે નૈશ્વયિક સાધના છે. આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ કેવલફાન એ માત્ર જ્ઞાન રૂપ છે જયારે મિતજ્ઞાન એ જ્ઞાન, ધ્યાન અને વિકલ્પ ત્રણ પ્રકારે છે. દૃષ્ટિમાં દોષ તે મિથ્યાદૃષ્ટિ, દૃષ્ટિમાં સુધારો તે સમ્યગદૃષ્ટિ અને દૃષ્ટિનો દ્રષ્ટા સાથે અભેદ તે કેવલજ્ઞાન.

### મતિજ્ઞાન એ કેવલજ્ઞાનનું રોમહિરિયલ છે.

મतिज्ञान એ કેવલज्ञाननी २५ છે. જેમ હીરાની રફમાંથી તેને તોડવા દ્વારા, ઘસવા દ્વારા, તેજાબ વગેરેથી સાફ કરવા દ્વારા તેમજ તેમાં પાસા પાડવા દ્વારા વિશદ્ધકોટિના હીરાની ઉત્પત્તિ થઇ શકે છે. હીરાની ૨૬ મલિન છે છતાં તેમાં હીરાની તેજસ્વિતા તેમજ બીજી વિશેષતા ઢંકાયેલી પડી છે. અવરાયેલી છે તેથી જ તેની ઉપર ઉપરોક્ત પ્રક્રિયા કરતાં તેને તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં લાવી શકાય છે. હીરાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ હીરાની રફમાં મલિનતાના કારણે દેખાતું નથી છતાં તેમાં તે રહ્યું છે તે વાત જેટલી સત્ય છે તે જ રીતે અનાદિથી મલિનરૂપે રહેલ મતિજ્ઞાનમાં કેવલજ્ઞાન છુપાયેલું છે. ત્યાગ, તપ અને સંયમરૂપી તેજાબથી મતિજ્ઞાનને ભાવિત કરીને તેમાં જ્ઞાન અને ધ્યાનરૂપી વિદ્યુત પસાર કરવામાં આવતા કર્મનાં કચરા દૂર થતા મતિજ્ઞાનમાંથી કેવલજ્ઞાન પ્રગટે છે.

र्भ हीरानी रङ् परद्रव्यना संयोगे मिलन जने छे तेथी जाह्य दृष्टिथी जोनारने ते आनंह आपती नथी तेम मितज्ञान पण विङारी लावोथी मिलन जनेल छे तेथी ते जुवने आनंहहायङ थतुं नथी पण संङ्वेशङारङ थाय छे. र्भ हीरानी रङ्मां तेने तोऽवुं, साङ् ङरवुं, घसवुं वगेरे प्रक्रियाथी तेनी हर्शनीयता प्रगट थाय छे तेम मितज्ञानमांथी पण विङारीलावो हूर थतां आत्मा गुणसंपन्न जने छे तेथी जगतने माटे हर्शनीय जने छे. तेनुं हर्शन लोङने आनंह आपनारुं थाय छे. र्भ हीरानी रङ्मांथी छेट्ले विशुद्ध हीरानी प्राप्ति थाय छे. तेनुं मूट्य घणुं होय छे. तेनी विशेषता घणी होय छे. तेम मितज्ञानमांथी

અંતે પ્રાપ્ત થતા કેવલજ્ઞાનની કિંમત પણ આંકી શકાતી નથી. વિશુદ્ધ હીરાની પ્રાપ્તિ થતા જીવનું આ ભવમાં દ્રવ્યદારિદ્ર દૂર થાય છે તે શ્રીમંત બને છે. વિપુલ ભોગોના ભોકતા બને છે. લોકમાં માનનીય બને છે. સમાજની અંદર અગ્રપંક્તિમાં સ્થાન મેળવે છે. તેમ કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતા આત્માનું ભવોભવનું ભાવદારિદ્ર દૂર થાય છે. કેવલજ્ઞાનની કિંમત ઘણી છે. અનંત આનંદ વેદન કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિથી શરૂ થાય છે તેમજ આગળ જઈને ચાર અઘાતી કર્મનો સથ થતા તે લોકાગ્રે સ્થાન પામે છે.

મતિજ્ઞાનની વિનાશીતા, વિકારીતા, અપૂર્ણતા અને પરાધીનતા આત્માને ખટકે તેના દ્વારા ભવોભવની રખડપટ્ટી, નરકાદિ દુઃખોની અનુભૂતિ જન્મ-મરણની પરાધીનતા નજરમાં આવે અને તેનો અંત કરવા આત્મા કટિબદ્ધ બને ત્યારે જ આત્માને સ્વાધીન, અવિનાશી, નિર્વિકારી અને પૂર્ણ એવા કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ શકે. જેમ આંબાની ગોટલીમાં વિરાટ આંબાનું વૃક્ષ છુપાયેલું છે. તેમ બિન્દુ તુલ્ય મતિજ્ઞાનમાં વિરાટ કેવલજ્ઞાન છુપાએલું છે.

સૂક્ષ્મનિગ્રોદના જીવોને કર્મના ઊદયથી કાયયોગ એવો મળેલ છે કે જેથી તેઓ કોઈને હણતા નથી. તેમ આપણે એવી ધર્મસાધના કરવાની છે કે આપણે કોઈને હણીએ નહિ અને કોઈ આપણને હણે તો હણાવાની અસર આપણા મન ઉપર ન થાય તેવો મનોયોગ કેળવવાનો છે તો જ આપણે મતિજ્ઞાનની રફ્માંથી કેવલજ્ઞાનરૂપી રત્નને પ્રગટ કરી શકશું.

अनाहिङाणथी ઉपयोग ईन्द्रियो अने भनना माध्यमे विषयोमां पर्ध अनाहि हुसंस्डारना वशे आत्मामां रागाहि लावोने ठाववे छे. पेनाथी लवोलव संसारनी पुष्टि थाय छे तेनाथी जयवा ज्ञानीओ पोतानी दृष्टिने - उपयोगने स्वरूपमां शमाववानुं इहे छे. त्याग अने विराग पर्रे डेजववाना छे पण त्याग अने विरागथी अरडवानुं नथी परंतु स्वरूपनुं ज्ञान-ध्यान इरीने निरावरण थवानुं छे. ध्यान इरवा छतां जो आपणामांथी विषय-इषायना लावो न जय तो समद्वुं डे ध्यान जोटुं थयेव छे. ध्यान तो स्वरूपे स्वयं श्रेष्ठ छे पण अंहरथी विषय-इषायना लावो डाट्या न होय अंटले ध्यान जराजर वाणे नहि. हेहलावे विषय-इषाय अंटले थित्तनी रांचणता. ध्यान अंटले यित्तनी स्थिनता

દયાનમાં વિષય એક અને તેમાં એકાગ્રતા હોય છે. સંસારના ક્ષેત્રમાં વિષયોના અનેક ભેદોમાં રાચીમાચીને ભોગવવામાં આપણે એકાગ્ર બનીએ છીએ ખરાં પરંતુ ઉદર્વગામી નથી બનતા. આર્ત-રૌદ્રધ્યાનમાં એકાગ્રતા એ ચંચળતા પૂર્વકની એકાગ્રતા છે. જ્યારે ધર્મધ્યાનમાં પરમાત્માનો વિષય એક છે. તે ઉદર્વગામી છે. પિંડસ્થ ધ્યાન - આ ધ્યાનમાં આઠ કર્મ સહિતના સ્થૂલદેહ અને પંચમહાભૂતથી મુક્ત શુદ્ધ આત્માના પ્રદેશપિંડની ચિંતવના હોય છે.

રૂપસ્થ ધ્યાન - આમાં સમવસરણમાં બિરાજમાન અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય ચુક્ત તીર્થંકર પરમાત્માની ચિંતવના હોય છે.

પદસ્થ ધ્યાન - આમાં અરિહંત અને સિદ્ધપદના જાપની ચિંતવના હોય છે.

રૂપાતીત ધ્યાન - આમાં આઠ કર્મથી મુક્ત એવા સિદ્ધ પરમાત્મસ્વરૂપની ચિંતવના હોય છે.

#### દ્યાનદશા અને વ્યુત્થાન દશા

નિર્વિકલ્પ સાધનામાં કોઈ અધ્યવસાયો સાચવવા પડતા નથી જયારે વ્યુત્થાન દશામાં શ્રેષ્ઠ અધ્યવસાયો સાચવવા જીવને પુરુષાર્થ કરવો પડે છે. પર વસ્તુવડે જે ધર્મ થાય છે. તે વ્યવહાર ધર્મ છે. તેમાં જાગૃતિ, વ્યવહાર શુદ્ધિ વગેરે રાખવું પડે છે.

ધ્યાન એ સ્વસાધન વડે સાધના છે. વ્યુત્થાન દશા એ પરસાધન વડે સાધના છે. તેમાં વસ્તુઓ અને વ્યક્તિઓ સાથે ઉચિત વ્યવહાર રાખવો પડે છે. ધ્યાનમાં કાયોત્સર્ગ દ્વારા દેહને વોસિરાવવાનો છે. યમ, નિયમ દ્વારા અશુદ્ધિ ટાળવાની છે. મનને શુદ્ધ કરવાનું છે. યમ, નિયમમાં યોગની સ્થિરતા ન આવે આસનદ્વારા યોગની સ્થિરતા આવે છે. ધ્યાનમાં પરવસ્તુનું રાગાદિભાવે ચિંતન ન થઈ જાય. - આહારાદિસંજ્ઞાના ભાવ ન થઈ જાય તે જોવાનું છે.

પર સાધનોમાં ઉચિત-અનુચિત વિકલ્પો, જાગૃતિ, ભાવના, શુદ્ધિ સાચવવી પડે છે. જ્યારે ધારણા, ધ્યાન, સમાધિ રૂપ સ્વસાધનમાં કોઈ વિકલ્પ નથી. કોઈ વ્યવહાર નથી. કોઈ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવની ખટપટ નથી.

વ્યવહારદશામાં પર સાધનથી-વ્યવહારથી ધર્મ કરવાનો છે.

### દ્યાનદશામાં સ્વસાદ્યનથી ધર્મ કરવાનો છે.

ચોગવિના આત્મા કર્તા બની શક્તો નથી અને યોગની સાથે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાય ભળે એટલે કર્મબંદ થાય છે. જે ઉપયોગમાં મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાય ના ભાવો ન ભર્યા હોય તે ઉપયોગ શુદ્ધ ઉપયોગ છે.

અશુભભાવમાંથી છૂટવા શુભભાવના ખીલે બંધાવાનું છે અને શુભભાવની સાધનામાં અક્રિયતાના ભાવોનું ખૂબ ખૂબ સિંચન કરશું તો આત્માના અક્રિય સ્વરૂપને પામી શકશું. અધ્યાત્મમાં આવરણને સમજવાની બહુ જરૂર નથી પણ આપણા વિકલ્પો અને વૃત્તિઓને જોતા શીખવાનું છે. મોક્ષ એ નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપ છે. વિકલ્પોને જોયા કરશું અને ટાળશું અને તો નિર્વિકલ્પ બનાશે. કેવલજ્ઞાન એ અક્રમ સમુચ્ચય છે. વિકલ્પ એ ક્રમ સમુચ્ચય છે.

સાધક અવસ્થાઃ- બીજામાં જે કાંઇ સાચું અને સારું હોય તે જોતાં અને સ્વીકારતાં આવડવું જોઈએ તો જ બુદ્ધિ સદ્બુદ્ધિ બની રહે. આપણું જ સારું અને સત્ય છે અને બીજે કાંઇ સારું કે સત્ય નથી તેવું અભિમાન કરવું-આગૃહ રાખવો તે મહાન અધર્મ છે. શરીર, ઇન્દ્રિય, પ્રાણ, મન અને બુદ્ધિ તત્ત્વમાં અહમ્-મમત્વ રાખીએ છીએ તે આપણને આપણું પરમાત્મ તત્ત્વ પ્રગટ થવા દેતું નથી. આપણામાં અહમ્- મમત્વ પડેલું છે તેને કારણે જ વિશ્વના અસત્ પદાર્થોની આપણને જરૂર પડે છે અને તેજ આપણો વિનાશ છે. કેવલી ભગવંત જે જાણે છે તે જ પ્રમાણભૂત અને સત્ય છે. જયારે હું જે જાણું છું તે સ્થાદ્ અને સાપેક્ષ સત્ય છે આવા ભાવ રાખવાથી પોતાના વિનાશી વિકલ્યોનો અહમ્ રહેતો નથી. વિનાશી વિકલ્યોનો અહમ્ કરવાથી અવિનાશી સ્વરૂપ તિરોભૂત થાય છે.

કરણ પણ આપણે નથી, ઉપકરણ પણ આપણે નથી. અંતઃકરણમાં મન,બુદ્ધિ, ચિત્ત, અહંકાર રહેલ છે ત્યાં ઘા મારવાનો છે. અને જ્ઞાનને અવિકારી બનાવવાનું છે. જ્યાં આત્માને પરમાત્મતત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. મન અને બુદ્ધિ એ અપૂર્ણ તત્ત્વ છે અને અતૃપ્ત તત્ત્વ છે. જાણવા દ્વારા કદી પૂર્ણ બનાતું નથી માટે જ્ઞાન કરતા ધ્યાન યટે છે. ધ્યાન વડે જ્ઞાન પૂર્ણ બને છે. તેમ પરના વિકલ્પો પણ ધ્યાન દ્વારા નીકળી જાય છે.

આખા સંસારની ઉત્પત્તિ ઇચ્છામાંથી થાય છે. માટે મનોયોગ ઉપર ખૂબ ધ્યાન આપવાનું છે. ઇચ્છા એ જ લોભ છે અને તેમાં સુખ બુદ્ધિ એ રાગ છે અને ભોગ્ય પદાર્થ સંબંધી ઉપયોગ Attention - એ વિકલ્પ છે.

अध्यात्मसारमां - ध्यान स्तुति अधिङारमां उपाध्यायश्च महाराज ङहे छे— सम्प्लुतोदकिमवान्धुजलानां सर्वतः सकल कर्मफालानाम् । सिद्धिरस्ति खलु यत्र तदुच्चैः, ध्यानमेव भवनाशि भजध्वम् ॥

અંદરમાં ધ્યાનનો પ્રવાહ વહેતો રહે તો જ સઘળી ક્રિયાઓની સિદ્ધિ (સફળતા) છે. કુવાના પાણીની પ્રાપ્તિ ધરતીમાં વહી જતા ઉછળતા પાણીના ઝરણા (પાણીની સેર)ને લીધે જ હોય છે. ઝરણા ન વહેતા હોય તે સ્થાનમાં કૂવા વહેલા મોડા પણ સૂકાઈ જાય છે. ધ્યાન ન હોય તો ક્રિયા શુષ્ક થઈ જાય છે માટે જ શિવસુખનું અવંધ્ય કારણ ધ્યાન છે.

**દયાન અને જીવન** - સ્વામી ચિન્મચાનંદજી લખે છે કે આ માચામચ સંસારમાંથી મનને ખેંચી લઇ સ્વયં જ્યોતિનો અનુભવ કરવા માટે દર્શાવેલ વિસ્તૃત સાધના, પ્રક્રિયા અને પ્રયોગને જ ધ્યાન કહે છે. ધીરજ અને ખંતથી ध्याननो अભ्यास हरवाथी माणसमां दृढता अने स्थिरता आवे छे अने व्यापहतानो अनुसव थाय छे. षेम षेम माणस आगण वधे छे तेम तेम शांतलीतरमां એક नवी प्रजण क्वलंत प्रज्ञानो ઉदय थाय छे. छेवटे उन्नितना शिपरे पहोंचता आ प्रज्ञाना देदीप्यमान हिरणो आपणा मनने लस्मीलूत हरे छे अने माणसने साचुं ज्ञान थाय छे. 'हेवण हुं क छुं ' એवो अनुसव थाय छे. अस्थिर मननी खांतिमां क आ संसार साथो लागतो हतो ते हवे मिथ्या क्लाय छे अने 'हुं क छश्चर छुं" हुं क ख्रक्ष छुं' એवो अनुसव रहा। इरे छे.

ધ્યાન દ્વારા જ મનુષ્ય આ નિરંતર બદલાતા સ્થળ, કાળ અને વાતાવરણની વચ્ચે સમતા જાળવતા શીખે છે. જ્યારે જીવ પૂર્ણ બને છે ત્યારે ઇચ્છા, વાસના, લાલસા ખતમ થાય છે અને પૂર્ણાનંદ અનુભવે છે.

આપણા દિવ્ય આનંદ સ્વરૂપ શાંતિનો ભંગ કરનાર આ મનરૂપી પિશાચ જ છે. તો આપણી શાંતિ માટે તેની જોડે ધીરજ અને ખંતથી યુદ્ધ કરવું એ જ આપણો પરમ ધર્મ છે.

સ્વામી શિવાનંદ સરસ્વતી લખે છે કે મુક્તિની પ્રાપ્તિ માટે ધ્યાન એક રાજમાર્ગ છે. ધ્યાનથી સઘળા દુ:ખો, સંતાપો અને દર્દ મટે છે. ધ્યાન એકતાનું ભાન કરાવે છે. શાશ્વ**ત સુખ, સનાતન શાંતિ અને અક્ષય આનંદના ઉચ્ચ** પ્રદેશોમાં વિહાર કરવામાં ધ્યાન સાધકોને બલૂન કે વિમાન રૂપ છે.

ધ્યાનની નિયમિતતા સ્ફુરણાત્મક જ્ઞાનના માર્ગને ખોલે છે. મનને શાંત અને સ્થિર કરે છે. ભાવની લાગણીઓ જાગૃત કરે છે. અને યોગના અભ્યાસીને મૂળ સાથે અગર પરમપુરુષ સાથે સંબંધ કરાવે છે. ધ્યાનયોગના માર્ગે ચાલવાથી શંકાઓ હોય તો તે દૂર થાય છે.

જયારે તમે ઊંડા ધ્યાનમાં ઊતરી જશો ત્યારે તમને તમારા શરીર કે આજુ બાજુનું ભાન રહેશે નહિ. તમારું મન સમતોલ રહેશે. અહંભાવ નાશ પામશે અને અનિર્વાચ્ચ આનંદ અને અવર્શનીય સુખ અનુભવાશે.

ઊંડા ધ્યાન વડે સંપૂર્ણ શાંતિમાં દાખલ થતાં બહારનું જગત અને તેની સાથેના સંબંધો ભૂલાય છે. આ શાંતિ તેજોનું પરમ તેજ છે. અક્ષય આનંદ છે. તમે સર્વ પ્રાણીઓ પર પ્રેમ કરશો તો તમને લાગશે કે સમસ્ત વિશ્વ કેવળ શુદ્ધરીતન્ય છે. પરમાત્મા ચૈતન્ય રૂપે સર્વચીજોમાં રમી રહ્યા છે.

''ચાંત્રિક જીવન જીવવાની આપણી પદ્ધતિ'' એ આપણી અણસમજનું પરિણામ છે. જેની ચેતના રોગિષ્ટ હોય તેવા અજ્ઞાનીથી તો દૂર રહેવામાં જ મઝા છે. સ્વસ્થ ચેતનાવાળા જ્ઞાનીની નિક્ટ રહેવામાં આનંદ અનુભવાય છે. પ્રભુનો સંદેશ - ચોવીસે કલાક મંગળની ભાવનામાં રહો. ઉઠતાં, બેસતાં, ખાતાં પીતાં, શ્વાસ લેતાં ને છોડતાં મંગળની ભાવના કર્યા કરો. અરિહંત એ પ્રથમ મંગળ છે. જેના બધા જ શત્રુઓનો નાશ થઈ ગયો છે તેથી તે પ્રથમ મંગળ છે. સાધકીય જીવનમાં એક પણ શ્વાસ મંત્ર વિનાનો ના જવો જોઈએ. મંત્રના સ્મરણથી, રટણથી ચેતના મંત્રમય બને છે. મંત્રમય બનેલી ચેતના મોહનો નાશ કરે છે.

સાઇનાના માર્ગે આગળ વધવા સાઇકને એ દૃઢ શ્રદ્ધા હોવી જરૂરી છે કે ભલે ગમે તેવા ઝંઝાવાતો આવે, તોફાનો આવે, પ્રતિકૂળતાઓ આવે, દુ:ખના દરિયા ઉમટી પડે તો પણ હું ખેદ નિહ પામું, કંટાળો નિહ લાવું, સાઇનાને નહીં મૂકું. કારણકે આત્માના અનંત આનંદ આગળ નરકના દુ:ખો કાંઇ વિસાતમાં નથી તો પછી આ દુ:ખો તો તૃણમાત્ર છે. આત્માના અનંત આનંદની જેને ઝાંખી થઇ જાય છે તેને પછી હિમાલય જેવા દુ:ખો આવે તો પણ તે તેને ગણકારતો નથી. સંસાર ચકનું મૂળ કારણ મિથ્યાત્વ અને રાગ-દ્રેષ છે કારણ કે તેના નિમિત્તે જીવને કર્મબંધ છે. કર્મબંધથી નરકાદિ ગતિની પ્રાપ્તિ, ગતિથી શરીર, શરીરથી ઇન્દ્રિયો, ઇન્દ્રિયોથી વિષયગ્રહણ અને તેનાથી પાછા રાગ, દ્રેષ. રાગ દ્રેષથી સંપૂર્ણ મુક્ત થવું તે જ મોક્ષ, રાગ-દ્રેષ-અજ્ઞાનનું કારણ, "પોતે પોતાને ભૂલી ગયો છે " તે છે. આત્મા સમપરિણામી અને સ્થિર સ્વભાવવાળો થતાં શુદ્ધ થાય છે અને તેમ થતાં રાગ દ્રેષનો ક્ષય થાય છે.

શુભભાવોની, શુદ્ધભાવોની જબરજસ્ત તાકાત છે. પરસ્પર એક્બીજા પ્રત્યે શુભ વિચારો કરવા એ પણ મંગળ છે અને તે મંગળની વર્તમાન દૃશ્ય જગતમાં ચોક્ક્સ અસર પણ છે. તમારા પ્રત્યે સતત મંગળભાવ - શુભભાવ કરનારી વ્યક્તિના સાંનિધ્યમાં તમારા લોહીમાં સફેદ કણ વધી જાય છે. તમારા પ્રત્યે દુર્ભાવ રાખનારી વ્યક્તિની હાજરીમાં તમારા લોહીના શ્વેતકણ ઘટી જાય છે. આરોગ્યશાસ્ત્ર કહે છે -તમારા સ્વાસ્થ્યનો આધાર સફેદ કણ છે. દ્રવ્યસ્વાસ્થ્યનો આધાર જેમ સફેદકણ છે તેમ ભાવસ્વાસ્થ્યનો આધાર આપણી ઉજ્લળ વિચારધારા છે. પણ આ પરિણામ આવતું નથી એમાં મુખ્ય કારણ એ છે કે આપણું જીવન પરલક્ષી છે. અરીસામાં આપણે આપણું મોં એટલા માટે જોઈએ છીએ કે જેથી આપણે બીજાને સારા દેખાઈએ. આપણે સ્વયંને સીધા ક્યારે પણ ચાહતા નથી. જ્યારે ધર્મ તો પોતાની જાતને સીધી ચાહવામાંથી પેદા થાય છે.

મન, વચન, કાયચોગ સક્રિય છે. ધન,લક્ષ્મી પણ ગતિશીલ છે. અસ્થિર છે. આ બદાની સક્રિયતામાં આપણે કર્તાપણાનો ભાવ ન થાય તે માટે અહમ્ રહિત થવાનું છે. જ્યાં સુધી યોગ છે. ત્યાં સુધી સક્રિયતા છે. ત્યાં સુધી કર્તાપણું છે. પરંતુ કર્તાપણાનું અભિમાન-(૨સ) ન થાય તો તે અધ્યાત્મ માર્ગ છે. કર્તૃત્વપણાનો જે ભાવ છે જે ૨સ છે તે જ બંધતત્ત્વ છે. તે ૨સ ન થાય અથવા ઓછો થાય તો જ બંધતત્ત્વથી બચાય - અલ્પબંધ થાય. ક્રિયા કરવા છતાં પણ કર્તા ક્રિયા વગરનો બનતો હોય તો તે કર્તૃત્વપણાના અભિમાનના નાશ પર છે. જે કર્તૃત્વપણાનો ૨સ નીકળી જાય તો અંતે આપણે અક્રિય બની શકશું.

જ્યાં કિયા છે - કર્તાપણું છે. ત્યાં અનિત્યતા છે-પરિવર્તન છે - અપૂર્ણતા છે. જ્યાં અકર્તાપણું છે. ત્યાં અક્રિયતા છે, પૂર્ણતા છે, નિત્યતા છે, અપરિવર્તનતા છે. પરપદાર્થમાં જે સ્વરૂપ બુદ્ધિ તે અહમ્ છે અને તે મનમાં રહેલ અહમ્ થી કર્તૃત્વપણાનો રસ રહે છે. જે કાઢીને અકર્તા બનવાનું છે. મજા માટે કિયા કરીએ છીએ. ભોગ ભોગવીએ છીએ. પણ ક્રિયામાં મજા નથી કારણ કે ક્રિયા કરતા અંતે થાકીએ છીએ તેથી અંતે સુખ અક્રિયતામાં છે - અકર્તાપણામાં છે.

દૃશ્યપદાર્થના રૂપ-રંગને છોડતા જઈએ તો કર્તૃત્વપણાનું અભિમાન ઘટતું આવે. ઉદાસીન ભાવે રહેવાથી અને સર્વક્રિયા કરવાથી કર્તૃત્વપણાનો રસ નીકળતો જાય છે. સંઘાત અને ભેદ (પુરણ-ગલન)થવો, સંખ્યામાં હાનિવૃદ્ધિ થવી, સંસ્થાન - આકૃતિમાં ફેરફાર થવો, અને સંયોગ-વિયોગ થવો આ ચાર પુદ્દગલદ્રવ્યના લક્ષણો છે. તેનાથી વિરુદ્ધ આત્માનું સ્વરૂપ છે.

પુદ્દગલદ્રવ્યમાં જે આપણે સ્વરૂપ બુદ્ધિ કરી છે તે આપણી અશુદ્ધતા છે. જે આપણા સ્વરૂપને આવરે છે જેથી આપણું અનંતસુખ અનુભવમાં આવતું નથી. પુદ્દગલદ્રવ્યમાં આપણે કરેલ સ્વરૂપ બુદ્ધિ કાલ્પનિક છે, ભ્રમ છે, મિથ્યા છે, અસત્ છે. આમ બુદ્ધિગમ્ય બનેલી દૃષ્ટિને ઉપયોગમાં લાવી અનુભવવાની છે. કરણ, ઉપકરણ અને અધિકરણ દ્વારા ક્રિયા કરવા છતાં બંધતત્ત્વ, નિર્જરાતત્ત્વ અધ્યવસાય ઉપર છે, અંતઃકરણ ઉપર છે, આત્માના ઉપયોગ ઉપર છે. મન,બુદ્ધિ, ચિત્ત, અહંકાર, તર્ક, વિતર્ક, લાગણી, ભાવના, ધારણા, ધ્યાન, સમાધિ આ બધા મતિજ્ઞાનના પર્યાયો છે. તેનો ઉપયોગ કરી જુવ સંસારભાવ અને ધર્મભાવ કરે છે. અન્ય દર્શનમાં એક એક પર્યાયને પ્રધાન બનાવીને સાધના સ્વીકારેલ છે. જ્યારે જૈનદર્શનમાં સર્વપર્યાયોને સર્વાંગી બનાવીને - સુધારીને મોક્ષમાર્ગની સાધના બતાવેલ છે.

स्वर अने व्यंक्न मणीने अक्षर जने छे तेना संयोगथी शज्ह थाय छे तेनो अर्थ डरवाथी विडल्प थाय छे छतां तेमांथी राग-द्वेष न थाय परंतु राग-द्वेषनुं शमन थाय तेवा अर्थ डरवा ते स्थाह्वाहनी विशेषता छे. विडल्प थवा छतां राग-द्वेष न थाय तो साधड साधनाना मार्गे आगण वधी शड़े. પ્રતિક્ષણે જેવું આપણું મન તેવા આપણે ! પ્રતિક્ષણે આપણી વાસનાઓ મન અને પ્રાણમાં જમા થાય છે. તેટલા માટે આસન - પ્રાણાયામ દ્વારા નાડી શુદ્ધિ કરવાની છે અને વાસના રહિત બનવાનું છે.

મંત્ર જેટલો નાનો અને જેટલો વધારે ઘૂંટો તેટલો તે મંત્ર ચૈતન્ય બનીને શક્તિવર્ધક બને છે. પંચ પરમેષ્ઠિનું - ધ્યાન કરતા જીવ પોતે સ્વયં નિઃસ્પૃહ બને તે વધારે મહત્ત્વની વસ્તુ છે. કષાયભાવ ક્ષીણ થતાં જાય તો નિઃસ્પૃહતા આવે. નિષ્કામ અને નિઃસ્પૃહવૃત્તિ રાખીને જીવન જીવનારને કેવળજ્ઞાન થઈ શકે છે.

<u>બહારના પરિગ્રહોનો ત્યાગ એ બહારની નિઃસ્પૃહતા છે અને ભોગની</u> ઇચ્છાનો ત્યાગ એ અભ્યંતર નિઃસ્પૃહતા છે. અંદરથી ભોગની ઇચ્છા વર્તે ત્યાં સુધી વિષયકૃષાયના ભાવો જતા નથી.

मा चिट्ठह, मा जंपह, मा चिन्तह किंचि जेण होइ थिरो । अप्पा अप्पम्मि रओ इणमेव परं हवे ज्झाणं ॥ ५६ ॥ अष्टह् द्रव्य संबद्ध

હે ભવ્યો ! તમે કોઈ પણ ચેષ્ટા ન કરો, કાંઈ પણ ન બોલો, કાંઈ પણ ચિંતવન ન કરો જેથી આત્મા નિજાત્મામાં તલ્લીનપણે સ્થિર થઈ જાય આ જ (આત્મામાં લીનતા જ) પરમ ધ્યાન છે.

जं किंचि वि चिंतंतो णिरीहवित्ती हवे जहा साहु । लद्भुण य एयतं तदाहु तं तस्स णिज्छयं ज्झाणं ॥ ५५ ॥

બૃહદ્ દ્રવ્ય સંગ્રહ.

ધ્યેયમાં એકત્વ પ્રાપ્ત કરીને કોઈ પણ પદાર્થનું ધ્યાન કરતાં સાધુ જ્યારે નિ:સ્પૃહવૃત્તિવાળો હોય છે ત્યારે તેમનું ધ્યાન નિશ્ચય ધ્યાન કહેવાય છે.

ह्याता को स्वयं निःस्पृष्ट न जने त्यां सुधी अनंता चारिश्रो पण तेने डेवजज्ञान अपावी शड़ता नथी. निर्विडत्प ध्यान के श्रणे योग रिहत (अडिय) छे ते निश्चयथी पंचाचार ३५ छे. निश्चयथी मोक्षमार्ग छे.

અરિહંત પરમાત્માના અને લોકાગ્ર સ્થિત સિદ્ધ પરમાત્માના ગુણોનું અને દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનું આલંબન લઈ ધ્યાતા જ્યારે તેમાં અભેદને પામે છે ત્યારે તે આગમથી ભાવનિક્ષેપે પરમાત્મા બને છે. પરમાત્માના ગુણોના અભેદ ઉપયોગમાં વર્તતો આત્મા પરમાત્મા કહેવાય છે. જેમ કોઇના ઉપયોગમાં વર્તતો કોઇી કહેવાય છે. સ્ત્રીના ઉપયોગમાં વર્તતો સ્ત્રી કહેવાય છે. તેમ પરમાત્માના ઉપયોગમાં વર્તતો પરમાત્માના ઉપયોગમાં વર્તતો પરમાત્માના હ્યાનમાં અભેદતા સાધવા દ્વારા શુક્લધ્યાન પામી સિદ્ધદશાને પામે છે.

नेमि प्रभु ध्यानेरे એકत्वता, निषतत्त्वे એકतानोशु शुक्त ध्याने रे साधी सुसिद्धता, लिखे मुक्ति निहानोशु - <u>श्री हेवयंद्रशु</u>. परमगुणी तन्मयता सेवन, निश्चय ध्याने ध्यावेशु, शुद्धातम अनुभव आस्वाही, हेवयंद्र पह पावेशु (श्री हेवयंद्रशु) प्रगट तत्त्वता ध्यावतां, निष तत्त्वनो ध्याता थाय रे, तत्त्वरमण એકाग्रता, तेह पूरण तत्त्व समाय रे, छणी परे विमल षिनराषनी विमलता, ध्यान मनमंहिरे षेह ध्यावे, ध्यान पृथक्त्व सविकत्पता रंगथी, ध्यान એक्टव अविकल्प आवे... श्री हेवयंद्रशु

આ દૃષ્ટિમાં શુકલ ધ્યાનની યોગ્યતા : ઉપશમભાવ અસ્થિમજલ બનેલો છે. વિરોધી પરિણામ આત્માને સ્પર્શે જ નિહ એવી યોગ્યતા ઊભી થઈ ગઈ છે. સારા કે ખોટા વિકલ્પોનું ઉત્થાન થતું નથી તેથી ઉપયોગ સ્વરૂપમાં ઠરી ગયો છે. જગતના કોઈ પદાર્થો તેના ઉપયોગ ઉપર કોઈ અસર ઊભી કરી શક્તા નથી. સ્થિતપ્રજ્ઞદશા ગાઢ બનવાથી સ્વરૂપરમણી અને સ્વરૂપભોગી બન્યો છે. તત્ત્વ રમણતા સિવાય બીજું કાંઈ અનુભવાતું નથી. એક જ તત્ત્વની વિચારધારા ચાલે છે કે અહો ! આ સંસારમાં કમીવેરીથી અનંતકાળ હું ઠગાયો. પરમતારક પરમાત્માનું લોકોત્તર શાસન વિધમાન હોવા છતાં પ્રભુની ભાવકરણાનું હું પાત્ર ન બન્યો. પ્રભુની કરણા મારા આત્માને સ્પર્શી નહિ. સૂર્ય સમાન તેજસ્વી, ચંદ્ર સમાન નિર્મળ એવો પણ મારો આત્મા કર્મના યોગે શોચનીય દશાને પામ્યો. કર્મશત્રુથી અનેકવાર પરાભવ પમાડાયો. હવે આજ તત્ત્વ સમર્જયો છું, તત્ત્વ પામ્યો છું. મારી મોહનિદ્રા ચાલી ગઈ છે તેથી ધ્યાન રૂપી ખડ્ગ લઈને હવે કર્મશત્રુનો ખાત્મો બોલાવી દઉં.

અत्थार सुधी के अज्ञान अने मोहना डारणे प्रमाहमां पोढेलो हतो ते हवे हुं क्षण्यो छुं. हुं परमात्मा छुं. हुं माराथी उपास्य छुं. तथी हवे परनुं मारे डोई प्रयोकन नथी. हवे मने ड्यांय रोष डे तोष थतां नथी. सेम ध्यान वीन जनी सात्मेड सानंहनी मस्तीने सनुक्षवे छे.

અહો ! અહો ! હું મુજને કહું, નમો મુજ નમો મુજ રે અમિત ફળ દાન દાતારની જેહને ભેટ થઈ તુજ રે... આનંદઘનજી.

અધ્યાત્મની ઊંચી અવસ્થામાં આત્મા પોતે પોતાને પરમાત્મા સ્વરૂપે અનુભવે છે. શાંતિસ્વરૂપ જાણતા મારા આત્માને જ શાંતિના દાતાર એવા પરમાત્માની ભેટ થઈ. તેથી સાધક પરમાત્મદશા અનુભવતા પોતાનો સંતોષ-આનંદ વ્યક્ત કરી રહ્યો છે. અને પોતાના આત્માને પરમાત્મા સમજી નમસ્કાર કરી રહ્યો છે. આત્મામાં નિરંતર પરમાત્માનું સ્વરૂપ ભાવવાથી, ચિંતવવાથી આત્માને જે લાભ થાય છે તેનું વર્ણન આનંદઘનજી મહારાજ કરી રહ્યા છે. મંદિરમાં રહેલ પરમાત્માની મૂર્તિના દર્શન કર્યા પછી તેના અવલંબને મનમાં રહેલ પરમાત્માનું ધ્યાન કરવાનું છે અને મોહની ઝાડીમાં છૂપાઈ ગયેલા પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરવા ધ્યાનાગ્નિ પ્રગટાવવાનો છે. તેના દ્વારા મોહ વૃક્ષને ભસ્મીભૂત કરી આત્માને પરમાત્મા બનાવવાનો છે.

### ध्यानजं सुखमस्यां तु जितमन्मथसाधनम् । विवेकबलनिर्जातं शमसारं सदैव हि ॥ १७१ ॥

કામના સાદ્યનભૂત એવા વિષયોને જીતનારું ધ્યાનજન્ય સુખ હોય છે. જે વિવેકના બળથી ઉત્પન્ન થયેલું હોય છે. તેથી હંમેશા શમની પ્રધાનતાવાળું હોય છે.

આ દૃષ્ટિમાં ધ્યાનના પ્રભાવે અપૂર્વ આત્મિક સુખ હોય છે. શુદ્ધાત્માના ધ્યાનથી ઉત્પન્ન થયેલો નિર્ભેળ આનંદ અહિંયા અનુભવાય છે. નિર્વિકલ્પ ધ્યાનાનંદની મસ્તીમાં મસ્ત બનેલા યોગીરાજને વિષયો અહિંયા અડી શકતા નથી. વિષયોની આત્મામાં વિષ પેદા કરવાની શક્તિ નીયોવાઈ ગઈ હોય છે. કામના સાધનભૂત વિષયો પર વિજય પ્રાપ્ત થયો છે. મોહમલ્લ પરાભવ પામ્યો છે. તે બહાર આવી શકે તેવી તેની કોઈ શક્તિ નથી તેથી તે અંદરમાં છૂપાઈને લપાઈને બેસી ગયો છે. આત્માની સ્વરૂપમાં એટલી તીવ્ર જાગૃતિ વર્તે છે કે કર્મો બધા નીરસ બનીને ઉદયમાં આવી રહ્યા છે. જીવવીર્ય આત્મઘરમાં રહેવાથી ચારિત્રરાજાનો વિજય થયો છે. ચારિત્રરાજાનું સૈન્ય ઉત્સાહિત બન્યું છે અને સમયે સમયે અનંતગુણ વિશુદ્ધિથી મોહરાજાના સૈન્યનો ખાત્મો બોલાવી રહ્યો છે.

शબ્દાદિ વિષयो तत्त्वथी જોતા तो हु:ખना જ સાધન છે. જીવની મૂઢતાના કારણે તે સુખનો આભાસ પેદા કરે છે. સઘળા જીવો સુખના જ કામી છે પણ તે સુખ તો મોક્ષનું છે. મોક્ષનું સુખ નિરૂપાધિક છે. ચિંતાના લેશ વિનાનું છે. પૂર્ણતાને પામેલું છે. અવિનાશી છે. સ્વાધીન છે. જ્યારે જ્ઞાન પૂર્ણ બને છે ત્યારે આનંદ પણ પૂર્ણતાને પામે છે કારણ કે આનંદનો અભેદ આધાર જ્ઞાન છે. જ્ઞાન અને આનંદ બંને ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે અને તે એક સિક્કાની બે બાજુ જેવા છે. બંને પૂર્ણ અવસ્થામાં એક બીજાને છોડીને રહી શકતા નથી. જ્ઞાન જ્યારે વીતરાગ બને છે. નિર્વિકલ્પ બને છે અને પૂર્ણ બને છે ત્યારે તે જ્ઞાનમાંથી આવતો આનંદ પણ વિશિષ્ટ કોટિનો બને છે. વીતરાગતામાં પ્રશાંતરસ વેદન છે. નિર્વિકલ્પતામાં અખંડ આનંદરસ વેદન છે જ્યારે સર્વજ્ઞતામાં અનંત આનંદરસ વેદન છે. કેવલજ્ઞાનમાં વીતરાગતા, સર્વજ્ઞતા

અને નિર્વિકલ્પતા ત્રણેનો અભેદ છે તેથી ત્રણેના આનંદનો પણ અભેદ છે. જેમ કે મસાલાના ઘટક તત્ત્વો ધાણાજુર, હીંગ, મરચું, મીઠું એ દરેકનો સ્વતંત્ર સ્વાદ જુદો જુદો હોય છે પરંતુ તે જ્યારે દાળ-શાકમાં ભેગા ભળી જાય છે ત્યારે તેનો આગવો - નિરાળો સ્વાદ હોય છે.

વીતરાગતા એટલે રાગ રહિતતા. જ્યાં રાગ નથી ત્યાં દ્વેષ નથી. જ્યાં રાગ પોષાતો નથી ત્યાં જ દ્વેષ ઉદ્ભવે છે મૂળમાં તો રાગ જ છે. વળી જ્યાં રાગ નથી, દ્વેષ નથી, ત્યાં કોઈ હેતુ, સ્વાર્થ, પ્રયોજન, ગરજ, મતલબ કે ઇરાદો હોતો નથી તેથી ત્યાં તટસ્થતા, સરળતા, માધ્યસ્થતા, ન્યાયપરાયણતા અને સાક્ષીભાવ હોય છે. જ્યાં રાગ-દ્વેષ નથી ત્યાં લગાવ કે ધિક્કાર નથી. ગમો-અણગમો નથી. રતિ-અરતિ નથી. હર્ષ-શોક નથી. ખેંચાણ કે ભંગાણ નથી, તાણ અને તણાવ નથી.

કર્તા-ભોક્તાભાવથી જે જગતને બનાવ્યા કરે છે તેને સંસારનું બીજ પુષ્ટ થાય છે તેથી તેને પણ ચારગતિ રુપ સંસારમાં નવા નવા રૂપે બન્યા કરવું પડે છે. પોતાના જ કર્તાભોક્તાભાવથી કર્મબંધ કરીને તેને બનવું પડે છે. આપણે રાગી છીએ માટે બનવું પડે છે. બગડવું પડે છે અને ટળવું પડે છે. રાગીની જગતમાં એક સરખી સ્થિતિ હોતી નથી.

જગતના બધા पहार्थी એના સ્વરૂપમાં રહેલા છે. એમનું પરિણમન સ્વતંત્ર છે. તેમાંથી જ્યારે આપણને પ્રયોજન નીકળી જશે ત્યારે આપણે આપણા જ્ઞાનને વીતરાગ બનાવી શકશું. પર પદાર્થને જોવા - જાણવામાં આપણને પ્રયોજન વર્તે છે તેથી વીતરાગતા જળવાતી નથી. આપણે રાગી-દ્વેષી બની જઈએ છીએ અને વિકારી તેમજ અપૂર્ણ હોઈએ છીએ માટે પૂર્ણાનંદ પ્રાપ્ત થતો નથી. આપણો જ્ઞાનનો ઉપયોગ પ્રવાહથી જે સતત ચાલ્યા કરે છે તેને કાલથી અવિનાશી બનાવવો તે નિર્વિકલ્પતા છે.

सङ्ख छव छे सुजना ङामी ते सुज अक्षय मोक्ष हे ङर्मक्रिनत सुज ते हु:जर्म, सुज ते आतम आंज..

પુણ્ય કર્મના ઉદયથી મળતું સુખ તે પરાધીન અને સંક્લેશ મિશ્રિત હોવાથી દુ:ખરૂપ છે. આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપની જેમાં ઝલક અનુભવાય તે જ સુખ સાચ્ છે. વૈષચિક સુખ તલવારથી લેપાયેલ મધ જેવું છે. તેમ જ ખરાબ લોહીને પીવા માટે આતુર બનેલી જળો જેવું છે. તલવાર પર ચોપડેલા મધને ચાટતા સુખ ક્ષણભર પુરતું છે પરંતુ તેનાથી કપાતી જીભની વેદનાનું દુ:ખ પાર વિનાનું છે

જળો નામનું પ્રાણી ખરાબ લોહીને ચૂસી લે છે. વાઘરી લોકો તેના દ્વાર પૈસા કમાચ છે. જેના શરીર ઉપર ગૂમડા વગેરેને કારણે લોહી વિકૃત થ**યું** 

હોય અને તેના કારણે શરીર પર પીડા થતી હોય તો તે જગ્યાએ વાઘરી લોકો તે જળોને મૂકી દે છે તેથી ભૂખી બનેલી તે જ જળો તે લોહીને ચૂસે છે. તેમ કરતાં ભૂખ શમવાથી તે જળોને આનંદ થાય છે. ભૂંડને જેમ વિષ્ટામાં ુઆનંદ આવે છે તેમ ખરાબ થયેલું લોહી પીવામાં તેને આનંદ આવે છે પરંતુ તે આનંદ ક્ષણજીવી હોય છે કારણ કે પછીથી તે વાઘરી લોકો તે જળોના શરીરને નીચોવીને લોહી કાઢી નાંખે છે તે વખતે તેને ઘણા દુઃખનો અનુભવ થાય છે. જો તે લોહીને કાઢે નહિ તો બીજાના શરીર ઉપરનું લોહી તે જળો ચૂસી શકે નહિ અને તેથી તેને તે દ્વારા જે પૈસા મળવાના હતા તે મળે નહિ માટે આમ વારંવાર લોહીને પીવાનું ક્ષણિક સુખ અને પછી તેના શરીરને हजावीने नीयोवीने लोही झढता पाछुं पार विनानुं हु:ज तेने अनुलववूं पडे છે તેમ વૈષચિક સુખ પણ આવું ક્ષણભર પુરતું જ છે તે સુખના ભોગવટા કાલે ચિત્તવૃત્તિ શાંત, પ્રશાંત અને ઉપશાંત નથી હોતી પણ ભોગને ભોગવવાની આતુરતા , ખણજ, ઓત્સુક્ય, ચંચળતા, સંતાપ વગેરેના કારણે સંકલેશ વર્તતો હોય છે તેથી આત્માને અશુભકર્મનો બંધ થાય છે તેમજ અશુભ સંસ્કારનું આદાન થાય છે. પરિંણામે દુર્ગતિના દુઃખો ભોગવવા પડે છે આ જ વાત અધ્યાત્મસારમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે -

# परिणामाच्च तापाच्च संस्काराच्च बुधैर्मतम् । गुणवृत्तिविरोधाच्च दुखं पुण्यभवं सुखम् ॥

ધ્યાનના વિષયમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ લખે છે -

"તાહરું ધ્યાન તે સમક્તિ રુપ, તેહ જ જ્ઞાન ને ચારિત્ર તેહ છેજી તેહથી જાચે સઘળા પાપ, ધ્યાતા રે ધ્યેય સ્વરૂપ હોયે પછેજી" શાંતિજીન સ્તવન-૪.

અહિંચા તાહરું એટલે પરમાત્માનું એટલે શુદ્ધ સ્વરૂપનું ચિંતન, મનન, નિદિદ્યાસન તેનાથી આત્માને ભાવ સમક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાં આત્મતત્ત્વનો બોદ્ય - પરિચ્છેદ તે જ્ઞાન છે. આત્માના યથાર્થ સ્વરૂપની અનુભૂતિ તે સમક્તિ અર્થાત્ દર્શન છે અને તેમાં સ્થિરતા કે જે પર પુદ્ગલભાવથી નિવૃત્તિ રૂપ અને આત્મસ્વભાવમાં રમણતા રૂપ છે તે ચારિત્ર છે. આ સમક્તિ, જ્ઞાન અને ચારિત્રથી બદા જ પાપ નાશ પામે છે. અને ધ્યાતા શુદ્ધ સ્વરૂપના ચિંતનના પ્રભાવે ઓદયિક ભાવને રોક્તો ક્ષાયોપશમિક ભાવને વધારતો પરમાત્મા તુત્ય બની જાય છે અર્થાત્ સાધક અવસ્થામાં જે પરમાત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ એ ધ્યેય હતું તેને જ પામીને તે રૂપ બની જાય છે.

आ ४ वात ज्ञानसारमां पण भोवा मणे छे -"चारित्रमात्मचरणाद् ज्ञानं वा दर्शन मुने:"

આત્મચરણ ते ९ हर्शन ते ९ ज्ञान अने ते ९ यारित्र. आत्मચरણ (नि९ गुए यरए) अने ९९नगुणध्यान (छन गुए यरए) जंने એક ९ છે.

"જ્ઞાનની તીક્ષ્ણતા ચરણ તેહ" - અધ્યાત્મ ગીતા ૨૩. દેવચંદ્રજી " "ચદા નિર્વિકલ્પી થયો શુદ્ધ બ્રહ્મ તદા અનુભવે શુદ્ધ શર્મ,

ભેદ રત્નત્રથી તીક્ષણતાએ, અભેદ રત્નથત્રીમેં સમાયે."અધ્યાત્મગીતા - ૩૫ અહિંચા તીક્ષ્ણતાને કારણે જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં તથા ભેદરત્નત્રથી અને અભેદરત્નત્રથીમાં વિશેષતા બતાવી છે.

કયું આત્મચરણ સમકિતરૂપ, જ્ઞાનરૂપ ને યારિત્રરૂપ છે ? તે માટે લખે છે -

સ્થાદ્વાદ આતમ સત્તા રુચિ સમક્રિત તેહ, આતમધર્મનો ભાસન નિર્મલ જ્ઞાની તેહ,

આતમરમણી ચરણી ધ્યાની આતમ લીન,

આતમધર્મ રમ્યો તિણે ભવ્ય સદા શુદ્ધ પીન… અધ્યાત્મગીતા. ૪૪ ં ઇપ્ટાનિષ્ટત્વના ખ્યાલ વિના માત્ર ઉદાસીનતા તે જ્ઞાન-દર્શનની શુદ્ધતા છે. ઉદાસીન પરિણતિની ગાઢતા - અસંગદશાની તીવ્રતા - તે ચારિત્ર પરિણતિની એકતા છે અને વિભાવ કર્તૃત્વનો ઉચ્છેદ તે વીર્ચની (શક્તિની) તીક્ષ્ણતા છે. આ શુદ્ધતા, એકતા અને તીક્ષ્ણતાથી પ્રભુએ મોહરૂપી શત્રુને જીતી લીધો. કર્મરૂપી વૈરીને હણી નાંખ્યો અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું.

'ભક્તને સ્વર્ગ મોક્ષથી અધિકું ज्ञानीने इળ દેઈરે,

કાયા કષ્ટ વિના ફળ લહીએ, મનમાં ધ્યાન જ ધરીએ **રે,'** અરનાથ સ્તવન ઉપા. યશોવિજયજી મહારાજ

જ્ઞાની ભક્તને પ્રભુ સ્વર્ગ અને મોક્ષ તો આપે જ છે. બે ચાર ભવ બાકી હોય તો સ્વર્ગ, નહિ તો તરત મોક્ષ રૂપ ફળ આપે છે પરંતુ અત્યારે તરત ધ્યાનફળ આપે છે. ધ્યાન દ્વારા આત્મસુખને આપે છે.

કોઈક પુસ્તકમાં 'સ્વર્ગ સ્વર્ગથી અધિકું,' એવો પાઠ પણ મળે છે એ રીતે ઘટાવવું હોય તો જ્ઞાની ભક્તને પ્રભુ સ્વર્ગ અને સ્વર્ગથી પણ અધિક મોક્ષ સુખ જેવું ધ્યાન સુખ આપે છે અને આવા અનુપમ સુખની પ્રાપ્તિ માટે કોઈ કાયકષ્ટ નથી. મનમાં (એકાગ્રતાની પૃષ્ઠ ભૂ પર) પ્રભુનું ધ્યાન ધરાય ને પ્રભુ સ્વર્ગાદિક સુખ આપી દે.

આ દૃષ્ટિમાં પરિણતિનો કારક બને તેવો વિવેક હોય છે અને તેના સામર્થ્યથી પેદા થયેલું શમની પ્રધાનતાવાળું સુખ હોય છે. કારણ કે વિવેકનું ફળ શમની પ્રાપ્તિ જ છે. આ દૃષ્ટિમાં વાચના તેમ જ સારણા, વારણાદિ ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરે છે તે સમતારસમાં ઝીલીને કરે છે. ઉપયોગ વિકલ્પથી રહિત થયો એટલે સ્વરૂપમાં સમાઈ ગયો અથવા અન્ય પદાર્થમાં જે તાદાત્મ્યનો અધ્યાસ હતો અને તેમાં જે મારાપણું માન્યું હતું તે નીકળી ગયું એટલે આત્મા આત્મામાં સમાઈ ગયો એટલે શમની પ્રધાનતાવાળું સુખ થયું.

છક્કી દૃષ્ટિમાં પ્રશાંતવાહિતા હતી. પ્રશસ્ત કષાચથી ઉત્પન્ન થયેલ વિકલ્પ પૂર્વકનું ઉપશમનું સુખ હતું. જ્યારે અહિંચા સાતમી દૃષ્ટિમાં ધ્યાનના પ્રભાવથી પેદા થયેલું નિર્વિકલ્પ ઉપશમનું સુખ હોય છે. છક્કી દૃષ્ટિમાં નિત્ય મીમાંસા હોય છે જ્યારે અહિંચા તત્ત્વ પ્રતિપત્તિ હોય છે. અહિંચા દર્શન - જ્ઞાન - ચારિત્રનો અભેદ અનુભવાય છે.

ચોગારુઢ - આ દૃષ્ટિમાં જીવ ચોગારુઢ બનેલો છે. આ ચોગારુઢ ગીતાનો શબ્દ છે ભગવદ્ ગીતામાં સમત્વને ચોગ કહ્યો છે. આ સમતા નિત્ય રહે છે. સંચોગની પહેલા પણ સમતા હતી અને વિચોગના સમચે પણ સમતા રહે છે આ રીતે સમતામાં સદા રહેવું તે નિત્યચોગ છે અને આ નિત્યચોગનો જેને અનુભવ થઇ ગયો છે તેને જ ગીતા ચોગારુઢ કહે છે તેની ઓળખ શું ? તો તે માટે ગીતા કહે છે - કોઇપણ પદાર્થમાં આસક્તિ ન હોવી, ક્રિયામાં આસક્તિ ન હોવી અને સંપૂર્ણ સંકલ્પનો ત્યાગ કરવો - હોવો.

# यदा हि नेन्द्रियार्थेषु न कर्मस्वनुषज्यते । सर्वसंकल्पसंन्यासी योगारुढस्तदोच्यते ॥ ६४ ॥ जीता

તાત્પર્ય એ છે કે ઇન્દ્રિયોના ભોગોમાં અને ક્રિયાઓમાં આસક્તિ ન હોય તેમ અંદરથી આગ્રહ પણ ન રહેવો જોઈએ. સંકલ્પ એટલે શું ? આ વસ્તુ આમ થવી જોઈએ, તેમ થવી જોઈએ, આવું મળવું જોઈએ, આવું નહિ, આવો સંયોગ જોઈએ, આવો નહિ - આવો જે આગ્રહ તે સંકલ્પ છે. -

જેને નથી તો કોઈ પદાર્થમાં આસક્તિ કે નથી તો પદાર્થના અભાવમાં આસક્તિ, નથી તો ક્રિયામાં આસક્તિ કે ક્રિયાના અભાવમાં આસક્તિ, નથી તો સંયોગમાં આસક્તિ કે નથી કોઈ સંયોગના અભાવમાં આસક્તિ તથા કોઈ જ સંકલ્પ પણ જેને નથી તે યોગારુઢ છે.

તાત્પર્ચ એ છે કે પદાર્થ મળે કે ન મળે, ક્રિયા થાય કે ન થાય તેને કોઇ આગ્રહ જ નથી. **નૈવ તस્ય कृतेनार्थो नाकृतेनेह कश्चन ।** ગીતા 3/૧૮

हिया थाव तो लवे न थाव तो लवे. संडल्प पूरा थाव तो लवे न थाव तो लवे, वृत्तिओनो निरोध थाव तो लवे, न थाव तो लवे मारे अने मारे नो डोई ९ आग्रह नथी. ઇન્દ્રિયોના ભોગોમાં અને પદાર્થોમાં આસક્તિ ન થાય તેટલે ચાહના રહિત થઇ ગયો , રાગ રહિત થઇ ગયો અને ક્રિયામાં આસક્તિ ન થાય એટલે પ્રયત્ન રહિત થઇ ગયો. અર્થાત્ અચાહ અને અપ્રયત્ન થવાથી પરમાત્માની સાથે અભેદ થઇ ગયો. વાસ્તવમાં અભિશ્નતા થઇ નથી. અભિશ્નતા તો હતી જ પરંતુ અચાહ અને અપ્રયત્ન નહોતો થયો એટલે અભિશ્નતા હોવા છતાં અનુભવ નહોતો થયો. અચાહ અને અપ્રયત્ન થયો તો સ્વરૂપમાં સ્થિતિ થઇ ગઇ. નિત્થયોગનો અનુભવ થઇ ગયો.

"ચાહ ગઈ, ચિંતા ગઈ, મનુવા બેપરવાહ ; જિનકો કછુ ન ચાહિયે, વો શાહન કા શાહ " કબીરજી.

ભેને કાંઈ જોઈતું નથી. જેની તૃષ્ણા માત્ર ટળી ગઈ છે તે જ ખરો શહેનશાહ છે. ચાહના જતા ચિંતા ટળી જાય છે અને માણસ બેપરવા થઈ જાય છે.

સંસારની સાથે જીવ જેટલો સંબંધ બાંધે છે તેટલો પરમાત્મતત્ત્વથી તે વિમુખ થાય છે. સમસ્ત સંગ્રહનો અંતે વિનાશ છે, લોકિક ઉન્નતિઓના અંતે પતન છે, સંયોગનો અંતે વિયોગ છે, જીવનના અંતે મરણ છે, પરંતુ પરમાત્માની સાથે જે નિત્થયોગ છેં તે તો જીવમાત્રને પ્રાપ્ત છે. સંયોગ જન્ય સુખમાં ફ્સાઈ જઈએ છીએ એટલે પરમાત્માની સાથે - નિત્થયોગ તરફ દૃષ્ટિ જ જતી નથી.

રાગી, દ્વેષી, કામી, કોદી, માની, માચી, લોભી, ભોગી, પાપી, પુણ્યશાલી, મુર્ખ, વિદ્વાન એવો જગતમાં કોઈ જ નથી કે જેને નિત્યચોગની પ્રાપ્તિ ન હોય માત્ર તે તરફ દૃષ્ટિ જતી નથી એટલે જ તેનો અનુભવ થતો નથી. આથી નિત્ય યોગ-પરમાત્માની પ્રાપ્તિ કરવી એ ગીતાનો ખાસ સિદ્ધાંત છે. નિત્ય યોગની પ્રાપ્તિ શું છે ? સંસારના માની લીદોલા કિત્યત સંબંદોને મિટાવી દેવા તે જ નિત્યચોગની પ્રાપ્તિ છે. અપ્રાપ્ત, અસત્ સાથે સંબંધ માન્યો છે આથી નિત્યચોગની પ્રાપ્તિ છે. અપ્રાપ્ત, અસત્ સાથે સંબંધ માન્યો છે આથી નિત્યચોગની પ્રાપ્તિથી વિમુખ થઈ ગયા છીએ. નિત્યચોગ તો જયાં છે ત્યાં જ છે પરંતુ સંસારનો સંચોગ તો ક્યારે ય રહ્યો નથી, રહેવાનો નથી અને રહેશે નહિ. સંચોગ તો આખરે વિચોગમાં પલટાવાનો છે. પદાર્થીનો વિચોગ થવાનો છે. કિચાઓનો વિચોગ થવાનો છે. સંકલ્પનો પણ વિચોગ થવાનો છે. સંકલ્પ પૂરો થાય તો પણ વિચોગ થવાનો છે, ન થાય તો પણ વિચોગ થવાનો છે.

સર્વસંકલ્પ સંન્થાસ સ્વતઃ સિદ્ધ છે. સંયોગમાં રસ લો છો માટે નિત્થ-યોગથી વિમુખ થાવ છો. નિત્યયોગનો વિયોગ નથી થતો પણ વિમુખતા થાય છે. જ્યારે તમે નિત્યયોગની સન્મુખ થશો ત્યારે અનંતા જન્મોના પાપ નષ્ટ થઈ જશે.

नित्ययोगनी प्राप्तिने माटे वे योगमां आ३ढ थवा धरछे छे तेने माटे

#### sí szaj sizei छे आरुरक्षोर्मुनेयोंगं कर्मकारणमुच्यते ।

યોગરુઢ થયા પછીથી અર્થાત્ સંસારના સંબંધનો વિચ્છેદ થયા પછી એક શાંતિ મળે છે જે પરમાત્માની પ્રાપ્તિમાં કારણ છે પરંતુ તે અવસ્થામાં રાજી થવાનું નથી. તેમાં રાજી થવાથી તેને સર્વસ્વ માનવાથી અટકી જવાનું થાય છે. પરમાત્માની પ્રાપ્તિમાં વિલંબ થાય છે. જેમ બાળકની પહેલા રમકડામાં રૂચિ હોય છે. મોટો થયા પછી પૈસામાં રૂચિ થાય છે, ત્યારે ખેલકૂદ, રમકડામાં રૂચિ મટી જાય છે એ જ રીતે જયાં સુધી પરમાત્માની પ્રાપ્તિનો અનુભવ નથી થતો ત્યાં સુધી શાંતિ ખૂબ જ સુંદર લાગે છે. પરંતુ કેટલોક સમય જતાં શાંતિની રૂચિ આપોઆપ મટી જાય છે, જો તમે એ શાંતિનો ભોગવટો ન કરો તેનાથી ઉપશમ-વિરામ પામી જાવ તો બહુ જલ્દી પરમાત્મ પ્રાપ્તિનો અનુભવ થઈ જાય છે.

ચોગારુઢ થવામાં કર્મ કારણ છે અર્થાત્ કર્મ કરતા કરતા જ્યારે સઘળાનો વિચોગ થઈ જાય ત્યારે તમે ચોગારુઢ થઈ જાવ છો. કર્મ કરવા દ્વારા ચોગની પ્રાપ્તિ તેનું નામ કર્મચોગ છે કારણ કે કર્મોની સમાપ્તિ થઈ જશે અને ચોગ નિત્ય રહેશે. તે જ રીતે જ્ઞાન દ્વારા સંસારનો વિચોગ કરાય તે જ્ઞાનચોગ છે.

निह रहेवावाणी चीषनो वियोग तो प्रतिक्षण थर्घ रह्यो छे भात्र तमे अनुसव इरो हे षेटला पहार्थना संयोग छे ते पहेला न हता पछीथी पण निह रहे परंतु अने प्रणवावाणो तो प्यां हतो त्यां प रह्यो छे. आ प्रभाणेना वियार द्वारा संसारना संयोगने वियोगना अंतवाणा पोर्धने तेमां असिप्त रहेवुं ते ज्ञानयोग छे अने संसारनो संजंध पेटलो तूरशे तेटलो परभात्मानी साथेनो संजंध पोडाशे आ एस्ति योग छे.

હમણાં પણ પરમાત્માની સાથે કોઈ પણ પ્રાણીનો વિયોગ નથી જ કારણ કે પરમાત્મા સઘળા દેશમાં, સઘળા કાલમાં, સર્વ વસ્તુઓમાં, સંપૂર્ણ ક્રિયાઓમાં, પરિસ્થિતિઓમાં, સંપૂર્ણ અવસ્થાઓમાં, સંપૂર્ણ ઘટનાઓમાં જ્યાં છે ત્યાં જ છે માત્ર સંસારનો આદર કરવાથી આપણે પરમાત્માથી વિમુખ થયા છીએ.

પરમાત્મતત્ત્વમાં કોઇ વસ્તુ નથી, કોઇ ક્રિયા નથી. તે વસ્તુ રહિત અને ક્રિયા રહિત તત્ત્વ છે એટલે એની સીધી પ્રાપ્તિ અભ્યાસ સાધ્ય નથી. મન, બુદ્ધિ અને ઇન્દ્રિયોની સહાયતા લઇને જયારે પ્રયત્ન કરીએ છીએ ત્યારે અભ્યાસ થાય છે પણ પરમાત્મતત્ત્વ તો જયાં છે ત્યાં જ છે માટે તેની સીધી પ્રાપ્તિમાં વિધિ નથી ચાલતી નિષેધ ચાલે છે. વસ્તુ અને ક્રિયાનો નિષેધ કરવા પર જે બાકી રહે તે પરમાત્મા છે એટલા માટે તેમાં કાંઇ કરવાનું નથી તે કરણ નિરપેક્ષ તત્ત્વ છે.

o'ना द्वारा तत्डाल डियानी सिद्धि थाय तेनुं नाम डरण छे.

# साधकतमं कारणं करणम्, क्रियायाः निष्पत्ति र्यद् व्यापारादनन्तरम् तत् करणत्वं भवेत् ।

જેમકે રામના બાણથી વાલી હણાયો તો આ વાક્યમાં કરણત્વ બાણમાં છે. પણ ધનુષ, દોરી, હાથ વગેરેમાં નહિ. આથી ક્રિયાની સિદ્ધિમાં કરણ કામ આવે છે. પરંતુ જ્યાં ક્રિયા જ નથી ત્યાં કરણ કેવી રીતે કામ લાગશે ?

#### क्रियाजनकत्वं कारकत्वम् :

અત્યંત ઉપકારક જે કારક છે તે કરણ પણ જેની ਮામિમાં હેતુ નથી તો પછી બીજા કારકો તો હેતુ કેવી રીતે થાય ? આ કરણ નિરપેક્ષ કહેવાનું તાત્પર્ચ છે. આમ કરણ નિરપેક્ષ કહેવાથી કારક નિરપેક્ષ થઈ જાય છે. પરમાત્મા છ કારકોથી રહિત છે. કોઈપણ કારક દ્વારા પરમાત્મા પ્રાપ્ત થતા નથી કારણ કે સદ્યળા કારક ઉત્પન્ન તથા નાશ થવાવાળા છે જ્યારે પરમાત્મા અનુત્પન્ન છે

ભક્તિયોગમાં હું ભગવાનનો છું એ યાદ રાખવાનું છે.

જ્ઞાનયોગમાં મારું સ્વરૂપ નિર્વિકાર છે એ યાદ રાખવાનું છે.

કર્મચૉગમાં સંસાર મારો નથી. અને મારા માટે નથી એ ચાદ રાખવાનું છે. શંકા : પરમાત્મામાં ક્રિયા નથી એ વાત સાચી પરંતુ સાધના તો કરણ

सापेक्ष ४ होय ने ?

સમાધાન : સાધના કરણ સાપેક્ષ હોય તેની ના નથી પણ સાધના બે પ્રકારની છે. એકમાં જ્યાં આપણે બેઠા છીએ ત્યાંથી ઉપર ઉઠવાનું છે તે સાધના છે. એકમાં જયાં આપણે પ્રવેશ કરવાનો છે જયાં પહોંચવાનું છે તે સાધના છે તો તેમાં ઉપર ઉઠવા માટે જે સાધના છે તે કરણ સાપેક્ષ છે પરંતુ જયાં પ્રવેશ કરવાનો છે તેમાં કરણની સાપેક્ષતા નથી. તેમાં તો કરણ છોડવાના છે તે તો કરણ નિરપેક્ષ સાધના છે. ટૂંકમાં ક્ષપકશ્રેણી માંડતા પહેલાની બધી સાધના એ ઉપર ઉઠવાની સાધના છે તેમાં કરણ, ઉપકરણ વગેરની આવશ્ચકતા છે માટે તે સાધના કરણ સાપેક્ષ છે જયારે સાતમા ગુણઠાણાના ચરમચથા પ્રવૃતકરણથી માંડીને બારમા ગુણઠાણા સુધીની સાધના એ કરણ નિરપેક્ષ સાધના છે. ક્ષપકશ્રેણી દ્વારા આત્મઘરમાં પ્રવેશ કરવાનો છે અને પૂર્ણતાને પામવાનું છે તેમા કરણની જરૂર નથી તે સાધના તો નિશ્ચયની સાધના છે. ઉપયોગથી ઉપયોગની સાધના છે. વળાવાની જરૂર ત્યાં સુધી જ પડે જયાં સુધી ચોર-લૂંટારાનો ભય હોય, તે ભય નીકળી ગયા પછી તો છોડી દેવાનો હોય છે તેમ ક્ષપકશ્રેણીમાં એટલે ઘરમાં પેઠો ત્યાં તો બધા કરણ છૂટી જાય છે. માટે તે સાધના કરણ નિરપેક્ષ સાધના છે.

આત્મામાંથી એક પછી એક નવી નવી અસત્ અવસ્થાઓ નીકળતી જાય છે. મૂઢ અને ગમાર જીવને એ ભાન પણ નથી કે આ બધી અવસ્થાઓ મિથ્યા છે, અસત્ છે. તારા સ્વરૂપથી ભિન્ન છે માટે ત્યાજય છે. પણ આવી સમજણ ન હોવાને કારણે જીવ એનો દૃષ્ટા ન બની રહેતા તેનો કર્તા ભોક્તા બનવા જાય છે. એ અવસ્થાઓમાં તન્મય ને તદાકાર બને છે માટે સંસારની રખડપટ્ટીના બીજ પડયા કરે છે. અસત્ અવસ્થાઓને જયાં સુધી જીવ અસત્ રૂપે જોતાં નહિં શીખે ત્યાં સુધી અસત્માં સત્ની જે ભ્રાન્તિ છે તે નિકળશે નહિં. એક વખત જેના ઉપર અસત્ નું લેબલ લાગ્યું તે ચીજ ગમે તેવી સારી દેખાતી હોય તો પણ અસત્ તરીકે ઓળખનારને મૂંઝવી શક્તી નથી. અસત્ ને વારંવાર અસત્ રૂપે જોયા કરવાથી તેનો રાગ ખતમ થતો જાય છે વૈરાગ્ય તીવ્ર બને છે અને પછી વૈરાગ્ય દાવાનળ જેવો તીવ્ર બનતા જીવ વિષયોની સામે આંખ ઊંચી કરીને જોવા પણ તૈયાર થતો નથી.

'એક્વાર સન્મુખ જુવો ચક્રી સનતકુમાર નવિ જુવે ' ' માચ તુમારી ખડીય પુકારે વહુવર સબ આગે ખડિયા, પોઢ્યો પુત્ર શિલા પર પેખી આંખે ઝળહળિયાં ' આ બધા વૈરાગ્યની તીવ્રતાના દૃષ્ટાંત છે.

પરમાત્મતત્ત્વ પ્રાપ્ત જ છે. સંસાર અપ્રાપ્ત છે. આ દૃષ્ટિથી મુક્તિનો અભાવ કયારેય જીવને થયો નથી, માત્ર પરમાત્મતત્ત્વની સત્તાનો સ્વીકાર કરતાં નથી. અને અપ્રાપ્તની સત્તાનો સ્વીકાર કરીએ છીએ તેથી પ્રાપ્તનો અનુભવ થતો નથી. જેમ શરીરનો મુખ્ય આધાર હાડકાં છે પણ તે દેખાતા નથી અને જે મુખ્ય આધાર નથી તે ચામડી દેખાય છે જેમાં તાકાત છે તે દેખાતું નથી. તેવીજ રીતે સંસારનો મુખ્ય આધાર પરમાત્મા છે તે દેખાતા નથી પરંતુ સંસાર કે જે અસત્ છે તે દેખાય છે.

જેમ શરીર માતાપિતાનાં સંચોગથી ઉત્પન્ન થયું છે પરંતુ શરીરમાં માતા કે પિતા કોઈ દેખાતા નથી તે જ રીતે સંસાર પ્રકૃતિ અને આત્માના સંચોગથી ઉત્પન્ન થયેલો છે પરંતુ સંસારમાં ન તો પ્રકૃતિ દેખાય છે કે ન તો આત્મા દેખાય છે, પરંતુ કેવલ પ્રકૃતિનું કાર્ય દેખાય છે.

જેમ વાઇરડું સામે આવે ત્યારે ગાયના સ્તનમાં દૂધ આવવા માંડે છે તે જ રીતે જીજ્ઞાસુ સામે આવે છતે મહાપુરુષની કૃપા તેની ઉપર વરસવા માંડે છે અને તે પોતાની જિજ્ઞાસા અનુસાર જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે.

क्यारे मनुष्यनी दृष्टि घरेणां तरङ् होय छे तेना ३५, आङ्गति, तोव ने मूट्य तरङ् होय छे त्यारे तेनी दृष्टिमां सोनानी मुण्यता रहेती नथी ते प रीते मनुष्यनी दृष्टि पयारे संसार तरह होय छे. विनाशी पहार्थ तरह होय छे. उप, रस. गंध, स्पर्श तरह होय छे त्यारे तेनी दृष्टि परमात्मा तरह रहेती नथी पयारे ते दृढताथी मानवा प्रेराशे हे आ संसारमां वास्तविह हां ए नथी. जधुं प मिथ्या छे. असत् छे. सर्वत्र परमात्मा प छे. परमात्मा सिवाय मने जीलुं हेजाय छे ते मारी साधहहशानी जामी छे. दृष्टिनो अंधापो छे. आम श्रेशिहने पेम जधे प वीर वीर हेजावा हता तेम सर्व स्थानमां अने सर्व हालमां अह मात्र परमात्मा प हेजावा मांडे छे त्यारे तेनी दृष्टिमांथी संसारनी स्वतंत्र सत्तानो अलाव थर्ध प्रय छे अने परमात्मानो अनुभव थर्ध प्रय छे. पेम सोनाने प्रश्वावालों मनुष्य (सोनी) सोनुं अने घरेणां जंनेने प्राथ छे तेमां सोनानी वास्तविह सत्ताने प्राथ छे अने ते सत्ताना आधारे प रहेवा घरेणांने प्राथ छे. परंतु घरेणांनी होई स्वतंत्र सत्ता प्रोतो नथी तेम परमात्माने प्राथवावालो पुरुष सत्तायुक्त परमात्माने प्राथ छे अने तेनी प सत्ताने आधारे रहेवा संसारने प्रथ छे.

सांसारिङ वस्तुओनी प्राप्ति ङर्मथी थाय छे क्यारे परमात्मानी प्राप्ति विवेङ अने जोंध्यी थाय छे. सांसारिङ चीकोने जनाववी पडे छे, इंचाङ्यी लाववी पडे छे, पेहा इरवी पडे छे परंतु परमातत्त्वने जनाववुं नथी पडतुं. इयांड्यी लाववुं नथी पडतुं तेना माटे इयांय क्वुं नथी पडतुं परंतु संपूर्धहेश, इाल, वस्तु, व्यक्ति, परिस्थिति, घटना, अवस्था आहिमां परमात्मतत्त्व क्यां छे त्यां क छे तेनी प्राप्ति भाटे कोरहार किज्ञासा नथी कागती तेथी तेनी प्राप्ति थती नथी. केम काजमां इसायेली माछली आगण वधती नथी तेम संसारना सुजमां इसायेली मनुष्य परमात्मा तरङ् आगण वधती नथी छेटलुं क निष्ट परमात्मानी प्राप्तिनुं लक्ष पण इरी शहतो नथी.

# सर्वं परवर्शं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम् । एतदुक्तं समासेन लक्षणं सुखदुःखयो : ॥ १७२ ॥

પરવશ હોય તે બધું દુઃખ છે અને આત્મવશ હોય તે બધું સુખ છે આ સંક્ષેપમાં સુખદુઃખનું લક્ષણ કહ્યું છે.

જેમાં શબ્દાદિ વિષયો નીકળી ગયા છે તેવા ધ્યાનથી પેદા થયેલું સુખ યઢિયાતું કેમ છે ? તે કહે છે. જે પરવશ છે તે સઘળું દુઃખ છે કારણકે દુઃખનું લક્ષણ તેમાં ઘટે છે. પરાધીન સુખ ચિત્તને ઠારી શકતું નથી. આત્મ -ઘરમાં જવા દેતું નથી. સુખનું કારણ આત્મા પોતે જ છે. તેમાં અનંત આનંદ પડેલો છે. તે આત્મા આજે અંતઃકરણ સ્વરૂપ બન્યો છે. તે અંતઃકરણ જયારે વિષય તરફ જાય છે ત્યારે વૃત્તિ વિષયાકાર બને છે અને વિષયો તો સ્વભાવે જડ

છે अने पराधीन છે. જડરૂપે परिशमेलो ઉपयोग अंहरमां क्य शक्तो नथी. जहारने जहार रहे छे. परपहार्थने पामीने छव के सुजनी अनुलूति करे छे ते वैषयिक सुज अने काषायिक सुज छे. तेमां सुजनो विषय पर छे, स्व नथी अने के पर छे ते तो हु: अरूप छे. पुश्यना उहयथी प्राप्त थता भोगो, धन, कुटुंज, परिवार छवने पोताने आधीन होय तेवा क्शाय छे. परंतु ते सम छे क्यारे पुश्य क पोतानाथी पर छे, भिन्न छे तो पछी तेना उहयथी भजता भोगो वगेरे स्ववश केम होई शक्ते ? એटले क क्यारे पुश्य जूटी क्रय छे त्यारे ते पहार्थो पोताने जेवझा जनता हेजाय छे.

પાણી અને દૂધ વચ્ચે પ્રેમ થાય છે તો પાણી દૂધના મૂલ્યે વેચાય છે પરંતુ જો તેમાં કપટની એક સહેજ છાશ પડેતો રસ ચાલ્યો જાય છે. રસ, વિરસ થઈ જાય છે અને પાણી દૂધથી અલગ પડી જાય છે. દૂધ અને પાણીની જેમ એકાકાર બની ગયેલો ભર્તૃહરિ અને પિંગલાનો પ્રેમ કપટની ખટાશથી બગડી ગયો કારણ પિંગલા પોતે સ્વવશ ન હતી પરવશ હતી. આ વાતની ભર્તૃહરિને ખબર પડતા પિંગલા ઉપર લેશમાત્ર દ્વેષ કર્યા વિના માત્ર પિંગલા જ નહિ પણ સંસારના તમામે તમામ પદાર્થો વ્યભિયારી છે, પરવશ છે અને દગો દેવાના સ્વભાવવાળા છે એમ સમજી - દૃઢ નિર્ણય કરી ભર્તૃહરિ યોગી બન્યા અને તે કાળમાં પ્રસિદ્ધ મત્સ્યેન્દ્રનાથ અને ગુરુ ગોરખનાથના સંપ્રદાયમાં દીક્ષિત થયા. પરાધીન, પરવશ સુખને દુઃખરૂપ સમજી તેનો ત્યાગ કર્યો અને પોતાને સ્વાધીન એવું આત્મસુખ મેળવવા ઉદ્યમ કર્યો. તેમણે રચેલ વૈરાગ્ય શતકમાં પોતાને સ્વાધીન સુખ કેમ મળે તેની જ વાત કરી છે.

વिरागीने वसवा माटे महालय सुंहर नथी लागतो. गान वगेरे सांभणवा भेवा लागता नथी तेम ४ प्राण प्यारीना समागमनुं सुप पण तेने सानंह नथी आपतुं. पवनथी हालता हीवानी श्योतनी श्रेम आ अधुं अस्थिर छे सेम समक्ष संतो वनमां गया छे (वै. श. ८०)

હે તાત! આ સંસારથી માંડીને ત્રણ લોક સુધી શોધ કરવા છતાં અમને કોઈ એવો નજરે ચડ્યો નથી કે કાને સાંભળ્યો નથી કે જે વિષયોરૂપી હાથણી સાથે ગાઢ જોડાવાના અભિમાનથી પાગલ બનેલા મનરૂપી હાથીને અંફુશમાં રાખવાની લીલા કરી શકે. (૮૧)

સંસારના ભોગોથી ઉદ્ધિગ્ન બનેલા અને નીરવ રાત્રિઓમાં ચમકતી ચાંદનીથી ધવલ બનેલા રેતીના ઢગલા ઉપર ધૂળથી ખરડાઈને આનંદથી બેઠેલા અને મોટેથી 'શિવ, શિવ, એમ ઉચ્ચાર કરતા અમે અંતરથી આંસુઓની ધારથી ભિંજાચેલી દશાને ક્યારે પામીશું? " (૮૫)

હાથનો ખોબો જ ભિક્ષા પાત્ર છે. સહજ રીતે મળતી પવિત્ર ભિક્ષાથી સંતોષ છે. જે કોઇ સ્થળ મળે ત્યાં બેસવાનું છે. આ વિશ્વ તણખલા જેવું છે એવું વારંવાર જોવાનું છે. શરીરનો ત્યાગ ન કરવા છતાં અખંડ પરમાનંદનો બોધ અનુભવતા આવા યોગીઓને શિવની કૃપાથી મોક્ષનો માર્ગ સુલભ છે. (૯૦)

સેંકડો લીરાઓથી જર્જારેત થયેલી લંગોટી, વળી એવી જ કંથા (ગોદડી), નિશ્ચિંતતા, કોઈપણ જાતની અપેક્ષા વિના ભોજન, સ્મશાનમાં કે વનમાં, સ્વતંત્ર અને નિરંકુશ વિહાર, અંતઃકરણમાં પરમ શાંતિ આવા સ્થિર રહેનારા યોગનો મહોત્સવ હોય તો પછી ત્રણલોકના રાજ્યથી પણ શું ? (૯૧)

જે મનસ્વી ચોગી છે તેને આ બ્રહ્માંડનું મંડળ શું મોહિત કરી શકે ખરૂં? માછલીના ઊછાળાથી ખરેખર મહાસાગર કદી ખળભળતો નથી. (૯૨)

હે મા લક્ષ્મી ! તું કોઈ બીજા પાસે જા. મને મેળવવાની ઇચ્છા ન રાખ. જેઓને ભોગવિલાસની ઇચ્છા હોય તેવા જ તારે વશ રહે છે. જે નિઃસ્પૃહી છે તેઓને માટે તું શું હિસાબમાં ? તાજા તોડેલા ખાખરાના પવિત્ર પાત્રમાં ભિક્ષા માંગીને હવે અમે અમાર્નું ભરણપોષ્ઠણ કરીએ છીએ. (૯૩)

આ મોટી પૃથ્વી પથારી છે. હાથ એ વિશાળ ઓશીકું છે. શરદનો ચંદ્ર એ દીવો છે. વિરક્તિરૂપી સ્ત્રીના સમાગમનો આનંદ છે. ખૂબ વૈભવવાળા રાજાની જેમ મુનિ સુખી અને શાંત બનીને સૂએ છે. (૯૪)

ભિક્ષા માંગીને ખાનાર, લોકોની વચ્ચે નિ:સ્પૃંહી થઈને રહેનાર, બધી ક્રિયાઓ સ્વાધીનપણે કરનાર, આદાન-પ્રદાનના વ્યવહારથી વિરક્ત, જાર્ણ-શીર્ણ વસ્ત્ર પહેરનાર, ગોદડીના આસન ઉપર બેસનાર, નિર્માયી અને અહંકાર રહિત થઈને રહેનાર એવા તપસ્વીને શાંતિ અને સુખ ભોગવવાની જ એકમાત્ર સ્પૃહા છે. (૯૫)

શું આ ચાંડાલ હશે કે બ્રાહ્મણ? ક્ષુદ્ર હશે કે તપસ્વી? અથવા તો તત્ત્વજ્ઞાન અને વિવેકથી કોમળ મતિવાળા આ યોગીશ્વર હશે? એમ અનેક કલ્પનાઓ કરીને જેના વિષે લોકો બોલબોલ કરે છે તેવા યોગીઓ તેમને વિશે ક્રોઇ કે તોષ પામ્યા વિના સમભાવે માર્ગમાંથી ચાલ્યા જાય છે.

ગંગાના કિનારે હિમાલયની શિલા ઉપર પદ્માસન વાળીને બેઠેલા, બ્રહ્મનું ધ્યાન ધરવાના અભ્યાસમાં, યોગનિદ્રામાં લીન બનેલા એવા મારા સરસ દિવસો કયારે આવશે, જ્યારે નિર્ભય બનીને મોટા હરણાઓ પણ મારા ખોળામાં શિંગડાથી ખજવાળશે ! (૯૮)

આશા ઓરનકી કયા કીજે? જ્ઞાન સુધારસ પીજે....

ભટકે દ્વાર લોક લોકનકે, કૂકર આંશાધારી

આશા દાસીકે જે જાયે. તે જન જગકે દાસા.... આનંદઘનજી.

પરની આશા રાખીને જીવવામાં દુ:ખ જ છે. આશા રાખીને જીવનારા ફૂતરાની જેમ લોકોના ઘરે ભટકે છે. દીન બને છે. બીજાને આદીન બનીને જીવવાથી સત્ત્વની હાનિ થાય છે. સત્ત્વને ગુમાવનારો ક્યારે પણ સુખને પામી શકતો નથી કારણ કે સત્ત્વ ગુમાવ્યું એટલે સાત્ત્વિકભાવોની તક ગઈ એટલે સંસ્કારિતા પણ ગઈ. પછી બાકી રહ્યા રાજસ અને તામસભાવ. તે બે વડે જ જીવન પુરું કરવાનું રહ્યું અને રાજસ - તામસભાવ એટલે સંકલેશ.

સંસારમાં પોતાના સત્ત્વની હાનિ દેખાઈ અને વૈરાગ્યનો નાશ દેખાયો માટે તો સત્ત્વની વૃદ્ધિ કરવા દ્વારા વૈરાગ્યના માર્ગ આગળ વધવા રાજા, મહારાજાઓ, ચક્રવર્તીઓ સંસારના સુખને લાત મારી મારીને ત્યાગના માર્ગ ચાલી નીકળ્યા. પરાધીન સુખની વચ્ચે રહેવામાં પોતાના આત્માની પરલોકમાં નાલેશી અને વિડંબના દેખાઈ તેથી સ્વાધીન સુખ પ્રગટાવવાનો પુરુષાર્થ કર્યો. સ્વાધીન સુખ અને પરાધીન સુખ બંને સાથે રહી શકતા નથી. એક માટે બીજાનો ત્યાગ અનિવાર્ય બની જાય છે. જેમ એક મ્યાનમાં બે તલવાર ન રહે તેમ એક જ આત્મામાં સ્વાધીન અને પરાધીન બંને સુખો રહી શકતા નથી.

પરાદીન એવું પોદ્ગલિક સુખ આકુળતા પેદા કરે છે જ્યારે સ્વાધીન સુખ ચિત્તમાં નિરાકુળતા અને સમાધિ પેદા કરે છે. પરાધીન સુખ અશુભ સંસ્કાર નાંખે છે. પરલોકમાં દુર્ગતિ આપે છે. સ્વાધીન સુખ શુભ સંસ્કાર નાંખે છે અને પરલોકમાં સદ્ગતિ તરફ લઈ જાય છે.

જ્યારે જ્ઞાન એ સુધારસ છે. જ્ઞાન-સ્વાદને ફરીફરીને ઘૂંટવાથી આત્મામાંથી રાગનો રસ નીકળી જાય છે અને આત્મામાં અપૂર્વ શાંતિ અનુભવાય છે તેથી જ્ઞાન અમૃત તુત્ય છે. રાગરૂપી વિષનો નાશ કરવા જ્ઞાન એ શ્રેષ્ઠ ઔષદ્ય છે. અ્ત્યાર સુધીમાં જે આત્માઓ અજર અમર બન્યા અને સિદ્ધાલયમાં ગયા તે બધાએ આ જ્ઞાન સુધારસનું પાન કર્યું તેથી ગયા છે. જ્ઞાન એ આત્માનું સ્વક્ષેત્ર છે.પોતાનું ઘર છે, જયારે પુદ્ગલ આત્માં માટે પરક્ષેત્ર છે. પારકું ઘર છે. કોઈપણ માણસ પારકા घरमां वारंवार लय तेमां अनेङ वोङो शंडा डरे. पारडा घरमां पवुं अने त्यांप ડેરા-તંબુ તાણીને રહેવું એ જીવની અજ્ઞાન અને અનધિકારી ચેષ્ટા છે. પારકા ઘરમાં રહેવું, પરની આશા રાખવી, પરને પોતાનું કહેવું, પોતાનું માનવું, પોતાના તરીકેની ઓળખ આપવી એ કર્મસત્તાનો અપરાધ છે. તેનાથી જીવને દુઃખ, દોર્ભાગ્ય, અપચશ, દુર્ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. તેનાથી બચવા જ્ઞાનીઓ જીવને પોતાના ઘર તરફ જवानुं अने तेमां रहेवानुं इहे छे. पोताना घर तरङ् ९ता माणसनी सामे डोई આંગળી ચીંઘી શકતું નથી. દરેક માણસને પોતાના ઘર તરફ જવાનો અને પોતાના ઘરમાં રહેવાનો અધિકાર છે તેથી પોતાના ઘરમાં રહેવું એ ગુનો નથી પણ શોભા છે. 'वियोगान्ताः संयोगाः ' કહીને જ્ઞાનીઓએ સંયોગજન્ય સુખમાં પરાધીનતા અને દુ:ખ બતાવ્યું છે અને તેને છોડવાનો ઉપદેશ આપ્યો છે એટલે જ ભૌતિક સુખનું દાન કરનાર કરતાં આધ્યાત્મિક સુખનો ઉપદેશ આપનાર અને તેને પ્રાપ્ત કરવામાં સહાયક બનનાર વધારે ઉપકારક મનાયો છે. માટે જ ચક્રવર્તી કરતાં ત્યાગી - વિરાગીનું સ્થાન ઊંચું મનાયું છે. ચક્કવર્તી છ ખંડને જીતવા દ્વારા ક્ષેત્ર વિજેતા બને છે જ્યારે ત્યાગી કર્મશત્રુને જીતવા દ્વારા કાલવિજેતા બને છે. કાલ ઉપર વિજય મેળવનાર કાળનો કોળિયો કરીને અકાળ પરમાત્મા બને છે. જ્યારે ક્ષેત્રનો विक्य इरनारने इरीइरीने यारगतिनी क्रेसमां सजडवुं पडे छे.

પરક્ષેત્રમાં પ્રવેશ એ આત્મા માટે અતિક્રમણ રૂપ છે. અતિક્રમણ કરનારને પાછું સ્વક્ષેત્રમાં આવવારૂપ પ્રતિક્રમણ કરવું પડે છે. આ દૃષ્ટિમાં રહેલો યોગી કોઈની ઉપર પણ એટેક કરતો નથી કારણકે એટેક કરવામાં હિંસાનો ભાવ આવે છે. તેથી તેને અતિક્રમણ થતું નથી. તે પ્રેમ સ્વરૂપ બન્યો છે એટલે તેને ખબર છે કે જે કોઈ મારી પાસે આવશે તેને હું મારા પ્રેમમાં ઓગાળી નાખીશ. સ્વરૂપમાં સમવસ્થાન કરવાથી પ્રતિક્રમણથી અને પરક્ષેત્રમાં પ્રવેશથી બચી શકાય છે. વિષયોથી પ્રાપ્ત થયેલ પરાંદીન સુખ કેવું છે તે માટે વૈરાગ્ય કલ્પલતામાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ લખે છે કે.

# रम्यं सुखं यद्विषयोपनीतं नरेन्द्रचिक्रित्रिदशाधिपानाम् । समाहितास्तज्ज्वलदिन्द्रियाग्निज्वालाघृताहुत्युपमं विदन्ति ॥ २२८॥

વિષયોના ભોગવટાથી પ્રાપ્ત થયેલ રમણીય સુખ જે રાજા, ચક્રવર્તી અને ઈન્દ્રોને હોય છે તે સુખને સમાધિને પામેલા મહાત્માઓ અગ્નિની ભડકે બળતી જવાળામાં ઘીની આહ્**તિ આપવા સમાન** ગણે છે.

મુનિને ગૃહસ્થ જીવનના વૈભવની સાથે ઉપમા આપી સરખાવતા તેઓશ્રી વૈરાગ્ય કલ્પલતાના ૧૪ થી ૧૯ શ્લોકમાં કહે છે કે-

શું મુનિઓનું પણ ગૃહસ્થ જીવન હોઈ શકે ? તો કહે હા. મુનિને વૈરાગ્યનો મહેલ છે, જે અનેક પ્રકારના આધ્યાત્મિક ભાવરૂપી રત્નોની કાંતિના સમુહથી દેદીપ્યમાન બનેલ મનોહર ભીંતવાળો છે.

ઝળહળતા મૂલગુણોરૂપી ચંદ્રકાન્તમણિથી જે મહેલના તળિયાનું જડતર કરવામાં આવ્યું છે.

વ્યાપક અને ઉત્તમ એવા ઉત્તરગુણોના બનેલા અનંત એવા ચંદરવાથી જે શોભે છે, કર્મવિવર નામનો ઝરૂખો છે, બુદ્ધિના ગુણોરૂપી મોતીઓના ઝુમ્મરો જ્યાં લટકી રહ્યા છે, જે નિર્મળ વાસનાઓથી સુગંધિત છે. જે ઉત્તમ વીર્ચના કર્પૂરની રજકણોથી મનોહર છે, વિશાળ એવી શ્રુતધારણારૂપી કસ્તૂરીથી જે સુગંધિત છે, ગુણવિલાસરૂપી છાંચડાના સમુહથી સઘળા કર્મોની ગરમી જેમાં ચાલી ગઈ છે. શીલના કુવારાઓની જ્યાં ઠંડક વ્યાપી છે. જ્યાં સંવરરૂપી શુદ્ધિના પુષ્પોથી ભરપૂર નિર્વિકલ્પદશા નામની પથારી છે તેમાં પોતાની સમતા નામની પત્ની સાથે સુખપૂર્વક સૂતા છે.

આવું મુનિનું જીવન છે જે સ્વાધીન છે, અને તેથી તેઓ પરાધીન સુખની ઈચ્છા પણ કરતા નથી.

## पुण्योद्दयनी अपेक्षा भाटे सुजनी पराधीनता. पुण्यापेक्षमपि होवं सुखं परवशं स्थितम् ।

ततश्च दुःखमेवैतत्तल्रक्षणनियोगतः ॥ १७३ ॥

આ પ્રમાણે પુણ્યની અપેક્ષાવાળું સુખ પણ પરવશ સ્થિત છે અને તેથી કરીને તે દુઃખ જ છે કારણકે દુઃખના લક્ષણનો તેમાં સમાવેશ થાય છે. જે પરવશ છે તે દુઃખ છે. (ધ્યાન જન્ય સુખ જ તાત્વિક છે.)

આગળના ૧૭૨માં શ્લોકમાં કહ્યા પ્રમાણે જે પરવશ છે તે દુઃખ છે એ ન્યાયે

પુણ્યની અપેક્ષાવાળું સુખ તે પણ પરવશ જ નક્કી થાય છે કારણકે પુણ્ય એ આત્માની અપેક્ષાએ પર પદાર્થ છે અને તેથી પુણ્યની અપેક્ષાવાળું સુખ પણ દુઃખ જ છે જ્યારે ધ્યાનથી પેદા થયેલું સુખ એ જ તાત્ત્વિક છે કારણ કે તે પરાધીન નથી અને પરાધીન કેમ નથી ? તો તે કર્મના વિયોગમાત્રથી જ પેદા થયેલું છે. પરંતુ કર્મના વિયોગ સિવાય બીજા કોઈ કારણથી તે પેદા થયેલું નથી. છઢી દૃષ્ટિમાં ઉપશમનું સુખ છે તે કર્મના વિયોગવાળું છે પણ સાથે પ્રશસ્ત ક્ષાયના ઉદયથી શુભવિકલ્પવાળું પણ છે અને તેથી આ દૃષ્ટિની અપેક્ષાએ તે તાત્વિક નથી.

આ પ્રભાદષ્ટિમાં ધ્યાનના પ્રભાવે નિર્વિકલ્પ ઉપશમભાવનું સુખ હોય છે. જેમ જેમ મોહનીય કર્મનો ક્ષય થતો ગયો તેમ તેમ ઉપશમની માત્રા વધતી ગઈ. પ્રશસ્ત કે અપ્રશસ્ત કષાય આત્માના મૌલિક આનંદનો તો નાશ કરે જ છે. વિકલ્પવાળા સુખ કરતાં આ સુખ ચડિયાતું હોય છે. અધ્યાત્મ પામવા માટે વિકલ્પમાં દુઃખ છે એ વાત સમજવી જરૂરી છે એ ન સમજાય ત્યાં સુધી ઉપશમનું સુખ શું છે તે સમજાતું નથી.

જગતના સુખો મેળવવા આત્મા સ્વાદીન નથી કારણકે તે પુણ્યથી મળનાર છે. પરાદીન સુખ મેળવવા પહેલા પુણ્ય પ્રકૃતિ બાંધવી પડે પછી ઉદયમાં આવે અને પુંણ્ય પુરૂં થાય એટલે તે સુખ ચાલ્યું જાય. વાસુદેવ, ચક્કવર્તી કે તીર્થંકર નામ કર્મના ઉદયથી મળતા સુખો બધા આવા છે જયારે ઉપશમનું સુખ મેળવવા કર્મનો બંધ કરવાની જરૂર નથી પણ અંદર પડેલા આવરણ ઉખેડવાની જરૂર છે. પરવશતા એ જગતમાં દુ:ખ છે. પુણ્યથી મળતું ઊંચામાં ઊંચુ સુખ પણ દુ:ખ જ છે કારણકે સ્વાદીન નથી. વિવેકી આત્માઓ પરાધીન સુખને ઇચ્છતા નથી. પુણ્ય એ પારકું છે એ વાત આપણને સમજાતી નથી માટે અધ્યાત્મ આવતું નથી. જગતનું સુખ કર્મના સંયોગથી મળનારું છે. આત્માનું સુખ કર્મના વિયોગથી મળનારું છે. બંનેની જાત જુદી છે જેથી તેની સરખામણી થઇ શકતી નથી.

# सुरासुराणां मिलितानि यानि सुरवानि भूयो गुणकारभाञ्जि । समाधिभाजां समतासुखस्य, तान्येकभागेऽपि न संपतन्ति ॥२३४॥

વૈરાગ્ય કલ્પલતા ૨૩૪ .

સઘળા દેવો અને સઘળા અસુરોના સુખો ભેગા કરવામાં આવે અને તે સુખોનો અનેકવાર ગુણાકાર કરવામાં આવે તો પણ તે સુખ સમાધિસુખને અનુભવતા મહાત્માઓના સુખના એક અંશ જેટલું પણ નથી.

એકમાં પ્રશાંત અવસ્થા છે. બીજામાં અશાંત અવસ્થા છે. એક ઇન્દ્રિયની ઉત્તેજનાથી મળતું સુખ છે. બીજું ઉત્તેજનાના અભાવવાળું છે. એક ક્ષણિક છે. બીજું શાશ્વત છે. ધ્યાનનું સુખ અનુભવ ગમ્ય છે તે વાણીનો વિષય બની શકતું નથી.

"નાગર સુખ પામર નવિ જાણે, વલ્લભ સુખ કુમારી રે, અનુભવ વિણ ત્થમ ધ્યાનતણું સુખ, કુણ લહે નર નારી રે" (યો.દ.સજ્ઝાય ૭/૩)

# ધ્યાનજન્ય સુખ કેવી રીતે પમાય ?

ધ્યાનનું સુખ અનુભવવા માટે મનને ખૂબ સૂક્ષ્મ બનાવવું પડે છે. જે મનમાં વિષયો ભર્યા છે - વિષયોનું આકર્ષણ છે તે મન સ્થૂલ છે. સ્થૂલ મન સંસારની પુષ્ટિ કરે છે. સંસારને માટે પુષ્ટ થયેલું મન નિરંતર વિષયોને ઝંખે છે અને ઇચ્છા મુજબ ન મળતાં દુઃખ અનુભવે છે.

મનની ઇચ્છા મુજબ ન મળે તે મનનો અંતરાય છે.

તનને જે જરૂરી છે તે ન મળે તે તનનો અંતરાય છે અને ઉપયોગની વિકલતા - ખંડિતતા - ક્રમિકતા તે ચેતનનો અંતરાય છે.

મનને સૂક્ષ્મ બનાવવા માટે અરૂપી તત્ત્વોની વિચારણા ખૂબ કરવી જોઈએ તો મન છેવટે અમન થાય. વ્યવહાર નયથી પદાર્થજ્ઞાન લઈએ છીએ તે અધુરું છે. નિશ્ચય નયથી બધા પદાર્થો Correct કરવા જોઈએ. કેવળજ્ઞાનને બાજુ પર મૂકીને કરાયેલી વિચારણા એ સમ્યગ્ વિચારણા નથી, સત્યદર્શન નથી, સુનય નથી. દ્રવ્યાર્થિક નય વિના એકલો પર્યાયાર્થિક નય તે પારમાર્થિક નય નથી. વર્તમાનમાં આપણી અવસ્થા પર્યાયાર્થિક છે અને જે પદાર્થોનો ઉપયોગ કરીએ છીએ તે પણ પર્યાયાર્થિક છે માટે પ્રભુ પર્યાયાર્થિક નયથી દેશના આપે છે.

ચોથાથી માંડીને બારમા ગુણસ્થાનકની વિશાળ મનોયોગની ક્રિયાઓ એ અભ્યંતર પ્રક્રિયા છે, કાયયોગની નહિ. મનોવર્ગણા, કાર્મણવર્ગણા કરતાં સ્થૂલ છે અર્થાત્ કાર્મણવર્ગણા સૂક્ષ્મ છે તો મતિજ્ઞાનનો ઉપયોગ કાર્મણવર્ગણા કરતાં પણ સૂક્ષ્મ છે. જે મનોવર્ગણાના પુદ્ગલોના અવલંબનથી સૂક્ષ્મ કાર્મણવર્ગણાનું કર્મમાં રૂપાંતર થયું છે તેને ઉખેડવા માટે મતિજ્ઞાનનો ઉપયોગ અરૂપી તત્ત્વોના અવલંબને સૂક્ષ્મ બને તો જ તે કર્મને ઉખેડી શકે.

પરમાત્માએ આપેલા સમ્ચગ્ પદાર્થના ભાવોને ન પકડતા આપણે તેના શબ્દ અને અર્થને આપણા મતિજ્ઞાન મુજબ twist કરીએ છીએ અને મતભેદો ઊભા કરીએ છીએ માટે ઉપયોગને સૂક્ષ્મ બનાવી શકતા નથી. મતભેદોથી દેરાયેલો આપણો ઉપયોગ સ્થૂલ, સ્થૂલ ને સ્થૂલ જ રહે છે અને તેથી મોહનીયના વિકારોને દૂર કરી શકતા નથી. જ્યાં વિકારો જ દૂર ન થાય ત્યાં ધ્યાનની તો વાત જ ક્યાં રહી ? મતિજ્ઞાનમાંથી મોહનીયના વિકારો જાય તો જ ધ્યાનની ભૂમિકા સર્જાય. જે બાહ્ય સાધનો છે તેમાં એકાંત આગ્રહ અને મતભેદ એ બીનઉપયોગી છે. સાધન પુદ્દગલના બનેલા છે જે કાળાંતરે પરિવર્તન પામનાર છે. રૂપાંતર થવાના છે. એથી એ સાધનનો એકાંત આગ્રહ ન રાખવો એજ ઉચિત છે. શબ્દના સંકુચિત અર્થમાં આગ્રહ એ અસ્થાને છે. મર્ચાદિત અર્થને બદલે અનેક અર્થ કરવા તે શબ્દના અર્થ પર્યાયો છે. એક શબ્દને સાંભળનારા લાખો માણસો હોય તો સૌ પોતાની શક્તિ અનુસારે ભિન્ન તરતમતાવાળા અર્થ કરે તેમાં જે અર્થ અધ્યાત્મની પૃષ્ટિ કરે તેને ગ્રહણ કરવો.

અધ્યાત્મમાં મોહનીય કર્મને તપાસવાનું છે.

સંસારની અંદર શાતાવેદનીય કર્મને તપાસવાનું છે.

ધ્યાનને પામવા માટે મતિજ્ઞાનના ઉપયોગમાં મોહનીયના જે લાગણીના ભાવો, અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ, મારું-તારું, ઇષ્ટ-અનિષ્ટ વગેરે ભાવો છે તેને કાઢવાના છે. તે ભાવો જ્યાં સુધી છે ત્યાં સુધી જ્ઞાનાવરણીય કર્મ રહેવાનું છે. મોહનીયના સઘળા ભાવોને મતિજ્ઞાનના વિકલ્પમાંથી કાઢીએ ત્યાર પછી નિર્વિકલ્પદશા આવે.

શુભભાવમાં નિષ્કામભાવ, નિર્લેપભાવ, નિરીહભાવ અને અસંગભાવ આ ચારે ભાવો વીતરાગતા આપનારા છે, મોહનીયનો નાશ કરનારા છે. મતિ જ્ઞાનનો નાશ થતો નથી પણ શુદ્ધભાવ આવવાથી મતિજ્ઞાન નિર્વિકલ્પદશાને લાવનારું બને છે.

અશુભભાવથી જે કેવળજ્ઞાન અવરાયું છે તે આવરણ નીકળી જાય અને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તે **નિષ્કામભાવ.** 

વર્તમાનમાં ભોગ સામગ્રી ભોગવવા છતાં નિર્લેપ રહેવું તે <u>નિર્લેપભાવ.</u> ઇરાદાપૂર્વક કોઈ પદાર્થની ઇચ્છા કરવી નહિ અને વ્યવહાર ચલાવવા અનાસક્ત ભાવે કામ કરવું તે <u>નિરીહભાવ.</u> અહીં સાક્ષીભાવ છે. તટસ્થભાવ છે.

જીવ - જીવની સાથેના સંબંધમાં નિરાળા રહેવું તે અસંગભાવ છે. દેહભાવની પૂર્તિ માટે જે જીવોનો સંગ કરવો તે સંગભાવ છે. જેની સાથે રહીએ છીએ તેના પ્રત્યે રાગ વિના પરોપકાર કરવો તે **અસંગભાવ** છે.

સકામભાવ, ઇચ્છાભાવ, સલેપભાવ, સંગભાવ આત્માને રતિ, અરતિ, ભય, શોક, ઉદ્ધેગ કરાવનારા છે જ્યારે નિષ્કામભાવ વગેરે ચાર ભાવો આત્માને અભય, અશોક અને સ્થિરભાવ આપનારા છે.

ઉપરના ચારભાવોને પુષ્ટ કરનાર આત્મા ધ્યાનમાં સહેલાઈથી જઈ શકે છે ત્યાં સ્થિરતા પામી શકે છે. તેના દ્વારા સમાધિમાં આગળ વધી યાવત્ કેવલજ્ઞાન પામી શકે છે.

કર્મબંદાનું મૂળ મોહનીયના શુભાશુભ ભાવો છે.

કર્મનો આદાર નામકર્મ છે, કર્મનું ફળ શાતા - અશાતા છે.

રાગથી જુદા પડેલા જ્ઞાનવડે આત્માનો અનુભવ થાય છે તેથી રાગથી ભિન્ન જ્ઞાનલક્ષણ સ્વરૂપ આત્માને જાણીને ભેદજ્ઞાનવડે આત્માનો અનુભવ કરવો તે સંવર દોર્મ છે. રાગની ધારાથી જુદી એવી પવિત્ર જ્ઞાનધારાવડે જે અવિચ્છ્રજ્ઞપણે આત્માને અનુભવે છે તે શુદ્ધજ્ઞાન - આનંદ સ્વરૂપ મોક્ષને પામે છે.

## અરિહંતને ઓળખતા આત્મા ઓળખાય છે.

"જે જાણતાં અહીંતને ગુણ દ્રવ્ય ને પર્યથપણે તે જીવ જાણે આત્મને તસુ મોહ પામે લય ખરે" પ્રવચનસાર ગા. ૮૦ કુંદકુંદાચાર્ચ.

જે ખરેખર દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયપણે અરિહંતને જાણે છે તે પોતાના આત્માને જાણે છે ને તેનો મોહ ક્ષય પામે છે. ચૈતન્ય સ્વરૂપ આત્મા તે દ્રવ્ય, જ્ઞાન-દર્શનાદિ તેના ગુણો અને કેવલજ્ઞાનાદિ તેના પર્યાય તે અરિહંત છે. અત્યારે આ ક્ષેત્રે ભલે અરિહંત નથી પણ અરિહંતનો નિર્ણય કરનાર આપણું જ્ઞાન તો છે ને ? બસ, એ જ્ઞાનને અરિહંતના સ્વરૂપ તરફ લંબાવતા ભાવભેદ નીકળી જાય છે ને ક્ષેત્રભેદ પણ નડતો નથી. જેની દૃષ્ટિ ઉપાદાન તરફ છે તે અરિહંતના સ્વરૂપનો નિર્ણય કરીને ક્ષેત્રભેદ કાઢી નાંખે છે. જ્ઞાનવડે અરિહંતના દ્રવ્ય-ગૂણ-પર્યાયને ધ્યાવતાં તેનો દર્શનમોહ વિલય પામે છે.

જેમ વાંસનું ઝાડ બહારના બીજા કોઈ સાધન વગર પોતપોતાની સાથે જ ઘસારા વડે અગ્નિરૂપ થઈ જાય છે તેમ આત્મા પોતે પોતાનામાં જ એકાગ્રતાના મંથન વડે પરમાત્મા થઈ જાય છે. જેમ વાંસમાં શક્તિરૂપે અગ્નિ ભરેલો છે તે વાંસ પોતે ઘસારા વડે વ્યક્તિ અગ્નિરૂપે પરિણામ પામી જાય છે. તેમ આત્મામાં પરમાત્મદશા શક્તિરૂપે પડી છે તે પર્યાયને એકાગ્ર કરીને સ્વભાવનું મંથન કરતા આત્મા પોતે પરમાત્મદશારૂપે પરિણમી જાય છે.

ચૈતન્ચરૂપી ક્ષેત્રમાં કલ્પનારૂપી બીજ પડ્યું છે તેથી ચિત્તરૂપી અંકુર થાય છે અને તે અંકુરમાંથી સંસારરૂપી વનખંડ ઉત્પન્ન થાય છે. જો કલ્પના રૂપી બીજ આત્મજ્ઞાનથી બળી જાય તો પછી તે વાસનારૂપી જળથી સારી રીતે સિંચાવા છતાં પણ ચિત્તરૂપી અંકુરને ઉત્પન્ન કરવામાં સમર્થ થતું નથી. જો ચૈતન્થરૂપ ક્ષેત્રમાં કલ્પના રૂપી બીજ ન પડે તો ચિત્તરૂપી અંકુરો ઉત્પન્ન થતો નથી કે જે અંકુરામાંથી સુખદુ:ખોરૂપી ફ્ળોવાળા શરીરરૂપી વૃક્ષો ઉત્પન્ન થાય છે.

ધ્યાન જયારે પરિપાકને પામે છે ત્યારે તેની પાસે ઇન્દ્રપદ પણ તુચ્છ લાગે છે. ધ્યાન ભવનો નાશ કરાવનારૂં છે. આત્માનો પરમાત્માની સાથે ધ્યાન દ્વારા મેળાપ થાય છે.

ધ્યાન સુધારસ પાન મગનતા, ભોજન સ્વગુણ ઉપભોગરે, રીઝ એકત્વતા તાનમેં વાજે, વાજિંત્ર સન્મુખ યોગરે. - દેવચંદ્રજી. દેખી રે તાહરું અંદ્ભૂત રૂપ, અચરિજ ભવિક અરૂપી પદ વહેજી. તાહરી ગત તું જાણે હો દેવ, સમરણ વાચક થશ કહેજી...

હે પ્રભો ! આપનું અદ્ભૂતરુપ નિહાળીને ભવ્યજીવો અરૂપીપદ-મોક્ષપદ પ્રાપ્ત કરે છે તે આશ્ચર્ચ છે. હે પ્રભો ! આ વિષયમાં આપની કળા આપ જ જાણો છો. હું તો માત્ર આપનું સ્મરણ - ભજન કરું છું. ચર્મચક્ષુવડે પરમાત્માના અદ્ભુત રૂપને નિહાળી શકાતું નથી. તર્ક ત્યાંથી પાછા ફરે છે, બુદ્ધિ જ્યાં પહોંચી શકતી નથી. જે મનની ગતિથી પર છે તે પરમાત્મા માત્ર અનુભવનો વિષય છે. તે પરમાત્માનું સ્વરૂપ અગમ, અગોચર છે.

આપ વીતરાંગ હોવા છતાં ભક્તજનોના કાર્યો આપના પ્રભાવથી કેવી રીતે સિદ્ધ થાય છે તે વિષય અમારા મન, બુદ્ધિ અને તર્કથી પર હોવાથી અમે તો માત્ર આપનું સ્મરણ અને ભજન જ કરીએ છીએ. આપની ભક્તિ જ અમને મોક્ષ આપશે એવી અમને દૃઢ શ્રદ્ધા છે.

# ध्यानं च निर्मले बोधे सदैव हि महात्मनाम् । क्षीणप्रायमलं हेम सदा कल्याणमेव हि ॥ १७४ ॥

નિર્મલ બોધ હોતે છતે મહાત્માઓને સદા ધ્યાન જ હોય છે. ક્ષીણ પ્રાયઃ મલવાળું સોનું સદાચ કલ્યાણ અર્થાત્ સુવર્ણમય જ હોય છે.

ઘાતીકર્મના સ્પષ્ટ ક્ષચોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલ નિર્મળબોધ હોતે છતે આ દૃષ્ટિમાં મહાત્માઓને ધ્યાન જ હોય છે. જ્ઞાન પ્રમાણે ધ્યાન હોય છે. જેમ જેમ જ્ઞાન નિર્મળ બનતું જાય છે તેમ તેમ ધ્યાન આત્મસાત્ થતું જાય છે અને તેના પરિણામે તેમાંથી સમાધિ પ્રગટે છે.

ज्ञानहशा के आड़री तेह यरण वियारो,

નિર્વિકત્પ ઉપયોગમાં, નહિ કર્મનો ચારો.... સીમંધર સ્વામી સવાસો ગાથા સ્તવન

આકરી એવી જ્ઞાનદશા અહિંયા પ્રગટ થયેલી છે જે ઉપયોગને વિષયમાં જવા દેતી નથી અને આત્માની પરમશાંત અવસ્થાની અનુભૂતિ કરાવે છે. ઉપયોગની વિશુદ્ધિ વધવાથી વિકલ્પો હવે આવી શકતા નથી તેથી નિર્વિકલ્પ ઉપયોગમાં કર્મનો પ્રવેશ થઇ શકતો નથી.

ध्यानमां भननुं नियमन होय छे.

સમાધિમાં મનનું અમન હોય છે.

શુદ્ધ સ્વરૂપની લીનતાથી ઘાતિકર્મો નાશ પામે છે. પદાર્થમાત્ર આકારવાળા છે. અવસ્થાવાળા છે. તેમાં વિવેક એ કરવાનો છે કે નિત્ય આકાર, નિત્ય અવસ્થા કેમ પ્રાપ્ત થાય ? આપણે જેટલા સ્વરૂપ પર્યાયો પામીએ તે આપણું સાચું ધન છે. આત્મામાં જ્ઞાન ગુણ વિકરોલો ન હોય તો અન્ય ગુણો જડ જેવા બની જાય. જ્ઞાન ચૈતન્યથી સઘળા ગુણો ચૈતન્ય બની રહે છે. પ્રજ્ઞા છીણી વડે રાગને છેદી નાંખવાથી જ્ઞાન જીવતું થાય છે. રાગ સાથે એકતા કરવાથી સતત આત્માનું ભાવમરણ થાય છે. રાગ સાથે એકતા કરવાથી સતત આત્માનું ભાવમરણ થાય છે. રાગ સાથે એકતા કરનારો મિથ્યાત્વરૂપી ચોદ્ધો ભેદજ્ઞાનરૂપી બાણ વડે મરી જાય છે. ધ્રુવચિદાનંદ તરફ વળેલું ધારાવાહી જ્ઞાન, શુદ્ધ આત્માને અનુભવતું થકું નિજ સ્વરૂપમાં વિશ્વામ પામે છે. જેમ ગંગાનદીનો પ્રવાહ અવિચ્છિન્ન ધારાએ સદા ય ચાલ્યા કરે છે તેમ ભેદજ્ઞાનરૂપી પવિત્ર ગંગાનદીનો

પ્રવાહ ચેતન્થ પહાડમાંથી નીકળેલો અવિચ્છિષ્ન ધારાએ કેવલજ્ઞાનરૂપી સમુદ્રમાં જઈને મળે છે.

आत्मा स्वच्छ शैतन्य समुद्र छे. समुद्र मेलो होय नहि. आत्माना शुद्ध झायङ स्वलावने नहि लेनारा घणा छवो परमां मूंत्राईने रागाहि साथे लेलसेलवालो अशुद्ध आत्मा क अनुलवे छे. એકલું पाणी मेलुं होय नहि, मेल तो हाहवनो छे. तेम झायङलाव पोते मेलो नथी, मेला तो हर्मसंयोगे थता रागाहि लावो छे. आवो निरंतर विवेङ ङरवा द्वारा शुद्धस्व३५ अनुलवाय छे. स्वलावनी सन्भुजतामां रागाहिनुं हर्तृत्व रहेतुं नथी. स्वलावनी विमुजतामां क ते अनुलवाय छे.

સુવર્ણ માટી સહિત જ ખાણમાંથી નીકળે છે તે વખતે સોનું કેવું ? એનો દાગીના વગેરેમાં ઉપયોગ કરી શકાય ? તેનો ભોગોપભોગ કરી શકાય ? જ્યારે ભક્ષીમાં નાંખી તેને તપાવવામાં આવે, રાસાયણિક પ્રક્રિયા કરવામાં આવે ત્યારે માટી નીકળી જતા સુવર્ણ સુવર્ણમયતાને પ્રાપ્ત કરે છે પછી હંમેશા સુવર્ણમય જ રહે છે. પછી દાગીના બનાવવામાં તેનો ઉપયોગ કરી શકાય છે. એની ભસ્મ બનાવી ખાવાથી શરીર સુવર્ણ જેવું બને છે. તે જ રીતે રત્ન જ્યારે ખાણમાંથી બહાર નીકળે ત્યારે તેની જ્યોતિ ટંકાઈ ગયેલી હોય છે પરંતુ તેને પણ શુદ્ધ કરવામાં આવ્યા પછી દૂષણ વિનાનું જ્યોતિવાળું રત્ને નિરંતર પ્રગારા મારે છે. તેના અલંકારો બનાવી શકાય છે. તેની ભસ્મો બનાવી ઔષધ તરીકે ઉપયોગમાં લઈ શકાય છે. તે જ રીતે રાગાદિનો મેલ નીકળી ગયા પછી બોધરૂપી નિર્મળ રત્ન અંદરમાં ઝળહળે છે. જે દરેક અવસ્થામાં ક્લ્યાણ સ્વરૂપ જ છે. સુવર્ણમાંથી મળ નીકળી જવાથી સુવર્ણમય અવસ્થાની પ્રાપ્તિ થતી હોવાથી સુવર્ણ હંમેશને માટે સુવર્ણમય જ રહે છે, તેમ બોધ નિર્મળ થયે છતે આત્મા આ દૃષ્ટિમાં નિરંતર ધ્યાનદશાવાળો જ રહે છે.

क्रेम सुवर्ण इही जगडतुं नथी. विपरिणाम पामतुं नथी तेम आ दृष्टिनो निर्मण जोध पण इयारेय विपरिणाम पामतो नथी. तेना द्वारा स्व-परनुं हंमेशने माटे इत्याण क्र थाय छे. सहणा इमेंथी मुझ्त जनेल परमात्मानुं ध्यान इरता आत्मा विशुद्ध अवस्थाने सहेलाईथी पामे छे. परमात्माने लक्ष्वाथी आत्मा परमात्मा जने छे माटे योगीपुरुषो निरंतर परमात्मानुं ध्यान धरे छे. ध्यानहशाने वरवाने माटे परमात्मा पुष्टालंजन छे. परमात्मानुं ध्यान समग्रहोषनाशङ रसायण छे. प्रमात्मा गुण्योमां तन्मय थतां, सेझ्तान थतां आत्माना द्वव्य-लाव रोगो नाश पामे छे.

ध्यानाज्जिनेश भवतो भविनः क्षणेन देहं विहाय परमात्मदशां व्रजन्ति, ( ५६थाश्रमंहिर स्त्रोत्र ) "પૃષ્ટ નિમિત્તાલંબન ધ્યાને, સ્વાલંબન લય ઠાને.

દેવચંદ્ર ગુણને એકતાને, પહોંચે પૂરણ થાને" મોરા સ્વામીહો તોરો ધ્યાન ધરિજે-દેવચંદ્રજી.

#### દારાળ અને ભમરી -

ભમરી ઇચળને ઉપાડીને પોતાના દરમાં રાખે છે પછી એને ડંખ મારે છે તેના કારણે ઇચળ તરફડે છે જ્યારે બીજો ડંખ મારે છે ત્યારે તે વધારે તરફડે છે પછી તે દરને માટીથી બંધ કરી આજુબાજુ રહેલા કાણામાંથી તેની આગળ સતત ગુંજરવ કર્યા કરે છે અને તેથી તે ઇચળ ભમરીના ધ્યાનમાં મરીને ભમરી થાય છે. તેમ સાધક આત્મા પણ પરમાત્માના ગુણોનું ધ્યાન કરતા પોતાના આત્માને ગુણોના માધ્યમે સૂક્ષ્મ બનાવે છે જેના દ્વારા પરમાત્માના અરૂપી સ્વરૂપની ચિંતવના થાય છે અને તે સ્વરૂપ ખૂબ ઘુંટાતા સાધક ધ્યાન અને સમાધિના રાજમાર્ગે આગળ વધે છે.

સાધનાના બહારના સાધનો એ સાધનાની જમાવટ છે. સાધકનો વ્યવહાર છે. જ્યારે અંદરના સાધનો એ સાધનાની સજાવટ છે. બહારના સાધનોની જમાવટનું પરિણામ છે. બાહ્યસાધના (ત્યાગ, તપ, સંયમ, વૈરાગ્ય) + અભ્યંતર સાધના (જ્ઞાન, ધ્યાનની નિશ્ચયાત્મક સાધના) = અખંડ મોક્ષ માર્ગ

કેવલી ભગવંતો આપણને સિદ્ધ સ્વરૂપે જુએ છે જ્યારે આપણે આપણને દેહધારી અને નામધારી તરીકે જોઈએ છીએ એ કેટલુ મોટું આશ્ચર્ય છે ? આ દૃષ્ટિમાં આત્મા પોતે પોતાને આંશિક પરમાત્મ સ્વરૂપે અનુભવે છે. આ દૃષ્ટિમાં મળતી શાંતિ સ્વાભાવિક હોય છે તેમ જ કાયમી હોય છે જયારે ભૌતિકપદાર્થો દ્વારા મળતી શાંતિ, સ્વસ્થતા એ ઔપાધિક છે. જે ચાલી જતા જીવને પાછી અશાંતિ, અસ્વસ્થતા શરૂ થઈ જાય છે. પોતાના ૬૦ હજાર દીકરાના એકસાથે થયેલ મૃત્યુના સમાચાર સાંભળી સગરચકીએ વજાઘાત અનુભવ્યો, અત્યંત દુ:ખમય અવસ્થા અનુભવી જયારે વૈરાગ્ય પામીને મિથિલા છોડીને ચારિબના માર્ગે ચાલી નીકળતા નમિને ઇન્દ્રે દેવમાયાથી આખી મિથિલા સળગતી અને રોકકળ કરતી બતાવી છતાં નમિનું એક રુવાડું પણ ફરકયું નહિ કારણ અંદરમાં તત્ત્વજ્ઞાન સ્પર્શી ગયેલ હતું. જેને પોતાના શરીરની પણ પરવા નહોતી એવાને મિથિલા બળે તો શું અસર થાય ? અસર તો તેને થાય કે જે તેને પોતાની માને.

આત્માનું જયારે પરમાત્મા સાથે મિલન થઈ જાય છે પછી જીવને બાહ્યસંયોગો, પરિસ્થિતિઓ, પ્રસંગો, તેમાં થતાં ફેરફારો કાંઇ જ અસર કરી શકતા નથી. જેણે પરને પર રૂપે ઓળખી લીધું છે તે હવે પરમાં શા માટે મૂંઝાય ? એટલા જ માટે અધ્યાત્મને પામેલ એક આત્મા લખે છે કે- આખું જગત સોનાનું થઈ જાય તો ય અમારે શું ? અમે તો તેનાથી તદ્દન નિરાળા છીએ. જ્યાં પરનો સંગ છે ત્યાં દુ:ખ છે. તે દુ:ખથી બચવા જ્ઞાનીઓ અસંગ થવાનું કહે છે અને તે અસંગ અવસ્થાને અનુભવવા માટે જેના આત્મા પર સત્ નો રંગ ચઢચો છે તેવા મહાપુરુષનો સંગ અર્થાત્ સત્સંગ કરવાનું કહે છે તેનો પરિચય તેનું દર્શન તેની ચેષ્ટા દ્વારા આત્મા પોતાની વર્તમાનની અસત્ અવસ્થાને ઓળખી તેના ઉપર વૈરાગ્ય કેળવી આગળ વધી શકે છે.

### सत्प्रवृत्तिपदं चेहासङ्गानुष्ठानसंज्ञितम् । महापथप्रयाणं यदनागामिपदावहम् ॥१७५॥

સત્ એટલે तत्त्वना मार्ગमां प्रवृत्ति ङरावनारुं पह. ९ असंगानुष्ठान नामनुं छे ते निर्वाणमार्गमां प्रयाण ङरावनार छे अने शाश्वत એवा मोक्षपहने प्राप्त ङरावनार छे.

સત્પ્રવૃત્તિપદ એ તત્ત્વમાર્ગમાં અસંગઅનુષ્ઠાન સંજ્ઞાવાળું છે કારણ કે અસંગ અનુષ્ઠાનમાં શાસ્ત્રની અપેક્ષા વિના પોતાની વિશિષ્ટ યોગ્યતાના બળે સહજ રીતે પ્રવૃત્તિ હોય છે. યાર પ્રકારના અનુષ્ઠાનમાં અસંગ અનુષ્ઠાન સૌથી ઉપર છે અને સૌથી શ્રેષ્ઠ છે. મોક્ષપદની નિક્ટમાં વર્તતા જીવને આ અનુષ્ઠાન હોય છે. અહિંયા આત્મા જે કાંઈ કરે છે તેમાં શાસ્ત્રનું અવલંબન લેવું પડતું નથી તેથી વિકલ્પનું ઉત્થાન થતું નથી. આત્મરવરૂપમાં રહીને જ બાહ્ય પ્રવૃત્તિ થાય છે. સત્પ્રવૃત્તિપદ એ નિર્વાણ તરફ લઈ જાય છે. અનાગામિપદ એટલે શાશ્વત્પદ મોક્ષ તેને પ્રાપ્ત કરાવનાર છે. અસંગ અનુષ્ઠાન આવ્યા પછી આત્મા નિર્વાણના માર્ગે સડસડાટ ચાલ્યો જાય છે પછી રૂકાવટ થતી નથી. રૂકાવટ કરનારા અશુભકર્મો, અશુભ અનુબંધો, વિકલ્પો એ બધું નીકળી ગયેલું હોય છે. ગાડીને જેમ સિગ્નલ મળે અને જેમ સડસડાટ પાટા ઉપર ચાલી જાય, સિગ્નલ મળ્યા પછી તે ક્યાંય અટકે નિર્દ તેમ અહિંયા અસંગ અનુષ્ઠાન રૂપ સિગ્નલ મળી ગયું હોવાથી હવે તેનું પ્રયાણ અસ્ખલિત રીતે ચાલ્યા કરે છે અને અંતે નિત્યપદને પ્રાપ્ત કરે છે.

બગ્રીસી ૨૪/૨૧ - પ્રભા દૃષ્ટિમાં સત્પ્રવૃત્તિપદ એ અસંગાનુષ્ઠાનની સંજ્ઞાવાળું છે. અને તે દંડ ૨િંત ચક્રભ્રમણ ન્યાયથી પૂર્વમાં કરેલ આત્માના શુદ્ધ પ્રયત્નથી પેદા થયેલા એવા સંસ્કારોથી સહજપણે મોક્ષનો હેતુરૂપ છે. દંડ સ્થાનીય પૂર્વનો અભ્યાસ છે. ચક્રભ્રમણ સ્થાનીય સંસ્કાર છે. જેમ દંડથી ચક્રને ફેરવ્યા બાદ દંડના અભાવમાં પણ ચક્રભ્રમણ ચાલુ રહે છે તેમ પૂર્વના અભ્યાસથી પેદા થયેલા સંસ્કાર દ્વારા આ દૃષ્ટિમાં ધ્યાન હોય છે.

ચારિત્રની વિશુદ્ધિ ખૂબ જ વધે છે અને ઉપશમભાવ આત્મસાત્ થાય છે ત્યારે જીવને અસંગ અનુષ્ઠાનની ભૂમિકા સર્જાય છે આ દૃષ્ટિમાં યોગચારિત્ર તેમજ ઉપયોગ ચારિત્ર બંને નિરતિયાર હોય છે. પરમાત્માની આજ્ઞા મુજબના અણીશુદ્ધ ચારિત્રને પાળનારા, અપ્રમત્ત જીવન જીવનારા, સંયમમાં લેશમાત્ર ડાઇને નિહ લાગવા દેનારા જીવોમાં અસંગ અનુષ્ઠાનની યોગ્યતા આવે છે. અભવ્યને યોગચારિત્ર નિર્મળ હોવા છતાં ઉપયોગ ચારિત્ર નથી માટે ત્યાં ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ નથી. અભવ્યને કાયયોગ સંબંધી વીર્યાંતરાયનો નિર્મળ ક્ષયોપશમ હોવા છતાં મનોયોગ સંબંધી વીર્યાંતરાયનો ક્ષયોપશમ નથી માટે પહેલું ગુણસ્થાનક પણ વાસ્તવિક નથી.

દ્રત્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી અપ્રતિબદ્ધપણે જીવવાની પરમાત્માની આજ્ઞા છે. એોદચિકભાવ જેમ આપણો નથી તેમ ક્ષાચોપશમિકભાવ પણ આપણો નથી - આ શ્રદ્ધા દઢ બને તો જ ઊંચી કોટિનો વૈરાગ્ય સ્પર્શે. અસંગ અનુષ્ઠાનને પામવા માટે ઊંચી કોટિનો શાસ્ત્રબોદા તેમજ અપ્રમત્તવાની પરાકાષ્ઠા જોઈએ. ત્રણે યોગમાંથી શૈથિલ્ય નીકળી જાય ત્યારે અસંગ બનાય. જયાં સુધી ક્ષીણમોહ વીતરાગતા ન આવે ત્યાં સુધી કયાંય પણ મૂંઝાવાનું નથી. વિષયોના આનંદમાં અટકનાર વૈરાગ્ય પામી શક્તો નથી ને ક્ષયોપશમભાવનાં ગુણોના આનંદમાં અટકનાર અસંગ અવસ્થા પામી શક્તો નથી. સંગમાં દુ.ખ અનુભવાય તો અસંગ થવાની ઇચ્છા જાગે. નમિને સંગમાં દુ.ખ સમજાઈ ગયું તો કાચી સેકન્ડમાં રાજપાટ, વેભવ અને પ્રાણયારી પત્નીઓને છોડીને ચાલી નીકળ્યા અને વૈરાગ્ય એવો ઊંચી કોટિનો સ્પર્શી ગયો કે ક્યાંય લેપાયા નહિ.

અરૂપી એવો આત્મા પોતાને ઉપયોગ સ્વરૂપે, જ્ઞાયક સ્વરૂપે સદાય જોતો નથી અને દેહરૂપે જુએ છે માટે જ રૂપી પદાર્થોનો સંગ એના આત્માને બગાડનારો બને છે. નિહ તો રૂપી પદાર્થોની તાકાત શું છે કે અરૂપી અને જ્ઞાનાનંદ સ્વરૂપી આત્માને બગાડી શકે ? વિકારી બોધ, મલિન બોધ, નબળો બોધ એ દેહને જ સતત દેખાડ્યા કરે છે અને દેહ તેમજ દેહસંબંધી પદાર્થોમાં જ મમત્વ કરાવે છે તેથી તેવા જીવને દેહરૂપી દેવળમાં રહેલા પરમાત્માના દર્શન થતા નથી. મંદિરમાં ગયા પછી મૂર્તિ રૂપે રહેલ પરમાત્માના દર્શન કરવા હોય તો દીવો પ્રગટાવવો પડે છે. દીવાના પ્રકાશમાં પરમાત્માના દર્શન થાય છે. તે જ રીતે દેહરૂપી દેવળમાં રહેલ પરમાત્માના દર્શન માટે જ્ઞાનપ્રકાશ જોઈએ. જ્ઞાનપ્રકાશ જવલંત બને તો પરમાત્માના દર્શન - પરમાત્માની અનુભૂતિ થઈ જાય. પરપદાર્થના સંગે જ્ઞાન મલિન બને છે. જ્ઞાન અવરાય છે અને તેથી આત્મપ્રદેશો ઉપર અજ્ઞાનનો અંધકાર છવાય છે.

અસંગ અનુષ્ઠાન निરાલંબન थोग स्वइप छे डारशड़े अनावंजन से संगत्थाग स्वइप ९ छे अने ते निरालंजन थोग क्षपड़श्रेणीमां मानेवो छे अने उपयारथी ते पहेवा - सातमा गुण स्थानड़े पण होय छे से वात योगविंशिड़ाना १९मां श्लोड़नी टीड़ामां डहेव छे आ उपरथी ससंग सनुष्ठान पण क्षपड़श्रेणीमां ९ संत्रवे सेम जेसे छे. सइपी सेवा परमात्माना गुणोनुं आवंजन ते निरालंजन थोग छे ९थारे प्रतिमानुं आवंजन डे समवसरणमां रहेवा परमात्मानुं आवंजन ते सावंजन थोग छे. निरालंजन थोग द्वारा आत्मा हुस्तर सेवा मोहने तरी જાય છે અને આ નિરાલંબન ચોગ જે ક્ષપકશ્રેણીમાં મનાચેલો છે તેને જ તીર્થાતરીચોવડે સમ્પ્રજ્ઞાત સમાધિ કહેવાય છે.

## प्रशान्तवाहितासंज्ञं विसभागपरिक्षयः शिववर्त्म ध्रवाध्वेति योगिभि गीयते ह्यदः ॥१७६॥

અસંગ અનુષ્ઠાન કે જેને અન્યદર્શનકારો ભિન્ન ભિન્ન નામથી સંબોધે છે તે નામને કહે છે.-આ અસંગ અનુષ્ઠાનને યોગીઓ પ્રશાંતવાહિતા, વિસભાગપરિક્ષય, શિવવર્ભ અને ધ્રુવાદવા એ નામે ઓળખે છે.

સાંખ્યો તેને પ્રશાંતવાહિતા કહે<sup>ં</sup> છે. પ્રશાંતવાહિતા એટલે જ્યાં એક સરખી શાંતરસની ધારા ચાલ્યા કરે. જ્યાં આત્મા સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરે છે અને સ્વરૂપમાંથી બહાર નીકળતો નથી તે પ્રશાંતવાહિતા છે.

બૌદ્ધો તેને વિસભાગ સંતતિ કહે છે. જેમકે એક જ ભવમાં મનુષ્ય, મનુષ્ય તરીકેની ધારા ચાલે તેને તેઓ સભાગ સંતતિ કહે છે અને મનુષ્યમાંથી દેવ થયો તે વિસભાગ સંતતિ છે. વળી પાછી દેવ, દેવ તરીકેની ધારા ચાલે તે સભાગ સંતતિ છે. તેમાંથી ભવ બદલાય એટલે વિસભાગ સંતતિ છે. આમ હવે જ્યાં વિસભાગ સંતતિનો ક્ષય થઈ જાય છે ત્યાર પછી આત્મા નિર્વાણને પામે છે.

શૈવ અર્થાત્ નૈયાચિકો તેને શિવવર્ત્મ કહે છે અર્થાત્ શિવ એટલે કલ્યાણ, મોક્ષ તેને પામવાનો માર્ગ તે શિવવર્ત્મ છે અર્થાત્ શિવવર્ત્મ કે જે અસંગ અનુષ્ઠાન સ્વરૂપ છે તે પામ્યા પછી જ આત્માનો મોક્ષ થાય છે.

મહાવ્રતિકો તેને ધ્રુવાધ્વા કહે છે. ધ્રુવ એટલે ત્રણે કાળમાં અચળ એવું જે મોક્ષપદ તેને પામવાનો માર્ગ તે ધ્રુવાધ્વા છે. ધ્રુવાધ્વા એટલે નિશ્ચિત માર્ગ અત્યાર સુધી આત્મા અસ્થિર માર્ગ પર, અધ્રુવ માર્ગ પર, સંસારના માર્ગ પર હતો તે હવે સ્થિર માર્ગ, ધ્રુવમાર્ગ પર આવ્યો.

આ પ્રમાણે ચોગીઓ વડે તે અસંગ અનુષ્ઠાન કહેવાય છે. પરના સંગે આત્મા રાગી-દ્વેષી બને છે અને તેથી સંસારમાં રખડે છે જ્યારે પરનો સંગ છોડી અસંગ દશાને પામે છે ત્યારે રાગ-દ્વેષથી મુક્ત થઈ વીતરાગ સર્વજ્ઞ બને છે.

# एतत्प्रसाधयत्याशु यद्योग्यस्यां व्यवस्थितः । एतत्पदावहैषैव तत्तत्रैतद्विदां मता ॥१७७॥

જે કારણથી આ દૃષ્ટિમાં રહેલો યોગી અસંગ અનુષ્ઠાનને જલ્દીથી સાધે છે તે કારણથી સત્પૃવૃત્તિપદને વહન કરનારી આ દૃષ્ટિ **તત્ર**= અસંગ અનુષ્ઠાનમાં યોગના જાણકારોને ઇષ્ટ છે.

આ દૃષ્ટિમાં રહેલો આત્મા શીદ્ર કેવલજ્ઞાનને પામે છે. આ દૃષ્ટિમાં વિશુદ્ધિ પરાકાષ્ઠાની બનેલી હોય છે. તેથી આ દૃષ્ટિ સત્પ્રવૃત્તિપદને વહન કરનારી છે. આ દૃષ્ટિમાં અનાલંબન યોગ હોય છે અને તે શીઘ કેવલફાનને આપનારો હોય છે. સામર્થ્યયોગથી ક્ષપકશ્રેણી અંતર્ગત આત્માને અભિષ્વંગ વિના પરતત્ત્વને જોવાની ઇચ્છા વર્તે છે અને પરતત્ત્વને જોયા પછી તે અંત પામે છે માટે અનાલંબન યોગ પરતત્ત્વ કે જે કેવલફાન સ્વરૂપ છે તે પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી વર્તે છે. કેવલફાન રૂપ પરતત્ત્વનું દર્શન થતાં તે ઇચ્છા સમાપ્ત થાય છે. આ વાત પંદરમાં ષોડશકના આઠમા શ્લોકમાં બતાવી છે.

અનાલંબન યોગ દ્વારા પરતત્ત્વરૂપ જે કેવલજ્ઞાનને પામવું તે જ ધ્યાનનું મુખ્ય ફળ છે કારણ કે કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયે છતે તેના સઘળા પ્રયોજનો સિદ્ધ થાય છે. આત્મા કૃતકૃત્ય બને છે. પુરુષાર્થ દ્વારા જે મેળવવાનું હતું તે હવે મળી ગયું છે, ઘાતિકર્મના નાશે કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ એ જીવનું લક્ષ્ય હતું કારણ કે જીવને સંસારમાં જે ચારગિત પરિભ્રમણનું, જન્મ - મરણનું તેમ જ રાગાદિ સંકલેશનું દુઃખ હતું તે ઘાતિકર્મના કારણે હતું અને એ ઘાતિકર્મોમાં પણ મોહનીયકર્મ એ પ્રબળ ઘાતિ અને સૂક્ષ્મઘાતિ હતું. તે ઘાતિ કર્મનો સંપૂર્ણ નાશ થતાં જીવ પૂર્ણજ્ઞાની અને પૂર્ણાનંદી બને છે. કૃતકૃત્ય બને છે અને આવું પરતત્ત્વરૂપ કેવલજ્ઞાન અનાલંબન યોગથી પ્રાપ્ત થાય છે. તે અનાલંબન યોગ ક્ષપકશ્રેણી કાલમાં હોય છે.

## સાતમી પ્રભાદૃષ્ટિનો સાર

આ દૃષ્ટિ ધ્યાનપ્રિયા હોય છે. તેથી વિકલ્પ કે જે અધ્યાત્મમાં રોગ સ્વરૂપ છે તેનો અભાવ હોય છે. સદા શુભ ધ્યાન વર્તે છે. તત્ત્વ પ્રતિપત્તિ અર્થાત્ તત્ત્વમાં રમણતા હોય છે. શબ્દાદિ વિષયો ઉપર વિજય મેળવ્યો હોવાથી ધ્યાનથી પેદા થયેલું સુખ હોય છે. વિશેષે કરીને શમથી યુક્ત આ દૃષ્ટિ છે કારણ કે વિવેકનું ફલ શમ છે.

સઘળું જે પરવશ છે તે દુઃખ છે અને સ્વવશ છે તે સુખ છે અને તેથી પુણ્યની અપેક્ષાવાળું સુખ પણ પરવશ હોવાથી તે દુઃખ જ છે. નિર્મળ બોદ્ય હોતે છતે મહાત્માઓને સદા ધ્યાન જ હોય છે. ક્ષીણપ્રાયઃ મલવાળું સોનું સદાય સુવર્ણમય જ હોય છે. અસંગ અનુષ્ઠાન તત્ત્વ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનારું છે અને નિર્વાણ માર્ગમાં પ્રયાણ કરાવનાર છે તેમજ શાશ્વત એવા મોક્ષપદને આપનાર છે.

આ અસંગ અનુષ્ઠાનને જ યોગીઓ પ્રશાંતવાહિતા, વિસભાગ પરિક્ષય, શિવવર્ત્મ અને ધ્રુવાધ્વા શબ્દ વડે વાચ્ય કરે છે. આ દૃષ્ટિમાં રહેલો યોગી અસંગ અનુષ્ઠાનને જલ્દીથી સાદ્યે છે તે કારણથી સત્પદને વહન કરનારી આ દૃષ્ટિ અસંગ અનુષ્ઠાનમાં યોગના જાણકારોને ઇષ્ટ છે.

# આઠમી પરાદૃષ્ટિ

# समाधिनिष्ठा तु परा तदासङ्गविवर्जिता । सात्मीकृतप्रवृत्तिश्च तदुत्तीर्णाशयेति च ॥१७८॥

આઠમી પરા દૃષ્ટિ સમાધિનિષ્ઠ છે. આસંગદોષથી રહિત છે. સાત્મીભૂત પ્રવૃત્તિવાળી અને તેનાથી ઉત્તીર્ણ આશચવાળી છે.

આ દૃષ્ટિમાં ચંદ્રની ચાંદની જેવો પ્રકાશ હોય છે. સાતમી દૃષ્ટિમાં સૂર્યના પ્રકાશ જેવો બોદ - પ્રકાશ કહ્યો હતો તેના કરતા આ દૃષ્ટિનો પ્રકાશ વિશેષ હોય છે. અહિંયા બોદ-પ્રકાશ કેવળ સૌમ્ય અને શાંત હોય છે. પૂર્ણિમાનો ચંદ્ર જેમ સોળે કળાએ ખીલેલો હોય છે તેમ આ દૃષ્ટિનો જ્ઞાન પ્રકાશ સંપૂર્ણપણે ખીલેલો છે. અહિંયા દ્યાતિકર્મમાત્રનો નાશ થયેલો હોવાથી આત્મા પરમાત્મા બને છે. કેવલજ્ઞાનનો દિવ્ય પ્રકાશ તેના આતમના આકાશે ઝળહળી રહ્યો છે જે લોકાલોકપ્રકાશક છે. અનંત આનંદવેદનરસ અનુભવાય છે. ઉપયોગ ઘાતિકર્મોના પિંજરામાંથી છૂટ્યો. ઉપયોગ અદ્વૈત બન્યો. પોતે પોતામાં સમાઈ ગયો.

#### અહિંયા ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિની વ્યાખ્યા કરે છે.

देशबन्धश्चित्तस्य धारणा (पा. ३/९) तेमां भोषवृत्ति आ प्रमाणे छे.

નાભિચક્ર, હૃદયક્રમલ, મસ્તક, નાસિકાગ્ર, જિલ્હાગ્ર ઇત્યાદિ દેશમાં તેમજ બાહ્ય વિષયમાં ચિત્તનો બંધ એટલે વિષયાન્તરનો પરિહાર કરવા વડે જે ચિત્તનું સ્થિરીકરણ તે ચિત્તની ધારણા કહેવાય છે.

મૈત્ર્યાદિથી વાસિત અંતઃકરણવાળા, ચમ-નિયમવાળા, આસન સિદ્ધ કરનારા, પ્રાણના વિક્ષેપનો ત્યાગ કરનારા, ઇન્દ્રિયોના સમુદાયનો નિરોધ કરનારા, રાગ - દ્વેષાદિ દ્વંદ્ધને જીતનારા, નિર્બાધપ્રદેશમાં સરળ કાયાવાળા પુરુષે નાસિકાના અગ્રભાગમાં સંપ્રજ્ઞાત સમાધિના અભ્યાસને માટે ચિત્તને સ્થિર કરવું જોઈએ.

### तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम् (३-२ पा.) लोजवृत्ति -

े नासिङाहिना अग्रભागाहि हेशमां चित्तने स्थिर डर्युं छे तेमां प्रत्यय - ज्ञाननी એકतानता - ज्ञाननो सदशप्रवाह ते ध्यान डहेवाय छे. अर्थात् विसदश परिणामनो परिहार डरवा द्वारा धारणामां ने विषयनुं आलंजन डरायुं छे तेना न आलंजन वडे डरीने सतत ज्ञाननी ઉत्पत्ति ते ध्यान छे.

ધ્યાન એજ વીર્યશક્તિ છે. દૃઢતા, એકાગ્રતા, ટેક એ વીર્યાંતરાયના ક્ષચોપશમભાવ છે. ધ્યાનમાં એકાગ્રતા મુખ્ય છે. પરમાં ઉપાદેય બુદ્ધિ કરવી निह. परने हेयर्पे क कार्युं सने परमां उपयोगने क्या हेवो निह तेम कर्मित्र केवो कि हैवा कि तेम कर्मित्र केवो कि होता वेहवो तेनुं नाम ध्यान छे. हेहाहि भावोने छोडी हीद्या होय छे सने परने प्रधानतया क्षणवानुं छोडी हीद्येस छे ते सप्रक्षासे ध्यान सिह्य छे छतां स्वरूप वेहन सने सत्तागत झेवजज्ञानने निरावरण इरवानी सप्रक्षासे ध्यान झियात्मई सेटले सिह्य पण छे. टूंझमां परमां सिह्य सने स्वमां सिह्य से ध्यान छे.

નિર્વિક્લાઇંચાન એટલે ન જાણવું. ન ઇચ્છવું. ન વિચારવું. ન સ્મરણ કરવું. અર્થાત્ Not going to know, Not to wish, Not to think, Not to Remember.

મન, વચન, કાયા આ ત્રણે યોગની સ્થિરતા એજ ધ્યાન. જેવું જીવનું શુદ્ધ સ્વરૂપ છે તેવું ધ્યાન થાય તો સ્વરૂપ સ્થિરતા આવે. સ્થિરતા આવવાથી શાંતિ મળે છે. અંતે તે શૂન્યતામાં અર્થાત્ નિર્વિકલ્પતામાં પરિણમે છે.

જેવું આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ છે તેવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને તે દશામાં રહેતા શીખવું તેને ધ્યાન કહેવાય છે. ધ્યાન એટલે શ્રમિત થયેલા મન, વચન, કાયાના યોગની જ્ઞાનપૂર્વકની વિશ્રાંતિ અર્થાત્ જ્ઞાનદશા. મન, વચન, કાયાના યોગની સિક્ચતાથી ઘસારો લાગે છે. અરૂપી અને રૂપી તત્ત્વની આ જ વિશેષતા છે. અરૂપી તત્ત્વો અક્રિય હોવાના કારણે એનો સતત વપરાશ થવા છતાં તેમાં ઘસારો લાગતો નથી અને તેથી તેઓ પોતાની અર્થક્રિયા સતત, સરળ અને સહજપણે કરે છે જ્યારે રૂપી તત્ત્વો સિક્ચ હોવાને કારણે તેની અર્થક્રિયા થતા તેમાં ફેરફાર થાય છે. ઘસારો લાગે છે માટે તેઓ સતત એક સરખી અર્થક્રિયા કરી શક્તા નથી.

निद्रामां पણ ત્રણે ચોગોને વિશ્વાન્તિ મળે છે પણ એ કર્મજનિત વિશ્વાન્તિ છે. વિકલ્પ વિનાની અંવસ્થા જે ધ્યાન છે તેનાથી ત્રણે ચોગોને વિશ્વાંતિ મળે છે જે કર્મના ક્ષચોપશમ જનિત અવસ્થા છે.

લક્ષ્ય સાથે એકાગ્રતા કરવાથી લક્ષ્યથી અભેદ થવાની શરૂઆત થાય છે. સાક્ષી બનવાથી અક્રિયતાની શરૂઆત થાય છે અને અંતે સાક્ષીભાવથી અતીત થવાથી સ્વરૂપમાં સ્થિત થવાય છે અને સસ્થિદાનંદ સ્વરૂપને પમાય છે. સહજતા પ્રાપ્ત થાય છે અને સક્રિયતા સમાપ્ત થાય છે.

એકાગ્રતા એ સ્થૂલ સાધના છે નિર્લેપતા-સાક્ષીભાવ એ સૂક્ષ્મસાધના છે. સ્વરૂપરમણતા, સ્વરૂપાનંદાવસ્થા એ શૂન્ય સાધના છે.

એકાગ્રતામાં લક્ષ્યની - ઇષ્ટની કલ્પના કરીને એકમના થઇ એને જોઇએ છીએ અને એનાથી વિખૂટા ન પડી જવાય - લક્ષ્યાંતર ન થઇ જાય એને માટે મથીએ છીએ. પ્રતિક્ષણે સાધકે પોતાના મનને અને પોતાની વૃત્તિને જોતા શીખવાનું છે. બાહ્ય દૃશ્યને નથી જોવાનું પરંતુ પોતાની અંતરદૃષ્ટિથી પોતાની દૃષ્ટિને જ જોવાની છે. મનને જોવા વડે કરીને જ મનનો નાશ થાય છે. મનને જોનારું બીજું મન આંતરમન નિર્દોષ હોય છે આને જ આંતરકિયા - આંતરખોજ - આત્માનો અવાજ - INTROSPECTION - આત્મનિરીક્ષણ કહેવાય છે. કાંટાથી જેમ કાંટો નીકળે તેમ નિર્દોષ મનથી સદોષ મન નાશ પામે છે. આત્માના જ્ઞાનને અવિનાશી બનાવવું હોય તો આત્માના પ્રદેશોનું ધ્યાન ધરવું જોઈએ અર્થાત્ આત્મ પ્રદેશોને સ્થિર કરીને ઉપયોગને તેમાં સ્થિર કરવાથી ઉપયોગ અવિનાશી બને છે.

#### तदेवार्थमात्रनिर्भास स्वरुपशुन्यमिव समाधि: (पा ३/३)

**વાસભાષ્ય -** ધ્યાતા, ધ્યેય અને ધ્યાન ત્રણેનો જેમાં બોધ હોય છે તે ધ્યાન કહેવાય છે અને ત્રણેનો જેમાં અભેદ હોય છે અર્થાત્ હું ધ્યાતા છું, અમુક ધ્યેય છે ઇત્યાદિ ભેદ જેમાં હોતો નથી એવો ધ્યાતાદિ ત્રણેનો લોલીભૂત પરિણામ તે સમાધિ છે. ધ્યેયાકારના ભાસવાળું ધ્યાન જ ધ્યેય સ્વભાવના આવેશથી જ્યારે પોતાના જ્ઞાનસ્વરૂપથી શૂન્ય જેવું થઇ જાય છે ત્યારે તે સમાધિ કહેવાય છે.

ભોજવૃત્તિ - ઉપર કહેલ સ્વરૂપવાળું ધ્યાન જેમાં અર્થ = ધ્યેય માત્ર જ ભાસિત છે અને જેમાં યોગીને પોતાના સ્વરૂપનું પણ સ્મરણ રહેતું નથી અર્થાત્ હું ધ્યાતા છું એવું જ્ઞાન પણ જેમાં રહેતું નથી એવો જે ધ્યેયાકાર માત્રનું અનુભવન તે સમાધિ છે. જે ધ્યાનમાં વિક્ષેપાન્તરનો ત્યાગ કરીને મન ધ્યેયમાં વિલીન થઈ જાય છે તે સમાધિ કહેવાય છે.

#### દેહભાવ જાય ત્યારે સમક્તિ આવે અને દેહભાન જાય ત્યારે સમાધિ આવે.

દયાનમાં કાલની દીર્ઘતા અને પરિણામની સૂક્ષ્મતા એ સમાધિ છે ધ્યાન એટલે એકમાત્ર ધ્યેયરૂપ પદાર્થને છોડીને બાકીના પદાર્થો સંબંધી ઇચ્છા, વિચાર રહિત અવસ્થા. જયારે ઇચ્છા અને વિચાર જેમાં શાંત થઇ ગયા છે તેવી અવસ્થાને સમાધિ કહેવાય છે. આસનસ્થ થવું અર્થાત્ કાયાથી સ્થિર રહેવું એ કાયયોગનું ધ્યાન છે. મૌન રહેવું તે વચનયોગનું ધ્યાન છે અને મનથી નિર્વિયાર બનવું - નિર્વિકલ્પ બનવું (મનનું મૌન) એ મનોયોગનું ધ્યાન છે.

જેમ आडाशने अञ्नि डे हिमनी डोई असर थती नथी तेम शुद्धात्माने विश्वना डोई जनावनी देशमात्र असर थती नथी. शून्य तत्त्व એटदे अउपीने अउपीनी विउद्ध असर नहि, अउपीने उपीनी डोई विउद्ध असर नहि अने उपीने अउपीनी डोई असर नहि. टूंडमां शून्य એटदे असरनो अलाव. શૂન્યાવકાશના કારણે જ થર્મીસમાં ઠંડી વસ્તુ ઠંડી રહે છે અને ગરમ વસ્તુ ગરમ રહે છે.

આત્માનો ज्ञान-हर्शननो ઉપયોગ આત્મપ્રદેશોનો આઘાર લઈને નીકળવા છતાં સ્વક્ષેત્રને જોતો નથી અને પરપદાર્થમાં સુખ બુદ્ધિએ ફરે છે તે જ જીવને કર્મબંધનું કારણ છે. ઉપયોગ પરપદાર્થમાં સુખ બુદ્ધિએ ફરે છે તેનાથી અશાતાવેદનીય બંધાય છે તે જ બતાવે છે કે જીવ સ્વક્ષેત્રે દૃષ્ટિ કરે તો કર્મનિર્જરા થાય. સુખના કાળે જીવની દૃષ્ટિ વ્યક્તિઓ અને વસ્તુઓ પર રહે છે. આત્મપ્રદેશો પર રહેતી નથી માટે જ ધ્યાનના ભેદો ષટ્ચક વગેરે અંદર બતાડેલ છે. તેનાથી આત્મ પ્રદેશો પર દૃષ્ટિ કરી સ્થિર થવાય અને બહારની વસ્તુઓ તથા વ્યક્તિઓ ઉપરની દૃષ્ટિ બંધ થાય.

આત્મપ્રદેશો એ ઉપયોગને રહેવા માટેનું ઘર છે. વસ્તુઓ અને વ્યક્તિઓ -ઉપયોગને માટે પર છે. પરમાં ઉપયોગને ક્યાંય સ્થિર થઈ શકાતું નથી માત્ર એકથી બીજા વિષયો પર દોડવાનું હોય છે. જેમાં થાકતા અંતે થોડા સમયે વિષયોથી દૂર જઈ નિદ્રામાં જવાનું છે ત્યાં પાછી શક્તિનો સંચય થવાથી જાગૃત થતાં પાછી વિષયો પ્રત્યે દોડ મૂકવાની છે. આ છે સંસારી જીવ માત્રનું જીવન. માટે જ પરમાં ન વસતા સ્વઘરમાં વસવું જોઈએ. એ માટે ધ્યાનાદિ સાધના છે. આત્માના પ્રદેશો ઉપર મનને સ્થિર કરવાનું છે.

જે જીવો પોતાના આત્મપ્રદેશો ઉપર દૃષ્ટિ કરતા નથી, પોતાના ઉપયોગમાં સ્થિર થતા નથી અને બહાર વસ્તુઓ અને વ્યક્તિઓમાં સુખ માની ઉપયોગને રાગાદિ ભાવે રમાડે છે તે જીવો માટે કુદરત શિક્ષા ઊભી કરે છે. શિક્ષા રુપે તેઓના આત્મ પ્રદેશો ઉપર અશાતા વેદનીય કર્મ બંધાય છે જેના ઉદયે આત્મપ્રદેશોને ભયંકર દુઃખ અનુભવવું પડે છે. જો ઉપયોગને પહેલેથી જ ઘરમાં રાખ્યો હોત તો આ સ્થિતિ ન થાત. અને આવા અશાતા વેદનીયના ઉદયે ભયંકર દુઃખને અનુભવતા આત્માઓ વિષયસુખ ભોગવવા માટે દીન-હીન અને અશક્ત બની જાય છે. વસ્તુઓ અને વ્યક્તિઓ બહાર છે. વિષય અને કષાયના પદાર્થો પણ બહાર છે. આત્મપ્રદેશો પર આ નથી છતાં આત્મપ્રદેશો પર આ ચિતરામણ થાય છે. જેના ઉદયે આત્મપ્રદેશોને માટે પ્રતિકૂળતાનું, અશાતાનું દૃશ્ય સર્જાય છે જે દુઃખ રૂપ છે. આત્મપ્રદેશોમાંથી તો માત્ર જ્ઞાન અને આનંદ જ નીકળે છે. તેથી ત્યાં ઉપયોગને સ્થિર કરતાં આનંદ અનુભવાશે.

ઉપાસના તત્ત્વમાં હજુ બહારનું આલંબન છે જ્યારે ધ્યાન સમાધિમાં તો તે નથી માટે ધર્માનુષ્ઠાનની ક્રિયા કરતા કરતા આત્મપ્રદેશોએ સ્થિર થવાનું છે અને બહારના આલંબનમાંથી સ્વાવલંબનમાં આવવાનું છે.

જેમ ડહોળાયેલા અસ્થિર પાણીમાં પ્રતિબિંબ પડી શકતું નથી તેમ અશાંત મનમાં આત્માનું દર્શન થતું નથી. સાધુપણું એટલા માટે ઊંચુ છે કે તેમનું મન શાંત હોય છે અને બાહ્ય જીવન નિરૂપાધિક હોય છે ધ્યાન - સમાધિ દ્વારા જ્યારે આપણે અશબ્દ - અરૂપી - અમૂર્ત દેશમાં પ્રવેશ કરશું ત્યારે જગતનો બાહ્ય કોલાહલ આપણને બાધક નહિ બને.

સ્વખની માફ્ક સંસારમાં મનથી બધું ઉત્પન્ન થાય છે અને મનનો નાશ થતાં મનનું કલ્પેલું જગત નાશ પામે છે. નિદ્રામાં અને સમાધિમાં મન જતું રહે છે અને જાગ્રત અવસ્થામાં તેને શાંત રાખ્યું હોય તો સ્વરૂપનો અનુભવ લેવામાં ઉપયોગી બને છે.

ध्यानमां 'ध्या' धातु ध्येय, विचारवुं अर्थमां छे अने ते तो मतिज्ञान स्वउप छे. - विचारवुं, धच्छवुं, चिंतववुं, मनन डरवुं आ अधा मतिज्ञानना पर्याय छे तो पछी डेवबज्ञानना छेव्वा जे पाया पेने पण ध्यान डह्युं छे ते डेवी रीते घटी शडे ? डेवबज्ञान थयुं એटबे विचारवानुं तो रह्युं निह.

तेनुं समाधान से छे हे त्यां ध्यान शण्हनो सर्थ स्थिरता छे. अछे योगनी स्थिरता ते ध्यान छे. ध्यानना पहेला जे पायाथी उपयोगनी स्थिरता सर्थता के ध्यानना पहेला जे पायाथी उपयोगनी स्थिरता सर्थत् अर्थात् अर्थात् अर्थात् अर्थाता थाय छे क्यारे छेल्ला जे पायाथी योगस्थेर्य आते छे अर्थात् अयोगी थवा द्वारा सिद्ध थवाय छे. हारिलद्रीय आवश्यक निर्युक्तिमां, ध्यानशतक क्लो. ८५-८६ नी टीक्तमां नीचे मुक्ज सेनी साक्षी कोवा मणे छे. ''एवं ध्यान शब्दस्यापि न विरोध: ''ध्ये – चिन्तायां'' 'ध्ये काय निरोधे,'' 'ध्ये अयोगित्वे'' से प्रमाणे पाठ छे सने तेथी 'ध्या' धातु केम यिंता सर्थमां छे तेम 'ध्या' धातु काय निरोध सने योग स्थेर्य सर्थमां पण छे सने तेथी शुक्तद्यानना जे पायामां योगनिरोध, योगस्थेर्य इप ध्यान धटे छे.

પશુ ઘરમાં પેસે તેને મારીને બહાર કાઢવો એ હઠયોગનો માર્ગ છે અને તેને ઘાસ દેખાડીને દૂર કરવો તે જ્ઞાનયોગનો માર્ગ છે. જ્ઞાનમાર્ગમાં આત્માનો સ્વભાવ વારંવાર યાદ રાખવાનો છે અને મન, પ્રાણ, ઇન્દ્રિયો અને શરીરના ધર્મોને ભૂલવાના છે. ચેતનના ઉપયોગે સમાધિ અને આનંદ રહે છે જ્યારે જડના ઉપયોગે સંસાર અને દુઃખ રહે છે. જેને આત્માનો ઉપયોગ કરતા આવડતું નથી તેને શાસ્ત્રો કૃપણ કહે છે. દરેક નાની નાની ક્રિયાઓમાં પણ સમભાવ અને જ્ઞાનનો ઉપયોગ કરતા આવડે તો બહારના સંભેગો પણ અનુકૂળ થઈ જાય છે. સમ્યગ્જ્ઞાન ચિત્તની શુદ્ધિ વિના થતું નથી અને ચિત્ત શુદ્ધિ શુભકર્મ અને ઉપાસના વગર થતી નથી.

#### આસંગદોષનો ત્થાગ

આ દૃષ્ટિમાં આસંગ અર્થાત્ આસક્તિ નામના દોષનો ત્યાગ હોય છે. પર દ્રવ્ય કે પરભાવમાં આસક્તિ ઉપજવી તે આસંગ છે. વીતરાગ સર્વજ્ઞ બનેલા પરમાત્માને તો સર્વથા આસક્તિ હોતી નથી પરંતુ તે પહેલા પણ શુદ્ધિ વધત્ા આસક્તિનો ત્યાગ હોય છે. સમાધિમાં આસંગ નામનો દોષ હોતો નથી અને તેથી જ ઉત્તરોત્તર વિશેષ સમાધિને પામતો તે આગળ વધે છે.

"અનુક્રમે સંચમશ્રેણી સ્પર્શતોજી, પામ્ચો ક્ષાચિકભાવ; સંચમશ્રેણી ફુલડે છે, પૂર્જુ પદ નિષ્પાપ…" ઉપા. ચશોવિજચજી.

તેરમાં ગુણસ્થાનક અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ હોય છે અને તે तात्विક સમાધિ છે. તેના હેતુભૂત સંપ્રજ્ઞાત સમાધિ તે પહેલા શ્રેણીમાં પણ હોય છે જે વસ્તુ કાર્યરૂપે થવાની હોય તેની છાયા તે પહેલેથી દેખાવા માંડે છે. જેમ સૂર્યોદય થવાનો હોય તે પહેલા અરૂણોદય થાય છે અને તે વખતે અંધકારનો નાશ થઈ ગયો છે, આછો પ્રકાશ પૃથ્વી ઉપર ફેલાવા માંડે છે તેમ તાત્વિક સમાધિ કે જે અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ છે, તેના હેતુભૂત સમાધિ શ્રેણિમાં પણ છે. કેમકે જેટલા જેટલા અંશે ધ્યાન પરિણમતું જાય છે તેટલા તેટલા અંશે સ્વરૂપમાં સ્થિરતા વધતી જાય છે અને સ્થિરતા તે સમાધિ છે. પરંતુ સંપૂર્ણ સ્વરૂપ સ્થિરતા તો મોહ અને અજ્ઞાનના નાશે પ્રગટતા કેવલજ્ઞાન વખતે હોય છે એટલા માટે જ ગ્રંથકાર પાતંજલ સૂત્રની સાસી આપીને ધ્યાન વિશેષ તે સમાધિ અથવા તો ધ્યાનનું ફલ સમાધિ કહી રહ્યા છે અને આ વાત શ્રેણીમાં જણાય છે માટે શ્રેણીમાં સંપ્રજ્ઞાત સમાધિથી આગળ વધેલો આત્મા ઉપર ઉપરના અધ્યવસાય સ્થાનને સ્પર્શતો સમાધિને વિશેષ વિશેષતર, વિશેષતમ બનાવે છે અને અંતે કેવલજ્ઞાનમાં તે પ્રકર્ષને પામે છે. (યોગવિંશિકા શ્લોક ૨૦ની ટીકામાં સંપ્રજ્ઞાત સમાધિ અને અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિની વાત કરી છે તેથી તેનું સ્વરૂપ ત્યાંથી જોવા યોગ્ય છે.)

આ દૃષ્ટિમાં ચંદનગંધન્થાયથી પ્રવૃત્તિ આત્મસાત્ થયેલી છે. પ્રવૃત્તિ કરવા માટેનો આશય આ દૃષ્ટિમાંથી નીકળી ગયેલો હોય છે કારણકે પ્રવૃત્તિ કરવા માટેનો આશય પેદા કરે તેવા વાસક ચિત્તનો અભાવ છે અર્થાત્ દરેક પ્રવૃત્તિ સામાયિક પૂર્વક થાય છે પણ વિકલપૂર્વક થતી નથી. પ્રવૃત્તિ પાછળ જેમ ઇચ્છા કારણ છે તેમ પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે સામાયિક પણ કારણ બની શકે છે. ઇચ્છા એ વિકલ્પ છે અને વિકલપૂર્વકની પ્રવૃત્તિ છઢાગુણદાણા સુધી જ જોવા મળે છે. સાતમા ગુણદાણાથી માંડીને તેરમા ગુણદાણા સુધી પ્રવૃત્તિનું નિયમન સામાયિકથી થાય છે. અર્થાત્ પ્રવૃત્તિ એ અઘાતીકર્મના ઉદયથી થતી હોવા છતાં કેવલી અમુક જ પ્રવૃત્તિ કરે છે અને બીજી નહિ. તેનું નિયમન કરનાર સામાયિક છે.

अध्यात्म-मत-परीक्षामां श्लोङ हें हैं है। श्लोमां अप्रमत्त गुणस्थानस्थी मांडीने तेरमा गुणहाणा सुधी थती प्रवृत्तिमां सामायिङ सरण छे. ते जताववा सज्युं छे हे, "सामायिकस्यैवोचितप्रवृत्तिहेतुत्त्वात्तदुक्तम् । समभावा सामाइयं तणकंचणसत्तुमित्त विसओत्ति । णिरिभस्संगं चित्तं उचियपवित्ति प्यहाणं च

ति ।" તૃણ, કંચન, શત્રુ, મિત્રના વિષયમાં સમભાવવાળું, ઉચિત પ્રવૃત્તિની પ્રધાનતાવાળું નિરિભિષ્વંગ એટલે આસક્તિ વિનાનું ચિત્ત એ જ સામાયિક છે.

જેમ ચંદનને પોતાની સુગંદાને ફેલાવવા માટે વાસકની અર્થાત્ વાસિત કરનારની અપેક્ષા નથી પણ ચંદનની ગંદા સ્વાભાવિક રીતે જ જંગલમાં ચારે બાજુ ફેલાઇ જાય છે તેમ આ દૃષ્ટિમાં રહેલા જીવનો ચિત્ત આશય પ્રવૃત્તિથી ઉત્તીર્ણ થયેલો છે અર્થાત્ ચિત્તને પ્રવૃત્તિ કરવા માટે કાંઇ જ કરવાપણું રહેતું નથી. ચિત્ત સ્વરૂપમાં જ વધુને વધુ ઠરતું જાય છે. ચિત્ત આત્મામાં જ લય પામતું જાય છે. જેમ જેમ સ્વરૂપમાં રહેવા રૂપ આ ગુણ વિકસતો જાય છે તેમ તેમ વીતરાગતાની માત્રા વધતી જાય છે અને અંતે ચથાખ્યાત ચારિત્ર અને સંપૂર્ણ સ્વરૂપસ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે.

પહેલા જીવ વાસનાવાળો હતો, રાગાદિ કલેશથી વાસિત હતો તેથી સઘળી પ્રવૃત્તિનું સંચાલન વાસનાચુક્ત ચિત્ત હારા થતું હતું પરંતુ હવે તો શ્રેણીમાં ચિત્ત સ્વરૂપમાં જ લચ પામવા માંડયું એટલે પ્રવૃત્તિ કરવામાં કારણભૂત રાગાદિ કલેશ વાસિત ચિત્ત ન રહ્યું અને તેથી જે કાંઈ પ્રવૃત્તિ થાય છે તે ચંદનગંધ ન્યાયથી સહજ થાય છે. શ્રેણીમાં વર્તતા જીવને વાંસલાથી છોલો કે ચંદનનો લેપ કરો અંદરથી સમતા, સમતા અને સમતા સિવાય બીજું કાંઈ નીકળતું નથી અને આ સમતા જ આખરે ઘનીભૂત બની વીતરાગતા રૂપે પરિણમે છે અને બારમા ગુણઠાણે પ્રગટ થયેલી વીતરાગતા જ અજ્ઞાનનો નાશ કરી જીવને સર્વજ્ઞકેવલી બનાવે છે. ત્યાં સંપૂર્ણપણે સ્વરૂપમાં રમણતા પ્રગટ થાય છે એટલે બદી જ પ્રવૃત્તિ ચંદનગંદા ન્યાયે ઉપર કહ્યું તેમ થયા કરે છે અહિંયા જે સમાધિ છે તે તાત્ત્વિક છે. પરાકાષ્ઠાની છે. તીર્થાંતરીયો જેને અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ કહે છે તે તેરમા ગુણસ્થાનકથી પ્રગટે છે એમ યોગવિંશિકાની વીસમા શ્લોકની ટીકામાં ઉપાદયાયજી મહારાજ જણાવે છે.

વળી અધ્યાત્મના જાણકાર કહે પણ છે -જિંહાં રાગ અને વળી દ્વેષ, તિહાં સર્વદા માનો કલેશ; ઉદાસીનતાનો જ્યાં વાસ, સકલ દુઃખનો છે ત્યાં નાશ.

# निराचारपदो ह्यस्यामितचारिववर्जितः । आरुढारोहणाभावगतिवत्त्वस्य चेष्टितम् ॥१७९॥

આ દૃષ્ટિમાં યોગી નિરાચારપદવાળો અને અતિચારથી રહિત હોય છે આરુઢને આરોહણના અભાવની જેમ એની ચેષ્ટા હોય છે.

આ દૃષ્ટિમાં રહેલા યોગીને પ્રતિક્રમણદિ રૂપ બાહ્ય આચારનો અભાવ હોવાથી નિરાચારપદવાળો હોય છે તથા અતિચારના કારણનો અભાવ હોવાથી विशेषे डरीने अतिचारथी रहित होय छे. निराचारपहवाणो डेम होय छे? तेमां हेत् डहे छे डे अहीं आचारथी જીतवा योग्य डर्मनो अलाव वर्ते छे.

ચોગસાધના માટે જે આચાર જરૂરી હતા તે સિદ્ધયોગી બનવાથી હવે ં જરૂરી ન રહ્યા. યોગારંભક દશામાં ઉપર ચઢવા માટે પ્રતિક્રમણાદિ આચારો આવશ્યક છે. અનાદિકાળથી આત્મામાં આચારપાલન પ્રત્યે પ્રમાદ, અવિધિ, ઉપેક્ષા, અનાદર, અબહ્માન પડેલા છે જે આત્માને સમ્ચગ્ આચારપાલન કરવા દેતા नथी અને मोक्षमार्गमां प्रतिजंधङ એવા संसारना आयारो तरङ જાવને હોંશે હોંશે પ્રવત્વિ છે જેનાથી આત્મામાં એક પ્રકારનો ક્રિયામલ પેદા થયો છે જે જીવના વિચારના માળખાને સતત કલ્ષિત કરે છે. સમ્યગ્ આચારમાં અનાદર, અરૂચિ એ અસદ્ વિચાર છે અને એ જ્યાં સુધી હોય ત્યાં સુધી યોગારંભક દશા આવે નહિ. જ્ઞાનીઓએ બતાવેલ સમ્યગ્ આચારનું વિદ્યા, બહુમાન, આદર પૂર્વક પાલન કરવાથી આત્મામાં પડેલ પ્રમાદ, અનાદર, ઉપેક્ષા રૂપ કિચામલ દૂર થતો જાય છે અને તેથી સાધક સાધનાના માર્ગે આગળ વધતો જાય છે તેમ કરતા કરતા જ્યારે યોગ ઉપર આરૂઢ થઈ જાય છે ત્યારે तेने ते जाह्यायार ३५ साधननी आवश्यङता रहेती नथी. डारशङे साधन તો ઉપર ચઢવા માટે હતું પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા તો આત્મામાં સંપૂર્ણ સમાધિ પામવા માટે હતી તેની પ્રાપ્તિ થતા તે સાધનનું હવે કોઈ પ્રયોજન રહેતું નથી. મન, વચન અને કાયાની રખલના એ અતિચારમાં હેતુ છે અને આત્મામાં સમાધિ વર્તતી હોવાના કારણે કોઈ યોગની સ્ખલના નથી માટે આ દૃષ્ટિમાં અતિચાર રહિતપણું હોય છે.

પર્વત ઉપર આરોહણ કરી તેના શિખરે પહોંચેલાને જેમ હવે ઉપર ચઢવાનું રહેતું નથી. ખોરાક દ્વારા જેનું પેટ ભરાઇ ગયું છે તેને જેમ ફરીથી ખાવાનું હોતું નથી. તેમ અધ્યાત્મની ટોચને પામેલાને હવે પામવાનું ન હોવાથી યોગારુઢ બનેલાને આરોહણ ક્રિયાના અભાવની જેમ પ્રતિક્રમણાદિ બાહ્ય ક્રિયાનો અભાવ હોય છે.

અહિંયા એક ખાસ ખ્યાલ રહે કે પ્રતિક્રમણાદિ બાહ્ય ક્રિયાનો અભાવ તેને હોય છે કે જેને આચારથી જીતવા યોગ્ય કર્મ બધા જ જીતાઈ ગયા છે અર્થાત્ આચારમાં દોષ લાગવાની, અતિચાર લાગવાની યોગ્યતા જ નાશ પામી ગઈ છે અને તે તો સિદ્ધયોગીને ઘટે છે. પોતાના પરિચયમાં આવતા હિંસક પ્રાણીઓ પણ હિંસાના ભાવને છોડી દઈ અહિંસક બને છે તે સિદ્ધયોગીપણું છે. જ્યાં સુધી આચારમાં સ્ખલના - અતિચાર લાગવાની લેશમાત્ર યોગ્યતા છે ત્યાં સુધી યોગારંભક દશા છે. યોગારુઢ દશા નથી અને આ દશા હોય ત્યાં सुधी जाह्य आयारोनी आवश्यङता छे तेनो निषेध ङरी शङाय नहि.

वर्तमानमां ध्यान हे लाप वगेरेनी तीव्रइचिने हारणे तेमां आनंह, એકાગ્રતા અનુભવતા આત્માને તેની જ ઉપયોગિતા દેખાય છે અને તેના કારणે પ્રતિક્રમણાદિ યોગો બીનજરૂરી દેખાય છે તે અંદરમાં પડેલ ક્રિયામલને આભારી છે. અદરમાં પડેલ ક્રિયામલ દૂર ન થાય ત્યાં સુધી આચારમાર્ગની ઉપયોગિતા ન સમજાય, ગૌણતા રહે તેથી તેને દૂર કરવા પ્રતિક્રમણાદિ યોગોને છોડી દેવા તેના કરતા તેના ઉપર આદર, બહુમાન કેળવી પોતાના દોષનું સંશોધન, નિંદા, જુગુપ્સા કરી તે યોગને સેવવામાં આવે તો અંદર પડેલ ક્રિયામલ દૂર થતાં જરૂર લાભ અનુભવાય. જ્ઞાનીઓએ બતાવેલ એક એક યોગ મોક્ષ આપવા સમર્થ છે. જો તેમાં સ્વરૂપનો રસ રેડતા આવડે તો.

મતિજ્ઞાનના ઉપયોગમાં આશય, ઉપયોગ અને લક્ષ્યની તીવ્રતાથી કોઇપણ યોગમાં રસની પરાકાષ્ઠા થતાં ક્ષપકશ્રેણી માંડી શકાય છે. અઇમુત્તાએ ઇરિયાવિંદ પડિક્કમતા ક્ષપકશ્રેણી માંડી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. પ્રભંજનાએ માત્ર 'વર' શબ્દના ચિંતનમાં ચઢતા ક્ષપકશ્રેણી માંડી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. આ બતાવે છે કે કોઇપણ યોગ નકામો નથી. બીનજરૂરી નથી.

એટલે જે વાત સિદ્ધયોગીને અનુસારે કહેવાયેલી છે તેનું અનુકરણ સામાન્ય યોગી કરે તો તે ન ચાલે. વિશેષ અવસ્થામાં કહેવાયેલી વાત જનસામાન્યને લાગુ ન પડે અને તેથી વર્તમાનમાં યોગારંભક દશામાં રહેલા જીવનું તો એ કર્તવ્ય છે કે એને એના વિચારાત્મક અંતરંગ ચિત્તની શુદ્ધિ ક્રિયા પ્રત્યેના આદર, બહુમાનથી ક્રિયામલને દૂર કરવા દ્વારા કરવી જોઇએ અને સંસ્કારાત્મક અંતરંગ ચિત્તની શુદ્ધિ ઉપયોગમાં પડેલ ખેદ, ઉદ્વેગ, ક્ષેપ, ઉત્થાન આદિ દોષોને દૂર કરવા પૂર્વક કરવી જોઇએ અને તે માટે તત્ત્વજ્ઞાનનું સતત અવલંબન લેવું જોઇએ.

બત્રીસી ૨૪/૨૮ માં ખાદ્યેલાને જેમ ફરીથી ખાવાની ઇચ્છા નથી હોતી તેમ આચારથી જીતવા યોગ્ય કર્મ એ भुक्त प्रायत्वात् - પ્રાયઃ ભોગવાઈ ગયેલા હોવાથી सिद्धत्वेन - કૃતકૃત્ય થયો હોવાથી પ્રતિક્રમણની ઇચ્છાનો જ નાશ થઈ જવાથી તે ક્રિયા નથી. અહિંયા સમાધિ વર્તે છે એટલે કોઈ પણ યોગની રખલના નથી અને તેથી અતિચાર રહિતતા છે. પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયાઓ તો સ્વરૂપાનંદને પામવા માટે હતી. હવે અહિંયા તો સ્વરૂપાનંદની મસ્તી અનુભવાય છે. ઉપયોગ અંદરમાં ને અંદર ઠરેલો છે. બહાર જતો નથી તેથી દોષ અતિચાર લાગવાની શક્યતા નથી. આરુટ ને આરોહણ જેમ હોતું નથી તેમ અહિંયા પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા હોતી નથી.

શંકા - જો પ્રતિક્રમણાદિ અનુષ્ઠાનો નથી હોતા તો પછી ભિક્ષાટનાદિરૂપ આચાર કેમ હોય છે ? અર્થાત્ કેવલી થયા પછી પ્રતિક્રમણાદિ ન હોવા છતાં ભિક્ષાટનાદિ આચાર કેમ હોય છે તેનો જવાબ આપે છે.

## रत्नादिशिक्षादम्भ्योऽन्या यथा हक्तन्नियोजने । तथाचारिक्रयाप्यस्य सैवान्या फलभेदतः ॥१८०॥

રત્નાદિની શિક્ષાદૃષ્ટિ તેના નિયોજનની દૃષ્ટિથી જેમ જુદી છે તે જ રીતે આ યોગીની આચારક્રિયા ફ્લભેદથી ભિક્ષ છે.

रत्नाहिन। अल्यासङावनी दृष्टिथी तिश्चयोषन - रत्नाहिन। विदेपारङावमां पेम दृष्टि भिश्न होय छे अर्थात् रत्नाहिना अल्यास ङावमां रत्नाहिना गुण होषने पारणवानी दृष्टि होय छे प्यारे रत्नाहिना वहेपारमां ङ्या रत्ननो वहेपार ङरवाथी वधारे वाभ ते दृष्टि होय छे. अर्थात् वहेपार इरती वजते रत्न ओछुं गुणवाणुं होय छतां तेनाथी भे वधु ङमाणी थाय तेम होय तो तेने पहेवा पसंह इरे छे तेम आ योगीनी भिक्षारनाहि द्विया पण्ण इवना भेहथी भिश्न होय छे ङारण हे पूर्वमां - आ दृष्टि पामता पहेवा भिक्षारनाहि द्वारा सांपरायिङ - ङाषायिङ ङर्भोनो नाश इरवो ते इव हतुं प्यारे हवे तो भवोपग्राही इर्म - अधाती इर्मनो नाश छे इव छे. आ दृष्टिमां रहेवो योगी आयार रहित प छे ङारण हे पहेवा भिक्षारनाहि धाती प्रवना आश्वयी अत्यारे हिया इराती हते तेने जपावानो आश्वय नथी तेथी पूर्वना आश्वयी अत्यारे हिया इराती न होवाथी हिया रहित प गणाय.

# तन्नियोगान्महात्मेह कृतकृत्यो यथा भवेत् । तथायं धर्मसंन्यासविनियोगान्महामुनिः ॥१८१॥

તે રત્નના નિયોગથી જેમ તે મહાતમાં - મોટો માણસ કૃતકૃત્ય થાય છે તેમ આ મહામુનિ ધર્મસંન્યાસના વિનિયોગથી કૃતકૃત્ય થાય છે.

રત્નના વહેપારમાં રત્ન પારખવાની શિક્ષા - અભ્યાસ લઇ લીધે છતે જેમ કોઇ રત્નનો વહેપારી રત્નના વહેપારથી લોકમાં મહાત્મા અર્થાત્ મોટો भाशस થયેલો ફૃતકૃત્ય થાય છે અર્થાત્ રત્નની પરીક્ષા હોવાને લીદી રત્નનો વહેપાર કરીને કરોડો રૂપિયા કમાઈને દુનિયામાં મોટો માણસ બને છે. સર્વત્ર માન, સન્માન, ખ્યાતિ, પ્રતિષ્ઠા મેળવે છે અને તેને લીદો પોતાને ફૃતકૃત્ય માને છે કારણ કે આ ભવમાં દુઃખ, દારિદ્ર ટળી ગયા અને સર્વ સુખની પ્રાપ્તિ થઈ તેથી ઘન સંપત્તિથી ધનવાન બનેલો પોતાને કૃતકૃત્ય માને છે તેમ આઠમી દૃષ્ટિમાં રહેલો યોગી ક્ષપકશ્રેણી દ્વારા ક્ષાયોપશમિક ધર્મના ત્યાગથી કેવલી બને છે. સંસારમાં ઘન પ્રાપ્તિએ ઉત્કૃષ્ટ ફળ છે તેમ અહિંયા કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ એ શ્રેષ્ઠ ફળ છે.

## द्वितीयाऽपूर्वकरणे मुख्योऽयमुपजायते । केवलश्रीस्ततश्चास्य निःसपत्ना सदोदया ॥१८२॥

દ્ધિતીય અપૂર્વકરણમાં આ મુખ્ય એવો ધર્મસંન્થાસ પ્રાપ્ત થાય છે. અને તેથી બીનહરીફ કલ્યાણકારી કેવલજ્ઞાનરૂપી લક્ષ્મી પ્રાપ્ત થાય છે.

પહેલું અપૂર્વકરણ સમ્ચક્ત્વ પામતા પહેલા જીવને ગ્રંથિભેદ કાલે હોય છે તેની અપેક્ષાએ શ્રેણીવર્તી આઠમા ગુણસ્થાનકે પ્રાપ્ત અપૂર્વકરણ એ દ્વિતીય અપૂર્વકરણ છે. તે વખતે ક્ષાચોપશમિક ધર્મસંન્થાસ મુખ્ય અર્થાત્ નિરૂપચરિત હોય છે અર્થાત્ અહિંયા ક્ષયોપશમ ભાવના જે ક્ષમાદિ ગુણો છે એનો ત્યાગ થાય છે અને એના દ્વારા અંતે આત્મા ક્ષાચિકભાવના ગુણોને પામે છે. ઉપયરિત ધર્મસંન્થાસ અર્થાત્ સાવધપ્રવૃત્તિના ત્યાગરૂપ ધર્મસંન્થાસ તો જીવને ચારિત્રની પ્રાપ્તિ કાલે હોય છે.

આ क्षायोपशमिङ धर्मसंन्यासर्प व्यापारथी योगीने प्रतिपातनो અભाव होवाथी सहा ઉદयवाणी અને નિःसपत्ना = शोड्यवगरनी અર्थात् જેની કોઈ હરીફાઈ કરી શકે નહિ તેવી કેવલજ્ઞાનરૂપી લક્ષ્મી પ્રાપ્ત થાય છે. સંસારમાં સ્ત્રીરૂપી લક્ષ્મી એની હરીફ બની શકે તેવી તેની સમાન શોક્ય સ્ત્રી હોય છે જ્યારે આ કેવલજ્ઞાન રૂપી લક્ષ્મી બીનહરીફ હોવાથી તે શોક્ય વગરની અર્થાત્ નિઃસપત્ના છે

सिंहावलोडित नीतिथी प्रस्तुत दृष्टि३५ वस्तुने निर्धारण डरवाने माटे इहे छे -

# स्थितः शीतांशुवज्जीवः प्रकृत्या भावशुद्धया । चन्द्रिकावच्च विज्ञानं तदावरणमभ्रवत् ॥१८३॥

स्वाભाविङ रीते ९ ભावनी शुद्धि थवाथी आ दृष्टिमां योगी यंद्रमानी ९ स्थित छे. यंद्रनी यंद्रिङाना ९ वुं तेनुं ज्ञान होय छे अने वाहणानी ९ म आवर्ण होय छे. આ દૃષ્ટિમાં રહેલ યોગી ભાવની શુદ્ધિ થવાથી પોતાની સ્વાભાવિક પ્રકૃતિવડે જ ચંદ્રમાની જેમ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિત છે પરંતુ અન્થવડે તે આત્મ સ્વરૂપમાં સ્થાપન કરાયો નથી. તાત્પર્ચ એ છે કે આ દૃષ્ટિમાં ઘાતી કર્મનો સથ થવાથી જીવ પોતાના સ્વભાવથી જ પોતાના આત્મસ્વરૂપમાં રહે છે. જેમ ચંદ્રમા વાદળાના ખસી જવાથી સ્વભાવથી જ પોતાના સ્વરૂપમાં રહે છે પરંતુ તેને પોતાના સ્વરૂપમાં રહેવા માટે બીજા કોઈની જરૂર પડતી નથી તેમ કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિથી આત્મા સ્વરૂપમાં રહે છે. ચંદ્રની ચાંદનીની જેમ તેનું કેવલજ્ઞાન હોય છે. અહિંયા કેવલજ્ઞાનને ચાંદનીની માત્ર ઉપમા જ આપી છે. પણ કોઈ ધર્મોથી બનેની સરખામણી કરી નથી કારણકે ચંદ્રની ચાંદની સઘળા લોકને પ્રકાશિત કરતી નથી જયારે કેવળજ્ઞાન તો સઘળા લોકના ચરાચર ત્રેકાલિક ભાવોને પ્રકાશિત કરતી કરનારું છે.

ચંદ્રમાને આવરનાર જેમ વાદળાઓ છે તેમ જ્ઞાનને આવરનારું જ્ઞાનાવરણ હોય છે.

ઉપમાનું પ્રસ્તુતમાં ચોજન કરે છે-

# घातिकर्माभ्रकल्पं तदुक्तयोगानिलाहतेः । यदाऽपैति तदा श्रीमान् जायते ज्ञानकेवली ॥१८४॥

ઉપર કહેલા યોગરૂપી પવનના અથડાવાથી વાદળાતુલ્ય ઘાતીકર્મ જ્યારે દૂર થાય છે ત્યારે શ્રીમાન = જ્ઞાનલક્ષ્મીવાળો યોગી કેવલજ્ઞાની બને છે.

ज्ञानावरणीयाहि घातीडमें से वाहणा थेवुं छे थेम यंद्रमा उपर वाहणो छवाई गया होय तो ते यंद्रमाना प्रडाशने ढांडी हे छे तेम घातिडमों सात्माना ज्ञान प्रडाशने सावरे छे. पवनना सथडावाथी वाहणा पसी थता यंद्रमानो प्रडाश यारे जालु ईलाय छे तेम धर्मसंन्यास३प तात्विड पराडमने डारणे साठमी दृष्टिमां रहेलो श्रीमान = ज्ञान३पी सक्ष्मीवाणो योगी डेवसज्ञानी थाय छे. डेवसज्ञान थवाथी शुं थाय छे ते डहे छे.

# क्षीणदोषोऽथ सर्वज्ञः सर्वलिब्धिफलान्वितः । परं परार्थं सम्पाद्य ततो योगान्तमश्नुते ॥१८५॥

ક્ષીણદોષવાળો, સર્વજ્ઞ અને સર્વલબ્લિના ફ્લથી યુક્ત એવો તે યોગી પ્રકૃષ્ટ પરોપકાર કરીને યોગના અંતને પામે છે.

सहाजा रागाहि होषोनो संपूर्ण क्षय थवाथी त्यारे ४ आवरण रहित ज्ञान थवावडे सर्वज्ञ जनेलो, अने औत्सुड्यनी निवृत्ति थवाथी सर्वलिधनुं इज ९ वृप्ति तेनाथी युड्त थयेलो, छवोना लव्यत्वने अनुसारे श्रेष्ठ ओवा सम्यडत्वाहि ३५ परोपडारनुं संपाहन डरीने त्यार पछीथी योगना अंते शैलेशी અવસ્થાને પામે છે. સદ્યળી લબ્દિઓનું ફળ આત્માને તૃપ્ત કરવાનું છે. ભૌતિક લબ્દિ પણ જીવ એટલા માટે ચાહે છે કે જેના કારણે સુખ મળે. આત્મા તૃપ્તિ અનુભવે અને આદ્યાત્મિક લબ્દિનું ફળ પણ તૃપ્તિ જ છે માત્ર પેલી તૃપ્તિ ક્ષણિક છે જ્યારે આ તૃપ્તિ કાયમી છે એટલો ફેર છે. સદ્યળા ઓત્સુકયની નિવૃત્તિ થવાથી આત્મા ઊંચામાં ઊંચી કોટિની તૃપ્તિ પામે છે. સ્વરૂપમાં સંપૂર્ણ પણે સમાઈ જવાથી સદ્યળા ઓત્સુકયની નિવૃત્તિ થાય છે અને આત્મા સ્વગુણોમાં તૃપ્તિને અનુભવે છે.

# અરિંહતનું સ્વરૂપ

ઘાતિકર્મના ક્ષચથી આત્મા વીતરાગ સર્વજ્ઞ પરમાત્મા બને છે. તે ૧૮ દોષથી રહિત અને સર્વગુણ સંપશ્ન હોય છે (૧) અજ્ઞાન (૨) નિદ્રા (૩) મિથ્યાત્વ (૪) હાસ્ય (૫) અરતિ (૬) રતિ (૭) શોક (૮) જુગુપ્સા (૯) ભય (૧૦) રાગ (૧૧) દ્વેષ (૧૨) અવિરતિ (૧૩) વેદોદય (કામ) (૧૪) દાનાંતરાય (૧૫) લાભાંતરાય (૧૬) વીર્યાંતરાય (૧૭) ભોગાંતરાય (૧૮) ઉપભોગાંતરાય.

આ ૧૮ દોષથી રહિત શ્રી જિન - વીતરાગ પરમાત્મા હોય છે અને સાઇક આવા પરમાત્માનું આલંબન લઇ તેમની ભક્તિ કરે છે તેથી તે પણ તેમના જેવો થાય છે.

એ અઢાર દૂષણ वर्षित तनु मुनि पन वृन्हे गाया.

અવि२ति ३५५ होष - निर्पण निर्दूषण मन भाया... हो मस्ति.

ઇણવિદ્ય પરખી મન વિશરામી જિનવર ગુણ જે ગાવે

દીનબંધુની મહેર નજરથી આનંદઘન પદ પાવે... હોમલ્લિ.... આનંદઘનજી.

એ અઢાર દોષોથી રહિત સ્વરૂપવાળા આપ છો કે જેના ગુણોનું ગાન મુનિવૃંદોએ કર્યું છે. આ સ્તવનમાં અવિરતિ વગેરે દોષોનું રૂપક અલંકારથી વર્ણન કર્યું છે. અને નિર્દૂષણતાથી એટલે સદ્દ્ર્યુણોથી આપ અમને પ્રિય લાગો છો.

અજ્ઞાનદશા, નિદ્રા, સ્વખ્નાવસ્થા, ભગ્રતઅવસ્થા, મિથ્યાત્વ વગેરેને હલક્ટ સ્ત્રીઓના રૂપકથી વર્ણવેલ છે. છ ક્ષાયો નાશી જવાથી તેને કૂતરાની ગતિ સાથે ઘટાવેલ છે તથા સામેથી જ્ઞાન, ઉજાગરતા, સમ્યક્ત્વ, ચારિત્રશ્નેણિ પર ચડવું, નિષ્કામીપણું, અભયદાન, પૂર્ણલાભ, પૂર્ણવીર્ય, પૂર્ણભોગ, ઉપભોગ વગેરે ગુણોનું વર્ણન પણ તેમાં જ છે.

ઉપર જણાવેલા અઢાર દોષ રહિત હોવાથી પરીક્ષા કર્યા પછી જે જીવો મનને શાંતિ આપે તેવા ઉચ્ચ ગુણોના ભંડાર એવા શ્રી જિનેશ્વર પરમાત્માના ગુણોનું ગાન કરે છે તેઓ દીનબંધુ પ્રભુની મહેર નજર - કૃપાદૃષ્ટિ પામી આનંદઘનપદ - મોક્ષપદ પ્રાપ્ત કરે છે.

નિદ્રા, સ્વપ્ન, જાગ્રત અને ઉજાગર આ ચાર પ્રકારની દશામાંથી પ્રભુએ ચોથી એવી ઉજાગર દશા કે જે સાદિ અનંત કાળ સુધી અનંત સમાધિમાં લીન રહેવારૂપ છે તેને પ્રાપ્ત કરી.

અંતરાય કર્મના પાંચ ભેદોનો નાશ થવાથી અક્ષયદાનાદિક પાંચ ગુણો કેવા પ્રકારે ઉત્પન્ન થાય છે તે માટે દેવચંદ્રજી મહારાજ લખે છે.

અ-ક્ષય દાન અ-ચિંતના લાભ અ-ચત્ને ભોગ હો જિનજી !

વીર્ચ શક્તિ અ-પ્રયાસતા શુદ્ધ સ્વ-ગુણ ઉપભોગ હોજિનજી - દેવચંદ્રજી.

હે પ્રભુ ! તમારો વીર્ચગુણ સર્વગુણને સહાય આપે છે. વીર્ચગુણની સહાય વિના કોઈપણ ગુણ પોતાનું કાર્ચ કરી શકે નિહ. તેમ જ્ઞાન ગુણના ઉપયોગ વિના વીર્ચ સ્કૂરી શકે નિહ તેથી વીર્ચને સહાય જ્ઞાનગુણની છે તથા જ્ઞાનમાં જે રમણતા છે તે ચારિત્ર ગુણની સહાય છે અને આત્મા પરમાં રમણતા નથી કરતો તે ચારિત્રને જ્ઞાનગુણની સહાય છે. આમ એક એક ગુણને અનંત ગુણની સહાય છે.

हे प्रभु ! तमे प्रति समये अनंत स्वगुशसहायरूप अनंतु हान हो छो पण डोई वजते क्षय पामता नथी माटे अक्षय होते छते हान आपो छो अवो हानगुण तमारे विषे छे. એક गुणने जील गुणनी सहाय मणे छे ते बाल छे जीलने तो चिंतच्या पछी - विचार्या पछी ते बाल थाय छे अने ते पण निश्चित नहीं डे बाल थशे ल. क्यारे हे प्रभु ! आपने तो चित्तना विडल्परूप अर्थीपणुं नथी तो पण अनंतो बाल छे, आप अण्डिंत्या बालना धणी छो अवो बालगुण आपने वर्ते छे. वजी हे प्रभु ! तमे पोताना पर्यायने प्रति समये लोगवो छो पण प्रयत्न विना लोगवो छो. लुवना सर्वगुणनी प्रवृत्तिमां सहायङ वीर्य ते तो हे प्रभु ! आपने अनंतु स्डूरी रह्युं छे अने वजी ते प्रयास विना स्डूरे छे माटे आपने अप्रयासी वीर्य छे. वजी शुद्ध स्वालाविङ ले स्वगुण तेनो उपलोग आपने छे. पांच अंतरायनी प्रवृत्तिना क्षय थवाथी पांच गुण प्रगट्या छे, એटले हे प्रभुल ! आपने स्वरूपनुं हान, स्वरूपनो बाल, स्वपर्यायनो लोग, स्वगुणनो उपलोग अने सर्वगुणनी प्रवृत्तिमां सहायङ अप्रयासी वीर्य से रीते धर्म प्रगट थथा छे.

વીતરાગમાંથી વાત્સલ્ય - પ્રેમ ઝરે છે, દ્વેષ કયારે પણ ઝરે નહિ. વીતરાગતાને કારણે સમતોલ હોય, કયાંય ઢળે નહિ તેથી ન્યાય હોય આમ વીતરાગતાથી પ્રભુ સાચા ન્યાયાધીશ છે. જ્યારે ચાર છાદ્મસ્થિક જ્ઞાન એ પરમાર્થથી અજ્ઞાન છે કારણ કે તે અપૂર્ણ જ્ઞાન છે. તેમાં ભૂલચૂક થવાનો સંભવ છે. પરમાત્મા સર્વશક્તિમાન છે. જે સર્વશક્તિમાન હોય તે બીજાનું રક્ષણ કરી શકે સાચા માર્ગે વાળી શકે. આમ પ્રભુ શક્તિમાન હોવાથી નેતા છે અને તેથી સમ્ચગ્નીતિ પણ તેમનામાં ઘટે છે. તેમજ પ્રભુ સર્વજ્ઞ છે. સર્વજ્ઞ હોવાથી પ્રમાણ છે માટે સાચી પ્રામાણિકતા પણ તેમનામાં ઘટે છે.

પરમાત્માને તેરમા ગુણસ્થાનકે શુક્લલેશ્યા હોય છે તે શુભ વર્ગણાના પુદ્ગલરૂપ છે. સર્વ સંવર નથી, આશ્રવ છે. અલ્પ કર્મબંધ છે માટે સર્વથી અબંધ અવસ્થા નથી. દેશથી અઘાતિકર્મની નિર્જરા છે, સર્વથી નહીં. અહીં સત્તામાં ૮૫ પ્રકૃતિ છે, ઉદયમાં ૪૨ પ્રકૃતિ છે અને બંધમાં એક માત્ર શાતા વેદનીય છે. જીવ જે રીતે અને જેટલા પ્રમાણમાં કર્મબંધ કરે છે તે જીવની પુદ્ગલ પરત્વેની ભૂલને આભારી છે. કંઇક અંશે પુદ્ગલ સાથે કર્તા, ભોક્તા ભાવનો સંબંધ છે. કેવળી થતા પહેલાની ભૂલો વડે જે અઘાતિ કર્મ અઘાતિ તરીકે બંધાયું છે તે કેવળજ્ઞાન થયા પછી પણ ચાલુ રહે છે. પણ કેવળી થયા પછી બંધમાં ભૂલ થતી નથી.માત્ર શાતાનો બંધ બે સમય પૂરતો હોય છે.

પ્રભુને ચાર ઘાતિકર્મનો ક્ષય થવાથી કેવલજ્ઞાન-કેવલદર્શન પ્રગટે છે તે વખતે ચાર અઘાતિ કર્મો કેવા હોય છે તે કહે છે. ઘાતિ કર્મોનો નાશ થયા પછી અઘાતિ કર્મોનું જોર ચાલતું નથી. અઘાતિ કર્મો તદ્દન બળીને રાખ થયેલી સિંદરી જેવા શિથિલ થઈ જાય છે. તે ફક્ત આકાર રૂપે જ રહે છે. જેમ બળેલી સીંદરીની રાખને પવન ન લાગે અથવા કોઈ અડે નહિં ત્યાં સુધી તેનો આકાર એમને એમ કાયમ રહે છે. તે પ્રમાણે અઘાતિ કર્મો પણ આયુષ્ય કર્મરૂપી પવનનો ઝપાટો ન લાગે, દેહનો નાશ ન થાય ત્યાં સુધી જ કાયમ રહે છે.

મોહનીય કર્મના સદ્ભાવમાં વેદનીયકર્મ પહેલા સુખદુ:ખની લાગણી ઉત્પન્ન કરતું હતું. તે અસર હવે સંપૂર્ણ નષ્ટ થઈ ગઈ. માત્ર શાતા-અશાતા બહાર દૃશ્યરૂપે રહી. અંદરથી તો અનંત આનંદ વેદન જ અનુભવાય છે.

નામ તથા ગોત્રકર્મ જે દેહભાવ અને અભિમાન પોષવાના નિમિત્ત બનતા હતા તે હવે આત્મભાવ કારક અને પૂર્ણપ્રભુતાદર્શક બને છે. આયુષ્ય કર્મ જે દેહ મૂર્ચ્કાવર્દીક બનતું હતું તે હવે ફક્ત લોકોપકારક બની રહે છે. આ પ્રમાણે ચારે ય અઘાતિકર્મ સત્તા વિનાના બની જાય છે અને માત્ર આકારરૂપે રહી જાય છે, ઘાતિકર્મની સીધી અસર ઉપયોગ ઉપર પડે છે જ્યારે અઘાતિકર્મની સીધી અસર આત્મપ્રદેશો અને દેહ ઉપર થાય છે.

તીર્થંકર પરમાત્માનો દેહ ભસ્મીભૂત થાય છે. સમવસરણનું વિસર્જન શાય છે. જયારે તેમનું કેવલજ્ઞાન નિર્વાણ પછી પણ મોક્ષમાં સાથે રહે છે આ પરમાત્મ તત્ત્વની વિશેષતા છે.

વીતરાગ સર્વજ્ઞ બનેલા તે આત્માઓ પોતાના તથાપ્રકારના કર્મના ઉદયે પૃથ્વી પર વિચરી ભવ્ય જીવોને તેમની ચોગ્યતા અનુસાર દેશના આપે છે. આદિ-વ્યાદિ અને ઉપાદિના ત્રિવિદ તાપથી તપ્ત બનેલા જુવોને જિનવાણીનું અમૃતપાન કરાવી તેમના વિષય - કષાયના રસને નીચોવી નાંખે છે. શાંતરસનો પ્રવાહ તેમના આત્મામાં પ્રગટાવે છે. જેના પ્રભાવે ભવ્ય જીવો પોતાની યોગ્યતા અનુસાર સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ રૂપ દર્મ પામે છે. તેમાં પણ તારક તીર્થકર પરમાત્માઓ તો કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી દરરોજ બે પ્રહર દેશના આપે છે. કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી તરત જ દાર્મતીર્થ પ્રવત્તવિ છે. ચતુર્વિદ સંઘની સ્થાપના કરે છે અને ભવ્યજીવો ઉપર નિરંતર ઉપકાર કરતા વિચરે છે અને આ રીતે ઉપકાર કરતા યોગના અંતને અર્થાત્ ચોદમા ગુણસ્થાનકની શૈલેશી અવસ્થાને પામે છે અર્થાત્ અહિંયા આત્મા ત્રણે યોગનો નિરોદ કરેલો હોવાથી પર્વતની જેમ નિષ્મકંપ હોય છે.

# तत्र द्वागेव भगवानयोगाद्योगसत्तमात् । भवव्याधिक्षयं कृत्वा निर्वाणं लभते परम् ॥१८६॥

ત્યાંજ જલ્દીથી યોગોમાં શ્રેષ્ઠ એવા અયોગ નામના યોગથી ભવરૂપી વ્યાધિનો ક્ષય કરીને ભગવાન પરમનિર્વાણને પામે છે.

તે શૈલેશી અવસ્થામાં ભગવાન એવો આ દૃષ્ટિમાં રહેલો યોગી યોગોમાં પ્રધાન એવા અયોગ નામના યોગથી - શૈલેશીમાં બ્રણે યોગના વ્યાપારથી રહિત હોવાથી યોગ નિરોધ નામના શૈલેશી યોગથી ભવરૂપી વ્યાધિનો સર્વપ્રકારે ક્ષય કરીને ભાવ નિર્વાણ અર્થાત્ તાત્ત્વિક નિર્વાણને પામે છે. ભાવ નિર્વાણ એટલા માટે કહ્યું કે સંસારમાં જન્મ પામ્યા પછી મૃત્યુ પામવા રૂપ દ્રવ્ય નિર્વાણ તો જીવે અનંતીવાર કર્યું પણ હવે એવી અવસ્થાને પામે છે કે જ્યાંથી કયારે પણ પાછા સંસારમાં આવવાનું નથી.

તીર્થંકર પરમાત્માઓ તેમ જ સામાન્ય કેવલીઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી ભવ્ય જીવો ઉપર ઉપકાર કરે છે. પોતે કૃતકૃત્ય બન્યા છે. હવે જીવો પાસે તેમને કોઈ અપેક્ષા નથી છતા નિઃસ્વાર્થ ભાવે પરોપકાર કરે છે તો આપણે તો હજુ કૃતકૃત્ય થયા નથી, વીતરાગ સર્વજ્ઞ બનવારૂપ પ્રયોજન બાકી છે તો તેવા આત્માએ તો આ જગતમાં કેટલો પરોપકાર કરવો જોઈએ તે વિચાર માંગે છે. અનંત કાળથી અનંતાનંત આત્માઓ પાસેથી લેવાની વૃત્તિ રાખીને ભવોભવ કર્મસત્તાના ગુનેગાર બન્યા છીએ અને જગતના દેવાદાર થયા છીએ. હવે લેવાની વૃત્તિ છોડીને આપવાની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિવાળા બનશું અને આપ્યા પછી આપ્યાનો ગર્વ ન કરતાં અંદરમાં સમાઇ જઇશું ત્યારે સંસારના બંધનોમાંથી છૂટી શકશું.

ઉપમિતિકાર લખે છે કે શક્તિ હોતે છતે સઘળા જીવોના ચિત્તનું રંજન કરવું જોઈએ. શક્તિ આવ્યા પછી આપણે પરોપકાર ન કરીએ તો આપણે ગુનેગાર છીએ અને શક્તિ ન હોતે છતે પરોપકાર કરવા જઈએ તો પણ દોષિત છીએ.

પરોપકારવૃત્તિ ઓછી કરવા માટે અર્થાત્ એકતા વધારવા માટે પરોપકાર કરવાનો છે. જેને આપણે પોતાના માન્યા છે તેમની સેવા કરીએ છીએ ત્યારે આપણે તેમના ઉપર ઉપકાર કરીએ છીએ એવું આપણને લાગતું નથી. આપણે તેવું માનતા પણ નથી. કોઈ પારકા ઘરની કન્યાને પરણીને સ્ત્રી બનાવ્યા પછી તેને માટે ગમે તેટલો પૈસો ખરચવામાં પરોપકાર લાગતો નથી. કોઈના પુત્રને દત્તક તરીકે સ્વીકાર્યા પછી તેને વારસામાં બધો પૈસો આપી દેવામાં પરોપકાર લાગતો નથી પણ ગરીબના છોકરાને બે પૈસા આપવામાં પરોપકાર લાગે છે તેનું કારણ ખરી રીતે જોતાં તો પ્રાણીમાત્ર આપણા નજીકના સગા છે છતાં અજ્ઞાનથી આપણે થોડાકને પોતાના સગા માનીએ છીએ બાકીનાને પારકા માનીએ છીએ તે છે. આત્મજ્ઞાનીને વસુદ્યેવ કુટુંબ હોય છે. તેથી તેને હું પરોપકાર કરું છું એમ લાગતું નથી.

જેમ સામાન્ય માનવીને પોતાનું ઘર પોતાનું લાગે છે તેમ આત્મજ્ઞાનીને આખું બ્રહ્માંડ પોતાનું લાગે છે.

જે માણસને એમ લાગે છે કે બીજા શરીરોમાં પણ હું છું તેને એમ પણ લાગે છે કે બીજા શરીરોમાં પણ હું કામ કરુ છું. તમે બધા પ્રાણીઓને તમારા ભાવથી સમજાવી શકો કે હું તમારો છું તો બધા પ્રાણીઓ તમને તેવા ભાવથી જણાવશે કે અમે તમારા છીએ. તે વખતે તમારી મિલ્કત ઉપર આખા જગતનો હક રહેશે અને જગત તમને પોતાના માની તમારા માટે જોઈતી સગવડો પૂરી પાડશે.

આપણા મનરૂપી ટી.વી.ને બહુ થોડી Wave Length હોવાથી જગતની થોડી વસ્તુઓ જ તે સમજી શકે છે અને તેથી બ્રહ્મનિષ્ઠ તે બની શકતું નથી. તેને all wave length બનાવવા માટે પહેલા અત્યંત શાંત કરવું જોઈએ જેથી તેમાં બીજા અવાજ દાખલ થાય નહિ. તે શાંત થશે ત્યારે શુદ્ધ થશે અને જે શુદ્ધ થશે તે સર્વમય થઈ શકશે.

આપણે જે હેતુ માટે દુઃખ સહન કરીએ તે દુઃખથી તે હેતુ સિદ્ધ થાય છે. સંસારની સગવડો માટે દુઃખ સહન કરીએ તો સંસારની સગવડો મળે છે. દેશ સેવા માટે દુઃખ સહન કરીએ તો દેશના કેટલાક દુઃખો દૂર થાય છે અને આપણને પુણ્ય બંધાય છે. તેમ જો આત્મસાક્ષાત્કાર માટે અગવડો વેઠીએ તો તેનાથી આત્મસાક્ષાત્કાર થાય અને જન્મ મરણના ફેરામાંથી છુટાય છે. આત્માને માટે આપણે કેટલું સહન કરીએ છીએ તેની કદર આત્મા કરે છે. જો દુઃખોને સહન કરવાની પાછળ હેતુ સારો હશે તો અવશ્ય તેનું ફળ મળશે. માતાના

પ્રેમને ખાતર નેપોલિયનની છાવણીમાંથી ભાગીને નાની હોડીમાં બેસીને ફ્રાન્સના કેલેથી બંદરથી ઇંગ્લેડ તરફ રવાના થયેલ સૈનિક પકડાઈ જવા છતાં હેતુ સારો હતો તો નેપોલિયને તેની કદર કરી હતી. મહાપુરુષોએ આત્માને માટે ઉપસર્ગો સહન કર્યા તો મુક્તિ મળી.

યોગદૃષ્ટિમાં ગ્રંથકારે અચરમાવર્તમાં ઓઘદૃષ્ટિથી માંડીને ચરમાવર્તમાં ભાવમલનો ક્ષય, ચરમચથાપ્રવૃત્તાકરણ, વિશિષ્ટ ગુણોની પ્રાપ્તિથી અપુનર્બંઘકપણારૂપ મિત્રાદિ ચાર દૃષ્ટિની પ્રાપ્તિ, ગ્રંથિભેદ દ્વારા વેદ્યસંવેદ્યપદની પ્રાપ્તિ, પહેલી ચાર દૃષ્ટિ પ્રતિપાતી, પાછળની ચાર અપ્રતિપાતી અને તેમાં છેલ્લે આઠમી દૃષ્ટિમાં કેવલજ્ઞાન અને અંતે યોગનિરોદ્ય દ્વારા નિર્વાણની પ્રાપ્તિ બતાવી. આમ જીવનો આખો મોક્ષમાર્ગ બતાવ્યો અને જે જીવ પહેલા ઓઘદૃષ્ટિમાં હતો તે જ હવે યોગદૃષ્ટિ પામવા દ્વારા કેવળજ્ઞાન પામી નિર્વાણને પામ્યો એ બતાવવા દ્વારા આત્મા સત્ છે તે વાત જણાવી.

# व्याधिमुक्तः पुमान् लोके यादृशस्तादृशो ह्ययम् । नाभावो न च नो मुक्तो व्याधिनाऽव्याधितो न च ॥१८७॥

વ્યાધિથી મુક્ત પુરુષ લોકમાં જેવા પ્રકારનો હોય છે તેવા પ્રકારનો આ નિર્વાણને પામેલો આત્મા છે. તેનો અભાવ થતો નથી. વ્યાધિથી નથી મુકાયો એવું પણ નથી અને પૂર્વમાં વ્યાધિ વગરનો હતો એવું પણ નથી.

तत्र = ભાવનિર્વાણ અવસ્થામાં આ આત્મા કેવા પ્રકારનો હોય છે તે કહે છે વ્યાધિથી મુક્ત પુરુષ લોકમાં જેવી નિરોગી અવસ્થાવાળો હોય છે તેવા પ્રકારનો આ નિર્વાણને પામેલો આત્મા હોય છે, પરંતુ બુઝાયેલા દીપકની જેમ અસત્ નથી અર્થાત્ વ્યાધિથી મુક્ત થયેલો પુરુષ જેમ નિરોગીતાને કારણે સુખ અનુભવે છે અને તે વ્યાધિથી મુક્ત થવાને કારણે અસત્ થઇ જતો નથી પણ તેનું અસ્તિત્વ રહે છે તેમ આ જીવ પણ ભવરૂપી વ્યાધિથી મુકાતા નિર્વાણમાં અસત્ થઈ જતો નથી પણ તેનું અસ્તિત્વ રહે છે અને નિરોગી રહેવાથી આત્માના આનંદને અનુભવનારો હોય છે.

न च नो मुक्तो व्याधिना - ભवरूपी व्याधिथी नथी मुझयो એવું नथी पण लव्यत्वनो क्षय थवाथी मुझयो ९ छे. छवनो ९यां सुदी मोक्षमां ९वा रूप लव्य स्वलाव हतो त्यां सुधी ते संसारमां हतो अने संसारमां रहेवाने आरोधे अने यारणितमां लटझवुं पडतु हतुं हवे ते लव्यत्व स्वलावनो नाश थवाथी तो मोक्षनी प्राप्ति थर्छ એटले यतुर्गित परिखमण टणी गयुं अने आत्माना स्वरूपमां स्थिरता थर्छ.

અહિંચા નથી મુકાયો એવું નથી એમ કહેવા દ્વારા ન્યાયની પરિભાષાથી વ્યાધિ સમાન્યનો અભાવ જણાવ્યો. શ્લોકના પૂર્વાર્ધમાં વ્યાધિ મુક્ત કહ્યું તેનાથી યત્કિંચિત્ વ્યાધિનો અભાવ ગ્રહણ થતો હતો અને તેના દ્વારા નિર્વાણમાં આત્માની સત્તા છે એમ સિદ્ધ કર્યું અને ઉત્તરાર્ધમાં વ્યાધિથી નથી મુકાયો એવું નથી એવું કહેવા દ્વારા જીવ સઘળા વ્યાધિથી મુકાયો જ છે એમ સિદ્ધ કર્યું. જો એક પણ વ્યાધિ રહી જાય તો મોક્ષની પ્રાપ્તિ માટે યોગનો પુરુષાર્થ તેમ જ તપ, ત્યાંગ અને સંયમનો પુરુષાર્થ નિષ્ફળ નીવડે.

અને ત્રીજીવાત अव्याधितो न च पूर्वं અર્થાત્ પૂર્વમાં એટલે કે સંસારમાં વ્યાધિ વગરનો હતો એવું નથી કારણકે तथा भावात् - સંસારમાં રાગાદિરૂપ વ્યાધિનો સદ્ભાવ હતો. સંસારમાં રાગાદિનો અનુભવ જીવ માત્રને છે એટલે તેનો નિષેધ કરી શકાય તેમ નથી. સમજુ આત્માઓ અનુભવનો અપલાપ કરે તેવું બોલે નહિ.

<u>બોલ્ફો</u> બૂઝાચેલા દીપકની જેમ આત્માનો મોક્ષ માને છે અર્થાત્ અસત્ આત્મા માને છે. મોક્ષમાં આત્માની સત્તા સ્વીકારતા નથી તેની સામે પ્રસ્તુત શ્લોક દ્વારા ગ્રંથકાર કહે છે કે મોક્ષમાં આત્મા સત્ છે, વ્યાધિના અભાવવાળો છે અને પોતાના ગુણોને અનુભવનારો છે. સિદ્ધાવસ્થા એ કાલ્પનિક નથી પણ પારમાર્થિક છે.

# ज्ञानिनो धर्मतीर्थस्य कर्तारः परमं पदम् । गत्वाऽऽगच्छन्ति भूयोऽपि तीर्थनिकारतः।

અન્ય દર્શનકારો જે માને છે કે ધર્મતીર્થના સ્થાપક જ્ઞાનીઓ પરમપદને પામીને પોતાના ધર્મની હાનિ થતી જોઈને ધરતી પર ફરીથી અવતાર લે છે. આ વાતનું પણ ખંડન થાય છે કારણ કે રાગદ્ધેષ એ જ અહિંયા વ્યાધિ છે તેનાથી મુકાયેલા શા માટે સંસારમાં ફરીથી જન્મ લે ?

कैन हर्शननी मान्यताओनो ज्यास अन्यहर्शनहारोने हुई रीते आवे? कैनहर्शन अनंतानंत छुवोनी के वात हुरे छे तेनो ज्यास तेओने नथी माटे मोक्षे गयेसा छुवोने इरीथी अवतार हुराववो पडे छे. कैनहर्शन छुवोनो ज्यास आपता हुढे छे हे निगोहना छुवो भे प्रहारे छे (१) सूक्ष्म निगोह अने (२) जाहर निगोह.

બાદર નિગોદ જે આ લીલફુગ. તે આપણે નજરે જોઈએ છીએ. સૂક્ષ્મ નિગોદ ચોંદરાજલોક વ્યાપી છે. સંસાર એક એવી ચીજ છે કે જે કયારે ચ ખાલી થવાનો નથી. નિગોદના અસંખ્યાતા ગોળાઓ છે એક એક ગોળામાં અસંખ્ય અસંખ્ય શરીરો છે અને એક એક શરીરમાં તે નિગોદના અનંતાનંત જીવો છે. જ્યારે જ્યારે ભગવાનના શાસનમાં પૂછવામાં આવે કે મોક્ષમાં ગયેલા જીવોની સંખ્યા કેટલી ? તો જ્ઞાની એક જ જવાબ આપે કે એક નિગોદનો અનંતમો ભાગ. આના દ્વારા આપણે એ સમજવાનું કે આ દેખાતા સંસારનો ઉચ્છેદ આપણે કરી શકીએ તેમ નથી, માત્ર આપણા આત્મા ઉપર લાગેલા સંસારનો ઉચ્છેદ કરી શકીએ તેમ છીએ. સંસારના સઘળા જીવોનો ઉદ્ધાર કરવા પરમાત્મા પણ સમર્થ નથી. તીર્થંકરોએ સવિ જીવ કરૂં શાસનરસીની ભાવના કરી પણ બધાનો ઉદ્ધાર કરી શક્યા નથી.

શંકા - સંસારમાંથી જીવો મોક્ષે તો જતા જ હોય છે. આજે ગયા, કાલે ગયા તો અનંતકાળ પછી પણ સંસાર ખાલી ન થાય એવું કેમ બને ?

સમાધાન - સાગર અનંતકાળ પહેલા પણ જેટલો ખારો હતો તેટલો જ ખારો આજે પણ છે. હે ભાઇ! આ સાગરમાં કેટલી નદીઓ ઠલવાઇ? અનંત કાળમાં અનંતી નદીઓ ઠલવાઇ. કહો તો ખરા કે એ નદીઓનું પાણી ખારૂં કે મીઠું? અનંતી નદીઓનું પાણી મીઠું જ હતું. એક વાસણમાં અડધું ખારૂં પાણી ભર્યું એમાં આપણે મીઠું પાણી નાખ્યા જ કરીએ નાખ્યા જ કરીએ તો એક સ્થિતિ એવી આવે કે ખારાશ ઘટતી જાય, છેલ્લે પાણી ઉભરાઇ જાય અને ખારાશ નોર્મલ થઇ જાય. પણ સાગરમાં અનંત કાળથી વરસાદનું મીઠું પાણી પડ્યા જ કરે છે પડ્યા જ કરે છે અને અનંતી મીઠા પાણીની નદીઓ ભળ્યા જ કરે છે તે છતાં સાગરની ખારાશ જેમ ઓછી થતી નથી? એટલીને એટલી જ રહે છે? તેમ બસ, આ જ ન્થાય અહિંયા સમજી લેવાનો કે ગમે તેટલા જીવો મોઢો જાય તો પણ સંસાર ખાલી થવાનો નહિ.

એક નિગોદનો અનંતમો ભાગ જ મોક્ષે જાય, અસંખ્યાતમો નહિ. આ વાત જિન વચન પ્રત્યેની શ્રદ્ધાથી સ્વીકારવા યોગ્ય છે તર્ક-વિતર્કથી નહિ.

પ્રાય: આત્મારામજી મહારાજે કહ્યું છે કે એક કલ્પના કરો કે તમારા મતે જે છેલ્લામાં છેલ્લો જીવ મોક્ષે જશે ત્યારે પણ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાચુ, વનસ્પતિ હશે કે નહિ ? તમે ના કહો તો પછી તે જીવ્યો કઈ રીતે ? ત્યારે પૃથ્વી, પર્વત, નદી, નાળા, સરોવરો, દરિયો, વૃક્ષો હશે અને એ બધા તો જીવ જ છે પછી સંસાર ખાલી કઈ રીતે થાય ?

દ્રત્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવનું અનંતપણું બેરો તો આ બધું બેરી જાય. દ્રત્યથી દ્રત્યનો અંત નથી. ક્ષેત્રથી ક્ષેત્રનો અંત નથી. કાલથી કાલનો અંત નથી અને ભાવથી ભાવનો અંત નથી.

#### अनंत द्रव्य-

દ્રત્યથી દ્રવ્યનો અંત નથી એટલે અસત્ કલ્પનાથી એક માણસ જીવોને ગણ્યા જ કરે, ગણ્યા જ કરે, યુગોના યુગો વીતી જાય, કાળચક્કોના કાળચક્કો ્વીતી જાય અને પુદ્દગલપરાવર્તના પરાવર્તો વીતી જાય તો પણ જીવોની ગણત્રી ્પુરી થાય નહિ.

જ્ઞાનીઓ જીવોની, સંસારી અવસ્થા અને મુક્ત અવસ્થા બંને જુએ છે.

એ જ્ઞાનીના જ્ઞાનમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ અનંતુ જેવાયું છે તેનો આપણે શ્રદ્ધાથી સ્વીકાર કરવો જોઈએ અન્થથા બુદ્ધિ અગોચર પદાર્થોમાં શંકા-કુશંકા કરતા મિથ્યાત્વનો ઉદય થતાં વાર લાગે નહિ અને જીવને સન્માર્ગમાંથી નીચે ઉતરવાનું થાય.

#### अनंतक्षेत्र -

લોકની ચારે બાજુ અલોક છે તે અલોકાકાશ અનંત છે અસત્ કલ્પનાથી એક માણસ કે જેને મૃત્યુ આવવાનું નથી તે અલોકમાં નિરંતર ચાલ્યા જ કરે, ચાલ્યા જ કરે તો ગમે તેટલું ચાલે તો પણ અલોકાકાશનો છેડો ન આવે.

#### अनंतङाण -

આજ ગઈ, કાલ ગઈ, એમ કરતા અનંત ભૂતકાળ ગયો અને અનંત ભવિષ્ય કાળ જશે છતાં કાળ ચાલુ જ રહેવાનો.

#### અનંતભાવ -

આત્માના અનંતગુણે ક્યારે પણ ગણી શકાતા નથી તે જ રીતે પુદ્દગલ દ્રવ્યોમાં રૂપ, રસ, ગંધ વગેરેની તરતમતા ક્યારે પણ ગણી શકાતી નથી. આમ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ ચારે ય અનંતા છે. એમાં જીવે સંસારમાં પોતાની પરમાર્થથી સત્ અવસ્થા કે જે મોક્ષ છે તેને પામવાનો પ્રયત્ન કરવાનો છે. તે માટે અસત્ ને અસત્ સમજી તેને છોડતા જવાનું છે.

આ શ્લોક દ્વારા જીવ સંસારમાં વ્યાધિવાળો જ હતો પણ અનાદિથી નિરોગી ન હતો તે વાત સિદ્ધ કરી. જીવ જો સંસારમાં પણ નિરોગી હોત તો યોગનો પુરુષાર્થ કરવાની જરૂર ન રહેત.

#### સંસાર એ જ મહાવ્યાદા -

જીવ સંસારમાં વ્યાધિવાળો જ હતો તે અર્થને સ્પષ્ટ કરતા કહે છે-

#### भव एव महाव्याधिर्जन्ममृत्युविकाखान् । विचित्रमोहजननस्तीव्ररागादिवेदनः ॥१८८॥

સંસાર એજ મહાવ્યાધિ છે. તે જન્મ-મૃત્યુના વિકાર વાળો છે. વિચિત્ર એવા મોહને પેદા કરનારો છે અને તીવ્ર રાગાદિ વેદનવાળો છે.

लम, लरा, मृत्युना विहारवाणी संसार એल महाव्याधि छे हारणहें मिथ्यात्वना ઉदय वडे हरीने ते भिन्न भिन्न प्रहारना मोहने पेदा हरावनार छे अने स्त्री आदिना आहर्षणने पेदा हरवा वडे तीव्र रागादि दुःजोनुं अनुभवन हरावनार छे.

કેન્સર, ક્ષય, લકવા વગેરે રોગો જીવમાં વિકારો પેદા કરે છે જેમકે કેન્સરના રોગમાં જીવ ગળાથી ખાઈ, પી શકે નહીં. ખોરાક માટે ગળામાં -પેટમાં કાણા પાડવા પડે, ક્ષય રોગમાં જીવને સતત ખાંસી, કફની પીડા રહે,

ગળામાંથી લોહી પડે, રાત્રે ઊંઘ આવે નહિ, લકવામાં શરીરના અંગો બધા જડ થઈ જાય, હલન ચલન અટકી જાય, ભસ્મક રોગમાં ખાદ્યેલું બધું બળી જાય, લોહી થાય નહીં, મગજના રોગવાળાને તાણ-તણાવ આવે, લોહી મગજ સુધી પહોંચે નિહ, મગજ ઉપર દબાણ આવે વગેરે વિકારો વ્યાધિવાળા પુરુષને અનુભવવા પડે છે. આ રોગો પેદા થયા પછી જીવ સતત બેરોની અનુભવે છે, મૂંઝવણ રહે છે. સતત તે રોગાદિ સંબધી જ વિચાર આવે છે. તેમ પ્રસ્તુતમાં જન્મ - જરા - મૃત્યુ એ ભવરૂપી વ્યાધિના વિકારો છે. રોગો છે. તે જીવને સંસારમાં ઇષ્ટ પદાર્થીમાં રાગ અને અનિષ્ટ પદાર્થીમાં દ્વેષ કરી મૂંઝવે છે. શરીરના આ રોગો જીવને જેમ બળતરા, શૂળ, હાર્ટની પીડા, ગળાની તક્લીફો वर्गरे पेहा डरी मूंजवे छे तेम अहिंया पण संसारना भौतिङ पहार्थीनी प्राप्ति, वृद्धि, संरक्षण वर्गरेना विचारोथी छव सतत आर्त-रोद्रध्याननी भडीमां शेडाय છે. જન્મ જરા, મૃત્યુ, ચિંતા, ભય, ક્લેશ, ઉદ્ધેગ, ગ્લાનિ, પીડા, રાગ, દ્વેષ, રતિ અરતિ, હાસ્ય, શોક, જુગુષ્સા આ બધા ભવવ્યાધિના વિકારો છે જે વૃદ્ધિ પામતા આત્માનું તેજ, ઓજસે, પરાક્રમ, ઉત્સાહ, સન્માર્ગની રૂચિ, ક્ષમાદિ ગુણોનું અનુભવન-બધું ચાલ્યું જાય છે, આત્માના ભાવ પ્રાણ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર મરવા પડે છે. સંસાર વર્ધક કર્મીનો સંચય થાય છે. જે અજાર્ણ સ્વરૂપ છે અને तेना उद्ये लुवने नरङाहिमां क्वं पडे छे ते वात विश्विङा स्वरूप छे.

કમળાનો રોગ પિત્તવિકારને કારણે દોળી વસ્તુને પણ પીળી જુએ તેમ મિથ્યાત્વના ઉદયે અસત્માં સત્ની બુદ્ધિ અને સત્માં અસત્ની બુદ્ધિ પેદા થાય છે આ રોગને મહારોગ કહ્યો કારણકે સંસારમાં જીવને વળગેલા રાજરોગ જીવનપર્યંત તેનો કેડો મૂકતા નથી તેમ આ વ્યાધિ પણ અનાદિકાળથી વળગેલો છે અને ભવોભવથી ચાલી આવેલો હોઈ આજે પણ જીવનો કેડો મૂકતો નથી. જીવને આ મહાવ્યાધિથી છૂટવા ઘણો પ્રયત્ન કરવો પડે છે. સંસારના બધા સુખો છોડી ત્યાગી બની જીવ જયારે સાધનાના કઠોર માર્ગે પ્રયાણ કરવા ડગ માંડે છે અને ભવોભવ સાધના કરે છે ત્યારે કોઈક ભવમાં એ મહાવ્યાધિથી છુટકારો થાય છે. જન્મ - જરા-મૃત્યુરૂપ આ મહાવ્યાધિ એટલો વિચિત્ર અને ભયંકર છે કે મોટા ભાગના જીવોને તો એ વિષયોમાં મૂંઝવી નાંખે છે અને કષાયોના ભૂતથી આવિષ્ટ કરી દે છે તેથી તેનાથી છૂટવાની વાત તો દૂર રહી પણ તેને ઓળખવો પણ મુશ્કેલ પડી જાય છે. "મને ભવરૂપી મહાવ્યાધિ વળગેલો છે અને રાગાદિ વિકારોથી હું પીડિત છું' એવી ઓળખાણ, શ્રદ્ધા પણ સંસારમાં વિરલા જીવોને થાય છે અને એનો નાશ કરવા માટે ઉદ્યમ કરનારા આત્માઓ તો આંગળીના વેઢે ગણી શકાય તેટલા હોય છે.

બ્રહ્મદત્ત ચક્રીના જુવે સંભૂતિમુનિ તરીકેના પૂર્વભવમાં અણસણ કર્યું અને

त्यां ९ वंहन इरवा आवेल सनतयङवर्तीना स्त्रीरत्नना वाजनी लटनो એક सहे९ स्पर्श थतां ते मुनिએ चारित्रने वेथी दीद्युं. नियाधुं इर्युं अने भवांतरे स्त्रीरत्नना भोडता थवानुं मांग्युं डे ९ेना प्रभावे प्रख्रदत्त यङी जनी त्यांथी 33 सागरोपमना ઉत्हृष्ट आयुष्यवाजी सातमी नरडे ९वुं पड्युं. आम स्त्री आहि प्रत्ये तीव्ररागादिनुं अनुभवन डरावनार आ भव व्याधि छे.

# मुख्योऽयमात्मनोऽनादिचित्रकर्मनिदानजः । तथानुभवसिद्धत्वात्सर्वप्राणभृतामिति ॥१८९॥

આ ભવ વ્યાધિ આત્માનો મુખ્ય - નિરૂપચરિત છે તે વિચિત્રકર્મના કારણથી ઉત્પન્ન થયેલો છે અને દરેક પ્રાણીઓને તે અનુભવ સિદ્ધ છે.

અનાદિકાલીન એવા વિચિત્ર પ્રકારના દ્રવ્ય અને ભાવ કર્મના કારણે ઉત્પન્ન થયેલો જીવનો ભવરૂપી વ્યાધિ એ નિરૂપચરિત છે, પણ કાલ્પનિક નથી કારણકે સઘળા દ્રવ્યપ્રાણોને ધારણ કરનારા તિર્થચાદિ જીવોને જન્મ - જરા અને મૃત્યુરૂપ વિકારોને અનુભવવાવડે સિદ્ધ જ છે. આત્મામાં થતા રાગ-દ્રેષાદિ કષાયના પરિણામો તે ભાવકર્મ છે અને એ પરિણામથી આત્માની સાથે વિશિષ્ટ સંયોગ દ્વારા એકમેક થયેલા કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલો તે દ્રવ્ય કર્મ છે.

જુવ પુદ્દગલને રાગથી ચોંટે છે માટે કાર્મણવર્ગણા કર્મ બની જુવને ચોંટે છે. જાણે કે એ કાર્મણવર્ગણા કહી રહી છે કે તું તારા સ્વભાવમાં રહે તો મારે તને કર્મરૂપે ચોંટવાની કોઇ જરૂર નથી. જીવની પુદ્દગલ ઉપર જ્ઞાત સત્તા છે પણ કર્તા-ભોક્તા ભાવની સત્તા નથી. જીવ પરમાં કર્તા-ભોક્તા બનવા જાય છે માટે તેને કર્મથી દંડાવું પડે છે. કોઇ પુદ્દગલ દ્રવ્ય જીવને એમ કહેતું નથી કે 'તમે મારી ઉપર રાગ કરો' છતાં જીવ પોતાની સ્વસત્તા છોડી પુદ્દગલમાં કર્તા-ભોકતા બની પ્રવર્તે છે. તે ઉપાદાન એવા પોતાના આત્મામાં પુદ્દગલનું નિમિત્ત લઇ કર્તા-ભોક્તા થવાની ભૂલ કરે છે માટે કર્મસત્તા તેને માટે ચારગતિની જેલ ઊભી કરે છે. પુદ્દગલ દ્રવ્યના કર્તા-ભોક્તા બનવું એ જીવની અનધિકાર ચેષ્ટા છે અને તેથી તેને તેનો દંડ ભોગવવો પડે છે. જે ભૂલ કરે તે ભોગવે એ જગતનો ન્થાય છે તે અહિંયા પણ લાગુ પડે છે.

# આપણે ભૂલા પડ્યા છીએ.

સંસારમાં આપણે બધા ભૂલા પડ્યા છીએ અને ભૂલા પડેલાને જ્યાં સુધી માર્ગ બતાવનાર, હાથ પકડનાર ન મળે ત્યાં સુધી ભટકવાનું જ હોય. ભવ વ્યાધિ તીવ્ર છે તેથી ભૂલા પડેલા હોવા છતાં ભૂલા પડ્યા છીએ એમ લાગતું નથી. વિનાશીના સંગે અવિનાશી એવા આત્માની ચીંથરેહાલ જેવી દશા થઇ રહી છે. અટવીમાં ભૂલા પડેલાને જેમ ભૂખ, તરસ, ઠંડી, ગરમી, કાંટા, કાંકરા, જંગલી પશુઓના અવાજો, ઝાડીનો ભયંકર અંધકાર આ બધા દુ.ખો અનુભવવા

પડે છે. સતત ભય-ચિંતા ઉદ્ધેગમાં જીવવું પડે છે તેમ આ સંસાર અટવીમાં ભૂલા પડેલાને ચારે ગતિના દુઃખો, અપમાન, તિરસ્કાર, દોર્ભાગ્ય, અપયશ, દરિદ્રતા, પરાધીનતા, ગુલામી વગેરે અનુભવવું પડે છે. જો ભૂલા ના પડ્યા હોત અને આપણા ઘરમાં રહ્યા હોત તો મોક્ષનો અનંત આનંદ અનુભવતા હોત.

ભૂલા પડ્યા છીએ માટે તો અંદરમાં ન જતાં બહારના બહાર રહીએ છીએ અને બહારમાંથી સુખ શોધવાનો પ્રયત્ન કરીએ છીએ. જ્યાં સુખનું એક ટીપું પણ નથી ત્યાં સુખનો સાગર માની તેને લેવા મથી રહ્યા છીએ જેનાથી નવા નવા કર્મોના ફાંસલાઓ અને ચારગતિની જેલને તૈયાર કરી રહ્યા છીએ. વિનાશી એવા દેહ, ધન, કુટુંબ, પરિવારને પોતાના માની આખી જિંદગી એની પાછળ ગુલામી કરીએ છીએ અને અંતે રોતા રોતા અહિંચાથી વિદાય લઈએ છીએ. અનંત પુદ્ગલપરાવર્તથી આપણી આજ સાઇકલ ચાલી રહી છે અને સતત ભટક ભટક કર્યા જ કરીએ છીએ. કોઈ જગ્યાએ ઠરીઠામ થઈ શકતા નથી એ આપણે ભૂલા પડ્યા છીએ તેની નિશાની છે. આ ભૂલા પડેલા અને તેના કારણે ચારેગતિમાં સતત ભટકતા આત્માને પોતાની ભૂલ સમજાય કે હું ઘણું ભટક્યો અને એનો ભય લાગે અને निર્ણય કરે કે હવે નથી ભટકવું तो જ જુવનું ઠેકાણું પડે. હું ઘણું ભટક્યો તેનો ભય લાગતો નથી અને હવે મા<del>રે</del> ભટકવું નથી એનો નિર્ધાર થતો નથી માટે ભવોભવ મળેલી દેવ ગુરુ ધર્મની તારક સામગ્રી નિષ્ફળ જાય છે. જીવ અધ્યાત્મનો પુરુષાર્થ કરતો જ નથી અને ભોતિક પુરુષાર્થ છોડતો નથી-આ જીવની કેવી કમનસીબી છે? અંદરનું ઉપાદાન न सुधरे तो जहारना निभित्तोनो शुं वांङ? ज्ञानी इहे छे तुं तारा उपाहान स्वरूप आत्माने सुधार तो तारङ निभित्तो तो तने तारवा तैयार ९ छे. छव तरवानो निर्शय हरे तो ४ अहारना निभित्तो तेने तारी शहे. सेने पोताने ଦ ଦା ડૂબવું હોય तो तेने जयाववानी शક્ति કોઈનામાં नथी. આ પ્રકૃતિની રચના જે એવી છે કે તે છૂટવાના કામીને બાંધતી નથી અને બંધાવાને ઇચ્છતાને છોડતી નથી. અભવ્યને છૂટવું નથી તો તેને હંમેશને માટે સંસારમાં રાખે છે અને જેને છૂટવાનો દૃઢ સંકલ્પ કરી પુરુષાર્થ આદર્યો તો તેને છોડી દીધા. છૂટવાના દૃઢ નિર્ધારપૂર્વક જ્યારે આત્મા અહમ્ને મૂકીને અર્દુના શરણે જાય છે એને પોતાના હૃદયમાં સ્થાન આપે છે, એની સેવા કરે છે ત્યારે પ્રકૃતિના મહાબંદાનમાંથી છૂટકારો પામી મુક્તિના મહાસામ્રાજ્યને મેળવે છે અને સાદિ અનંતકાળ સુધી ઓત્માના ઉપમાતીત અલોકિક આનંદને અનુભવે છે.

"બંધા કો બંધા મીલા છુટે કોણ ઉપાય ?

સेवा કर निर्णंधडी तो पंतरमें छूटाय" જગતમાં निर्णंध એક मात्र अरिहंत અને સિદ્ધ છે એની સેવા કરનારો પ્રકૃતિની જેલમાંથી છૂટકારો પામે છે. एतन्मुक्तश्च मुक्तोऽपि मुख्य एवोपपद्यते ।

# जन्मादिदोषविगमात्तददोषत्वसङ्गतेः ॥ १९०॥

વ્યાધિથી મુક્ત થયેલ મુક્ત પણ મુખ્ય રીતે જ ઘટે છે કારણકે જન્માદિ દોષનો નાશ થવાથી દોષવાન એવા આત્મામાં જ અદોષપણાની સંગતિ થાય છે.

आ सवर्पी व्याधिथी मुझयेलो मुझ्त पण निरूपयित रीते क घटे छे (अपिथी सवर्पी व्याधि तो निरूपयित छे क) सवर्पी व्याधि को वास्तविङ छे तो तेनाथी वास्तविङ के मुझयेलो होय त्यां क मुझ्त शन्हनो प्रयोग थाय मुच् धातु जंधन विश्वेषण अर्थमां छे अने तेथी जंधनथी मुझवार्प मुझ्त शन्हनुं प्रवृत्ति निमित्त से संसार्थी मुझयेला आत्मामां घटे छे. ते झेवी रीते घटे छे ते झहे छे-

જન્મ, જરા, મૃત્યુ આદિ દોષોના વિગમથી દોષવાન એવા આત્માને અદોષ-પણની પ્રાપ્તિ થતી હોવાથી મુક્ત શબ્દની પ્રવૃત્તિ સંસારથી મુકાયેલા આત્મામાં થાય છે. જગતનો પણ વ્યવહાર આ જ છે કે જે બંધાયો હોય તે જ મુક્ત થાય. જગતમાં બંધાયો બીજો હોય અને મુક્ત બીજો થાય એવું બનતું નથી. અને જે ક્યારે પણ બંધાયેલો નથી. તેને આ મુક્ત થઈ ગયો એમ કોઈ કહેતું નથી. એટલે મુક્ત શબ્દનો પ્રયોગ બંધન સાપેક્ષ છે.

સંસારી આત્માં અનાદિકાળથી કર્મથી બંધાયેલો છે અને રાગાદિના સંગે દોષવાળો બન્યો છે. જેમ જેમ રાગાદિ દોષો વઘતા જાય છે તેમ તેમ કર્મના બંધન પણ વધતા જાય છે અને દોષો ઘટતા બંધન પણ ઘટે છે અને દોષોનો સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં કર્મોનો પણ નાશ થાય છે. આમ સંસારી અવસ્થામાં જે આત્મા રાગાદિ દોષોથી દોષવાળો હતો તે જ આત્મામાં રાગાદિ દોષો નીકળી જતાં અદોષપણાની સિદ્ધિ થઈ અને તેથી જે આત્મા સંસારી અવસ્થામાં રાગાદિ દોષના કારણે કર્મથી બદ્ધ હતો તે જ આત્મા મુક્ત થયો. જન્માદિ દોષો દૂર થવા રૂપ કારણ મુખ્ય છે તેથી મુક્ત થવા રૂપ કાર્ચ પણ મુખ્ય છે. નિરૂપચરિત છે પણ ગોણ અર્થાત્ ઉપચરિત નથી.

આ શ્લોક દ્વારા સંસારને કાલ્પનિક માનનાર વેદાંતમતનું તેમ જ આત્માને પુષ્કર પલાશવત્ નિર્લેપ માનનાર સાંખ્ય મતનું તેમ જ આત્માને બુઝાયેલા દીપકની જેમ અસત્ માનનાર બૌદ્ધ મતનું ખંડન થાય છે.

બ્રહ્મ સત્યં જગત્ મિથ્યા કહેવા દ્વારા વેદાંતી સંસારને મિથ્યા-કાવ્યનિક માને છે અહીં સંસારને વાસ્તવિક બતાવવા દ્વારા તેનું ખંડન કર્યું.

સાંખ્ય કમળપત્ર પર રહેલા પાણીની જેમ આત્માને લેપ વગરનો માને છે તેનું, પૂર્વે આત્મા કર્મવાળો હતો એમ બતાવવા દ્વારા ખંડન કર્યું.

ંબોદ્ધો મોક્ષમાં આત્માને અસત્ માને છે અહીં મોક્ષમાં આત્માની શાશ્વત્ સત્તા છે એમ કહેવા દ્વારા તેનું ખંડન કર્યું.

આ જ વાતને સ્પષ્ટ કરતા કહે છે-

#### तत्त्वभावोपमर्देऽपि तत्तत्त्वाभाव्ययोगतः । तस्यैव हि तथाभावात्तददोषत्वसङ्गतिः ॥१९१॥

પૂર્વપक्षी સાંખ્યોની માન્યતા છે કે આત્મા તો હંમેશા પુષ્કર પલાશવત્ નિર્લેપ છે અર્થાત્ નિત્ય એક સ્વભાવવાળો છે એટલે કે દોષરિકત સ્વભાવવાળો છે. તેઓ આત્માના સંસારને કાલ્પનિક માને છે અર્થાત્ સંસારી અવસ્થામાં આત્મા દોષ કરવાના સ્વભાવવાળો હતો અને મોક્ષમાં નિર્દોષ સ્વભાવવાળો બને છે એમ તેઓ માનતા નથી, તેથી તેમના મતે વસ્તુ વિદ્યમાન હોય ત્યાં સુધી તે સ્વભાવ રહે. સ્વભાવ ન હોય અને વસ્તુ હોય એવું ન બને અને તેથી આત્માનો જો સંસારી સ્વભાવ માનવામાં આવે તો તે સંસારી સ્વભાવનો નાશ થતાં તેના આશ્રય ભૂત આત્માનો પણ નાશ થવાની આપત્તિ આવે. તે માટે સાંખ્યો કહે છે કે શુદ્ધ સ્વભાવ જ વાસ્તવિક છે અને તેથી શુદ્ધાવસ્થા એ જ વાસ્તવિક છે. સંસારી સ્વભાવ અને સંસારી અવસ્થા કાલ્પનિક છે.

સાંખ્યોની આવી માન્યતાની સામે ગ્રંથકાર કહી રહ્યા છે કે જો સંસારી સ્વભાવને કાલ્પનિક માનશો તો તેનાથી પ્રાપ્ત થતી મુક્તિ પણ કાલ્પનિક બનશે કારણકે અવાસ્તવિકતામાંથી વાસ્તવિકતાની ઉત્પત્તિ ન થાય તેથી આત્માનો એક જ સ્વભાવ ન માનતા પરિણમનશીલ સ્વભાવ માનવો જોઈએ. અને આવો સ્વભાવ માનવાથી જન્માદિ ભાવનો નાશ થવા વડે દોષ સ્વભાવનો નાશ થવા છતાં પણ આત્મામાં અદોષપણાનો સ્વભાવ પણ પડેલો જ છે અને તેથી પૂર્વમાં જે દોષ સ્વભાવવાળો આત્મા હતો, તે જ દોષરહિત સ્વભાવવાળો થતો હોવાથી દોષવાળા એવા આત્માને જ દોષરહિતપણાની પ્રાપ્તિ થાય છે.

तथाहि तस्य = ते होषवाणा आत्मानो જ એવા પ્રકારનો સ્વભાવ છે કે જેથી तस्यैव हि ते होषवाणो आत्मा જ होष वगरनो थाय છે. જન્મમરણાદિ સ્વભાવવાળો આત્મા જ જન્માદિનો त्याग કરવા વડે જન્માદિથી અતીત થતો होवाथी होषवाणा आत्मामां જ अहोषत्वनी प्राप्ति थाय छे.

તાત્પર્ચ એટલું જ છે કે આત્મામાં જેમ કર્મબંઘથી બંધાઈને દોષવાળા થવાનો સ્વભાવ છે તે જ રીતે તે જ આત્મામાં કર્મબંઘથી મુક્ત બની નિર્દોષ બનવાનો પણ સ્વભાવ છે અને તેથી જ્યાં સુધી કર્મબંધના કારણો મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાયને સેવે છે ત્યાં સુધી જન્મ, મરણાદિ દોષને પામે છે અને તે જ આત્મા જયારે કર્મલઘુતા થવાથી ભવિતવ્યતા સાનુકૂળ થતાં કર્મક્ષયના કારણો સમ્યક્ત્વ, વિરતિ અને ઉપશમભાવને સેવે છે ત્યારે કર્મબંધથી મુક્ત થવાનો સ્વભાવ હોવાથી મુક્ત બને છે. स एव तथाभवित – સંસારી આત્માનો જ તેવા પ્રકારનો સ્વભાવ છે કે તે અશુદ્ધમાંથી શુદ્ધ થાય.

इत्थं च – .... આ પ્રમાણે અદોષપણાનો કારક સ્વભાવ હોતે છતે આ પ્રમાણે સ્વીકારવું પડશે.

## स्वभावोऽस्य स्व-भावो यन्निजा सत्तैव तत्त्वतः । भावाविधरयं युक्तो नान्यथाऽतिप्रसङ्गतः ॥१९२॥

જે કારણથી આત્માની પોતાની સત્તા - પોતાનો ભાવ તે જ સ્વભાવ છે તે કારણથી સ્વભાવ પદાર્થની અવધિ સુધી માનવો જોઈએ. **अન્યથા** = ભાવની અવધિ સુધી સ્વભાવ માનવામાં ન આવે તો અતિપ્રસંગ આવશે.

हरेड पहार्थे भाव अने अभाव जंने स्वर्ध છे. भाव ते सत् अंश छे अभाव ते असत् अंश छे आ जंने पहार्थनुं स्वर्ध होवा छतां अभावात्मड़ स्वर्धने पहार्थनो स्वभाव इहेवातो नथी पण स्वभावनो नाश इहेवाय छे डारणडे स्वभावनी व्युत्पत्ति इरीओ तो स्व ओटले पोतानी, भाव ओटले विद्यमानता (सत्ता), आम वस्तुनो भावांश ते तेनो स्वभाव छे. अभाव स्वर्धने स्वभाव न इहेवाय. तेने श्रो स्वभाव मानवामां आवे तो अतिव्याप्ति होष आवे.

બૌદ્ધો દીપકના બુઝાવા તુલ્ય આત્માનો મોક્ષ માને છે અર્થાત્ મોક્ષમાં આત્મારૂપ પદાર્થ માન્યો પણ તેનો સ્વભાવ અર્થાત્ સત્તા ન માની તેને દોષ આપતા કહે છે કે સ્વભાવ પદાર્થની અવધિ સુધી જ હોય. અને તે વાતને કાળના દૃષ્ટાંતથી બતાવે છે.

#### अनन्तरक्षणाभूतिरात्मभूतेह यस्य तु । तथाऽविरोधान्नित्योऽसौ स्यादसन्वा सदैव हि ॥१९३॥

અનંતર ક્ષણની અભૂતિ એ જ જે વાદીને મતે આત્મભૂત છે તેને તેની સાથે અવિરોધ હોવાથી તે વર્તમાન ક્ષણ નિત્ય હોય અથવા હંમેશા અસત્ હોય.

अनंतर क्षण्यनी अलूति अर्थात् असता से प पे वाहीना भते आत्मलूत अर्थात् विवक्षित वर्तमान क्षण छे ते वाहीने होष आपे छे. पे वाहीना भते पूर्वक्षण अने पश्चात् क्षण असत् छे ते वाहीना भते वर्तमान आत्मलूत क्षण्यनी साथे अनंतरक्षणने रहेवामां विरोध न होवाथी अनंतर क्षण्यनी असता सहा रहेवी पोर्धओ झारणङ्गे अनंतरक्षणनी असतानुं झेर्ड विरोधी होय तो तेनी असता नाश पामे अने अनंतरक्षणनी असताने वर्तमान क्षण साथे रहेवामां झेर्ड विरोध तो नथी अने तेथी अनंतरक्षणनी असता झायम रहेता वर्तमान क्षण पण वर्तमानलाववडे सहा रहेशे तेथी असौ = आ वर्तमान क्षणवर्ती पहार्थ वर्तमानलाववडे झ्टीने नित्य थर्ड पशे विरोधेन तद् ग्रस्तत्वादिति

અથવા તો तया જે વાદીના મતે અનંતરક્ષણની અભૂતિ આત્મક વર્તમાન આત્મભૂત (વિવક્ષિત) ક્ષણ છે તે વાદીના મતે અનંતરક્ષણની અભૂતિ સાથે वर्तमान क्षणनो विरोध होवाथी तद् = ते वर्तमानक्षण विरोधथी ग्रस्त थर्छ જवाथी पहार्थ सहाने माटे असत् थर्छ ९शे.

तात्पर्य - अनंतरक्षणनी अलूति अर्थात् असता ओ विशेषण छे अने आत्मभूता ओ विशेषण छे आम अनंतरक्षणनी असता ओक विविक्षित वर्तमानक्षणनुं स्वरूप छे अने वस्तुने पोताना स्वरूप साथे रहेवामां तो ड्यारे पण विरोध होय क निह तथी तद्वत् - नित्यपदार्थनी क्षेम हमेशा तद् भावात् = वर्तमान क्षणनो सह्लाव होवाथी वर्तमान क्षण नित्य जनी क्षे डारणडे पछीनी क्षण आवे तो वर्तमान क्षण नाश पामे अने पछीनी क्षण तो असत् छे. असत्ता स्वरूप छे माटे वर्तमान क्षणनो डोई विरोधी होय, डोई नाशड होय तो वर्तमानक्षण नाश पामे अने नाशड क्षण तो अनंतरक्षण होई शडे अने ते अनंतरक्षणने तो तमे अविरोधी मानो छो माटे वर्तमान क्षण नाश निह पामे, सहा रहेशे.

અથवा पक्षान्तरमाह - સત્ એવી વર્તમાન ક્ષણને તમે અનંતર ક્ષણની અસત્તારૂપ માનો છો પણ સત્ એવી વસ્તુનો અસત્પણા સાથે સદા વિરોધ હોવાથી તદ્=તસ્ય= તે વર્તમાનક્ષણનું तथा = અનંતર એવી અસત્ ક્ષણ દ્વારા ગ્રસ્તપણું હોવાથી વર્તમાન ક્ષણને સદા અસત્ માનવી પડશે અર્થાત્ સત્ એવી વર્તમાનક્ષણને અનંતરક્ષણની અસત્તા સ્વરૂપ માનતા સત્નો અસત્ની સાથે વિરોધ હોવાથી સત્ એવી વર્તમાનક્ષણ અસત્તા વડે ગ્રસાઇ જવાથી તે વર્તમાન ક્ષણ અસત્ જ છે અને જે અસત્ હોય તે તો શશશૃંગની જેમ ક્યારે પણ ઉત્પન્ન થાય નહિ તેથી સદા અસત્ માનવાની આપત્તિ આવશે.

(નોંધઃ ટીકામાં अनन्तरक्षण भूत्या ને બદલે अनन्तरक्षण अभूत्या સુધારવું તેમજ ત્રીજી લીટીમાં तया विरोधेन એ પ્રમાણે વાંચવું)

क्षिडिवाही भोद्धना भत्मां आपेबी आ आपत्तिने टाणवा परोक्तिमात्र = भोद्धनी એક मात्र युड्ति 'स एव न भवति' तेनो परिहार डरवाने माटे ग्रंथडार डहे छे.

#### स एव न भवत्येतदन्यथा भवतीतिवत् । विरुद्धं तन्नयादेव तदुत्पत्त्यादितस्तथा ॥१९४॥

स एव न भवित आ तारुं ड्यन = जयाव એ 'अन्यथा भवित' नी भेभ, ते ९ नयथी = युडितथी विरुद्ध छे (तारी ९ युडितथी तारे) तदुत्पत्त्यादित: = अलावनी उत्पत्ति, नाश वगेरे मानवुं पडतुं होवाथी तारुं ड्यन विरुद्ध छे.

અનંતરક્ષણની અભૂતિ સ્વરૂપ વર્તમાન ક્ષણ માનવા જતાં બૌદ્ધને ઉપરના શ્લોકમાં કહેલ દોષ આવતા હવે તે બૌદ્ધ કહે છે કે વર્તમાન ક્ષણ એ અનંતરક્ષણની અભૂતિ = અસત્તા સ્વરૂપ નથી પરંતુ વર્તમાન ક્ષણ જ બીજી ક્ષણે નથી કારણકે વર્તમાન ક્ષણ એ ક્ષણિક છે અર્થાત્ એક ક્ષણ રહેવું એ તેનું સ્વરૂપ છે તેના જવાબમાં ગ્રંથકાર કહે છે આ તારી માન્યતા તારી યુક્તિથી જ વિરુદ્ધ છે કારણકે અમે જયારે કહીએ છીએ કે स एव अन्यथा भवित અર્થાત્ તે સંસારી આત્મા જ અન્ય સ્વરૂપે = મુક્ત સ્વરૂપે થાય છે. ત્યારે તું કહે છે કે અર્થાત્ તું અમને દોષ આપે છે કે "यदि स एव, कथं अन्यथा भविति । अन्यथा चेद् भविति तिर्हं कथं स" અર્થાત્ તે જ આત્મા છે તો પછી અન્ય સ્વરૂપવાળો કેમ કહેવાય ? કારણકે તેમાં વિરોધ હોવાથી અને જો અન્ય સ્વરૂપવાળો છે તો પછી તે જ (આત્મા) છે એમ પણ કેમ કહેવાય કારણકે પૂર્વનું સ્વરૂપ નાશ પામ્યું હોવાથી તે પૂર્વ સ્વરૂપવાળો તો છે નહિ.

આ પ્રમાણેની તારી ચુક્તિથી જ " स एव न भवित " ताइं इथन विइद्ध सिद्ध थाय छे डारणंडे तुं इहे छे डे पूर्वमां सत् એवी क्षण (क्षणिड होवाथी) ते ज असत् थाय छे. अर्थात् स एव એ प्रमाणे इहीने पछी न भविति इहे छे तो अहिंया तारी ज युड्तिथी अमे पूछीओ छीओ डे यदि स एव, कथं न भवित, न भवित, चेद् कथं स एव ? अर्थात् जो ते ज क्षण छे तो पछी असत् डेवी रीते अने जो असत् छे तो पछी तेनुं असत् पणुं होवाथी ते ज छे ओम डेम इहेवाय ? अर्थात् जंने वस्त्रे परस्पर विरोध होवाथी तेवुं वयन न जोताय.

वजी स एव न भवित એ प्रभाशे भानता सत् क असत् थवाथी तारे अभावनी उत्पत्ति, नाश आहि भानवुं पडतुं होवाथी आ तारुं स एव न भवित એ ड्यन तारी क स एव अन्यथा भवित मां आपेवी युड्तिथी विरुद्ध = हशाइ क्षय छे. हवे आक अभावनी उत्पत्ति, नाश आहि भानवानी आपित्त डेवी रीते आवशे तेने क स्पष्ट डरे छे.

#### सतोऽसत्त्वे तदुत्पादस्ततो नाशोऽपि तस्य यत् । तन्नष्टस्य पुनर्भावः सदा नाशे न तत्स्थितिः ॥१९५॥

સત્ જ અસત્ થાય છે એમ માને છતે અસત્ની ઉત્પત્તિ, તે ઉત્પન્ન થયેલાનો નાશ અને નષ્ટ થયેલાની ફ્ર્ટીથી ઉત્પત્તિ (ભાવ) થાય. જો પદાર્થનો નાશ હંમેશા માનશો તો વર્તમાન ક્ષણે પણ તેની સ્થિતિ નહિ ઘટે.

स एव न भवित એ युક્તિથી ભાવ જ અભાવરૂપ થાય છે અને तेथी भाव એ કાદાચિત્ક - क्षिणिं होवाथी द्वितीयक्षणे ઉत्पन्न थयेव तेनो અભાવ पण काद्यायित्क थशे. कारणं के उत्पत्तिभान होय ते अनित्य होय એवो नियम होवाथी द्वितीय क्षणे उत्पन्न थयेव अलावनो अर्थात् नष्टस्याऽसत्त्वस्य पुनर्भावः = नाश पामेव ते असत्त्वनो तो तृतीयक्षणे पुनर्भाव थशे अर्थात् नाशनो नाश એ दृतीय क्षणमां इरीथी भावरूप જ थशे. अन्यथा = नाशनो नाश એ इरी

પાછો ભાવરૂપ છે એમ માનવામાં ન આવે તો तेनैव रुपेण - ભાવત્વેન રુપેણ સત્ના અસત્ત્વના વિનાશની ઉપપત્તિ થતી નથી. અર્થાત્ કહેવાનું તાત્પર્ચ એટલું જ છે કે સત્ના અસત્ત્વનો વિનાશ (પહેલી ક્ષણે સત્ તેનો બીજી ક્ષણે નાશ થવાથી બીજી ક્ષણે અસત્ અને તે અસત્નો પણ ત્રીજી ક્ષણે નાશ) ભાવત્વેન રૂપેણ ત્યારે જ માની શકાય કે જ્યારે નાશનો નાશ (બીજી ક્ષણે ઉત્પન્ન થયેલ નાશનો ત્રીજી ક્ષણે થતો નાશ) ભાવરૂપ સ્વીકારવામાં આવે તો.

પૂર્વપક્ષી - આ પ્રમાણે स एव न भवित એ યુક્તિથી અસત્ત્વનો ઉત્પાદ અને તેનો નાશ માનતા નાશના નાશને ભાવરૂપ માનવાની આપત્તિને દૂર કરવા બૌદ્ધ કહે છે કે દ્ધિતીચક્ષણે જે નાશ હોચ છે તે કાદાચિત્ નથી હોતો પણ નાશાત્મના હોચ છે અર્થાત્ બીજીક્ષણે થયેલો નાશ હંમેશને માટે રહે છે એટલે કે વસ્તુની પૂર્વે જેમ તે નાશ હતો તેમ પછીથી પણ સદાને માટે રહેશે (વસ્તુની પૂર્વે નાશ અહિંયા ધ્વંસાભાવ રૂપ નહિ પણ અભાવરૂપે નાશ વિવક્ષિત છે)

ગ્રંથકાર - જો આ પ્રમાણે સદા નાશ માનવામાં આવેતો વિવક્ષિતક્ષણમાં પણ વસ્તુની સ્થિતિ નિ ઘટે કારણકે "आदावन्ते च यन्नास्ति तद वर्तमानेऽपि न" પૂર્વમાં અને પશ્ચાત્માં જેનો અભાવ હોય તે વસ્તુ વર્તમાનમાં સત્ હોતી નથી. દા.ત. "શશશૃંગ" પૂર્વમાં પણ અસત્ છે અને પશ્ચાત્ પણ અસત્ છે તેથી વર્તમાનમાં પણ તેની સત્તા નથી.

## स क्षणस्थितिधर्मा चेद् द्वितीयादिक्षणे स्थितौ । युज्यते ह्येतदप्यस्य तथा चोक्तानतिक्रमः ॥१९६॥

તે નાશ ક્ષણસ્થિતિધર્મવાળો છે એમ કહેશો તો દ્વિતીયાદિક્ષણમાં પણ અધિકૃત ભાવનું ક્ષણસ્થિતિધર્મપણું ઘટશે અને તેથી શ્લોક ૧૯૫માં કહેલ આપત્તિનું ઉલ્લંઘન નહિ થાય અર્થાત્ તે આપત્તિનું વારણ નહિ થાય.

नाशात्मना नाश (સર્વથાનાશ) मानवाथी आवती आपत्ति દૂર કરવા જો એમ કહો કે નાશાત્મના નાશ થતો નથી પણ નાશ પણ ક્ષણસ્થિતિ ધર્મવાળો જ છે એમ માને છતે બીજી વગેરે ક્ષણોમાં અભાવ રહે છતે તે અભાવ પણ તમારે ક્ષણસ્થિતિ ધર્મવાળો અર્થાત્ માત્ર એક ક્ષણ રહેનારો માનવો પડશે અને એવું માનશો તો ૧૯૫ શ્લોકમાં કહેલ આપત્તિ તમને આવશે જ, તમે એનું વારણ કરી શકશો નહિ.

## क्षणस्थितौ तदैवास्य नास्थितिर्युक्त्यसङ्गतेः । न पश्चादिप सेत्येवं सतोऽसत्त्वं व्यवस्थितम् ॥१९७॥

સણસ્થિતિ હોતે છતે ત્યારે જ વિવક્ષિત ભાવની અસ્થિતિ નથી કારણકે યુક્તિથી અસંગતિ છે. બીજી વગેરે ક્ષણોમાં તે અસ્થિતિ નથી અને તેથી સત્નું અસત્ત્વ વ્યવસ્થિત છે.

विवक्षित क्षणमां विवक्षित ભावनी क्षणस्थिति होते छते ते क्षणमां तेनी

અસ્થિતિ ન હોઈ શકે કારણકે જે ક્ષણોમાં જેની સ્થિતિ હોય તે જ ક્ષણમાં તે જ વસ્તુની અસ્થિતિનો વિરોધ છે.

તેથી પ્રથમક્ષણવર્તી પદાર્થનો દ્ધિતીયક્ષણે નાશ થવાથી દ્ધિતીય ક્ષણમાં પણ અભાવરૂપ ભાવની અસ્થિતિ ઘટતી નથી કારણકે ક્ષણસ્થિતિ એ તમે સ્વરૂપ માન્યું છે અને તેથી દ્ધિતીયક્ષણમાં પણ તે ક્ષણસ્થિતિ ધર્મ રહેતા તે અભાવની ત્યારે અસ્થિતિ નહિ ઘટે કારણકે तदावस्थितौ तदस्थिति विरोधात् – દ્ધિતીયક્ષણમાં અભાવરૂપ ભાવની ક્ષણસ્થિતિ હોતે છતે તેની અસ્થિતિનો વિરોધ હોવાથી.

અને આ પ્રમાણે જ્યારે અભાવને ક્ષણિક માન્યો તેથી શ્લોક ૧૯૫ મુજબ સત્નું અસત્પણું નિશ્ચિત થયું અર્થાત્ પ્રથમ ક્ષણે જે પદાર્થ સત્ હતો તેનો જ દ્ધિતીયક્ષણે અસત્ ઉત્પાદ થયો અને તે અસત્ ઉત્પાદ એ પણ ક્ષણિક હોવાથી તૃતીયક્ષણે અસત્નો પણ નાશ થશે જે ભાવ સ્વરૂપ જ થશે કારણકે દ્ધિતીયક્ષણવર્તી અસત્ના તૃતીયક્ષણમાં થયેલ નાશને જો ભાવરૂપ ન માનો તો સત્ના અસત્ત્વનો વિનાશ ભાવત્વેન રૂપે બીજી કોઈ રીતે ઘટતો નથી.

એકાંત અનિત્ય અર્થાત્ આત્માને સર્વથા અનિત્ય માનનાર બૌદ્ધ મતનું ખંડન કર્યા પછી હવે એકાંત નિત્યપક્ષને આશ્રયિને દોષ આપે છે.

# भवभावानिवृत्तावप्ययुक्ता मुक्तकल्पना । एकान्तैकस्वभावस्य न ह्यवस्थाद्वयं क्वचित् ॥१९८॥

ગૈયાચિક, સાંખ્ય, વેદાંતી આત્માને એકાંતે નિત્ય માને છે. તેઓના મતે આત્મા એક જ સ્વભાવવાળો છે અર્થાત્ સંસારી અવસ્થામાં કારણભૂત સ્વભાવ અને મુક્તાવસ્થામાં કારણભૂત સ્વભાવ બે જુદા છે એવું તેઓ માનતા નથી તેને આશ્રચિને કહે છે કે તમારા પક્ષે આત્મા એકાંતે નિત્ય એક જ સ્વભાવવાળો છે તેથી તેની સંસારી અવસ્થાની નિવૃત્તિ નિંદ થાય. અપ્રચ્યુત, અનુત્પન્ન, સ્થિર એક સ્વભાવવાળો આત્મા છે એમ તેઓ કહે છે. કયારે પણ નાશ નિંદ પામનારો, ઉત્પન્ન નિંદ થનારો, સદા સ્થિર એક સ્વભાવવાળો આત્મા છે તે સ્વરૂપે તે સદા અવસ્થિત રહે છે. તેમાં જરા પણ ફેરફાર થતો નથી એટલે તેમાં અવસ્થાંતર કે પરિણામાંતર ઘટતું નથી કારણકે અવસ્થાંતર માને તો એકસ્વભાવમાં વિરોધ આવે. એટલે જો સંસાર ભાવ હશે તો સદાય સંસાર ભાવ જ રહેશે તેમાંથી મુક્તપણારૂપ બીજા ભાવનો, બીજી અવસ્થાનો સંભવ નિંદ થાય અને તેથી મુક્તપણું એ તમારા પક્ષે કલ્પનારૂપ થઈ પડશે કારણકે સંસાર અવસ્થા અને તેથી મુક્ત અવસ્થા બેનો એકાંત એક સ્વભાવની સાથે વિરોધ છે અને તેથી યોગમાર્ગનો પુરુષાર્થ એ પણ તમારા મતમાં નિંદ ઘટે.

હકીકતમાં તો આત્મા અનંતકાળ પહેલાં પણ હતો અનંતકાળ પછી પણ રહેવાનો છે પણ અનંતકાળ પહેલા અચરમાવર્ત કાળમાં દોષોથી ભરેલો હતો અને દોષોના કારણોનું સેવન કરતો હતો. કર્મના સંગે તેના આત્મામાં દોષબનન સ્વભાવ હતો. તેના કારણે વિપરીત નિમિત્તોના અવલંબને તેનું ઉપાદાન કારણ આત્મા દોષરૂપે પરિણમતો હતો પણ ચરમાવર્તમાં ભાવમલનો હ્રાસ થવાથી જીવમાં સમ્યગ્ પુરુષાર્થ કરવાની યોગ્યતા પ્રગટી અને તેથી દોષનો નાશ કરવા પૂર્વક ગુણપ્રાપક મોક્ષાનુકૂલ સ્વભાવ બહાર આવ્યો. તેના બળે દોષોનો નાશ કરી ગુણોને વિકસાવી આત્મા પૂર્ણશુદ્ધ બને છે. આમ આત્મામાં આવા બન્ને સ્વભાવ રહેલા છે જેનો સ્વીકાર કરવામાં ન આવે તો મોક્ષપ્રાપ્તિનો પુરુષાર્થ ઘટી શકે નહિ અને તેથી મોક્ષપ્રાપ્તિ ન થાય. જીવને ચતુર્ગતિ પરિભ્રમણ ઊભું રહે.

#### तदभावे च संसारी मुक्तश्चेति निर्श्यकम् । तत्स्वभावोपमर्दोऽस्य नीत्या तात्त्विक इष्यताम् ॥१९९॥

અવસ્થાદ્ધયના અભાવમાં સંસારી અને મુક્ત કહેવું તે નિરર્થક છે તેથી આત્માના સ્વભાવનો ઉપમર્દ તાત્ત્વિક ઇચ્છવો જોઈએ.

भुक्त संसारी अवस्था अने मुक्त अवस्था भेनो स्वीक्षर कर्या विना तिर्थयाहि भाववाणो आत्मा संसारी छे अने भवना विस्तारथी थे उपरम अर्थात् विराम पामेला छे ते मुक्त छे अम क्हेंचुं ते शब्द मात्र छे अर्थात् निर्श्वक छे. कारणे अवस्थाद्धयना स्वीक्षर विना संसारी अने मुक्त शब्दनो अर्थ तेमां घटतो नथी. तत् = तेथी करीने आत्माना तदन्तरेण = उत्तरावस्था (मोक्षावस्था) ३प स्वभावांतरथी तदन्तरपनयन = पूर्वावस्था (संसारी अवस्था) ३प स्वभावांतरथी तदन्तरपनयन = पूर्वावस्था (संसारी अवस्था) ३प स्वभावांतरथी नात्विक स्वीक्षरचुं थेईसे. आम मानो तो थ अक थ अक थ अवमां संसारी अने मुक्तावस्था वास्तविक घटे.

જીવની બે અવસ્થા ન માનો તો સંસારી અને મુક્ત એ માત્ર વાણીનો વિલાસ બની રહે છે.

# दिदृक्षाद्यात्मभूतं तन्मुख्यमस्य निवर्तते । प्रधानादिनतेर्हेतुस्तदभावात्र तन्नतिः ॥२००॥

દિદ્વાદિ એ સ્વાભાવિક સત્ વસ્તુ છે તેથી મુખ્ય એવા દિદ્વાદિ નિવર્તન પામે છે. અને તે દિદ્વાદિ પ્રધાનાદિ પરિણતિનો હેતુ છે. અને તેના અભાવથી મુક્તાત્માને તે પ્રધાનાદિની પરિણતિ હોતી નથી.

દિટુસા એટલે પ્રફૃતિના વિકારોને જોવાની પુરુષની ઇચ્છા, અવિધા એટલે આત્મસ્વરૂપનું અજ્ઞાન, મલ એટલે ૨ાગ - દ્વેષ - મોહાદિ અંતરંગ મલિનતા અને ભવાધિકાર એટલે સંસારનું પ્રાળલ્ય.

આ દિટ્સાદિ આત્માને લાગેલ વાસ્તવિક તત્ત્વ છે પણ કાલ્પનિક નથી. વેદાંતી, સાંખ્ય વગેરે દિટ્સાદિને કાલ્પનિક માને છે. તેનો નિષેદ્ય કરવા અહિંયા કહે છે કે દિટ્સાદિ કાલ્પનિક અર્થાત્ અસત્ નથી પણ વાસ્તવિક છે. સત્ છે. જૈનદર્શન જેને કર્મ કહે છે તેને જ અન્યદર્શનકારો દિટ્સાદિ નામથી કહે છે અને તેથી તે આત્મા ઉપરથી જયારે નિવર્તન પામે છે ત્યારે વાસ્તવિક નિવર્તન ਪਾਮੇ છે કે જે જીવને અહંકાર, માચાદિ રૂપે પરિણમવામાં निमित्त હતा.

હવે જ્યારે આત્મા શુદ્ધ સ્વભાવવાળો બન્યો ત્યારે તે દિદ્વાદિનો અભાવ થવાથી न तन्नति: = મુક્તાત્માને પ્રધાન - પ્રકૃતિ, માયાદિની પરિણતિ થતી નથી અર્થાત્ કામ, કોધ, અહંકાર, માયાદિની પરિણતિ થતી નથી.

સ્વભાવનું ઉપમર્દન - નાશ તાત્ત્વિક છે અને તેથી જેની સંસારી અવસ્થા વાસ્તવિક છે એવા આત્માને જ સંસારી અવસ્થા રૂપ સ્વભાવનું ઉપમર્દન થયે છતે મુખ્ય એવા દિદૃક્ષાદિ નિવર્તન પામે છે. અને તેથી જ જીવમાં મોક્ષ અવસ્થારૂપ અવસ્થાંતર - પરિણામીપણું ઘટે છે. દિદૃક્ષાદિ જ્યાં સુધી આત્માની સાથે એકમેક છે ત્યાં સુધી તે જડ એવી દિદૃક્ષાદિ પ્રધાનાદિ અર્થાત્ પ્રકૃતિ, બુદ્ધિ, અહંકાર, માયા વગેરે પરિણતિનું નિમિત્ત કારણ થાય છે જ્યારે દિદૃક્ષાદિ ટળે છે ત્યારે તે મુક્તાત્માને કામ-ક્રોધાદિ પરિણતિ હોતી નથી.

(नोंध - श्वीङनी टीङामां प्रधाननयादि परिणतेः छे तेना अहवे प्रधानमायादि परिणतेः सुधार्चुः)

# अन्यथा स्यादियं नित्यमेषा च भव उच्यते । एवं च भवनित्यत्वे कथं मुक्तस्य सम्भवः ॥२०१॥

આ વસ્તુ આમ જ સ્વીકારવી જોઈએ. જો તેમ ન સ્વીકારો તો પ્રધાનાદિ પરિણતિ નિત્ય થઈ જશે તે જ ભવ કહેવાય છે. તે નિત્ય હોતે છતે આત્માને મુક્તપણા નો સંભવ કેવી રીતે હોય ?

દિદ્વાદિ આત્માની સાથે એકમેક હોતે છતે જ તે પ્રધાનાદિ, કામ-ક્રોધાદિ પરિણતિનો હેતુ બને છે અને તેનો અભાવ હોતે છતે પ્રધાનાદિ પરિણતિનો હેતુ થતા નથી. આ વાત આમ જ સ્વીકારવી જોઈએ. જો આમ ન સ્વીકારો તો પ્રધાનાદિ પરિણતિ નિત્ય થઈ જશે. કામ, ક્રોધાદિ પરિણતિ એ જ સંસાર અને એને તમે અસત્ માનો તો અસત્ પરિણતિ કાયમ રહેનારી છે એમ માનતા સંસાર નિત્ય થઈ જશે તો પછી આત્માનો મોક્ષ કેવી રીતે થાય ?

एतत्रतौ तदात्मकमहदादिभावात् - પ્રધાનાદિ પરિણતિ હોતે છતે જ પ્રધાનાદિ સ્વરૂપ અંતઃકરણ (બુદ્ધિ), પંચ તન્માત્રાદિ થાય છે.

સાંખ્યોના મતે સઘળો સંસાર પ્રકૃતિથી ચાલે છે અર્થાત્ પ્રકૃતિના પરિણામ બુદ્ધિ, અહંકાર, પંચ તન્માત્રા વગેરેથી ચાલે છે જ્યારે પ્રકૃતિ નીકળી જાય એટલે તેના પરિણામભૂત અહંકાર, બુદ્ધિ, પંચ તન્માત્રા વગેરે પણ નીકળી ગયા એટલે પુરુષનો મોક્ષ થઇ ગયો. સાંખ્યો કહે છે કે પચ્ચીસ તત્ત્વોનું જ્ઞાન થતાં આત્માનો ભ્રમ તૂટી જાય છે અને અને આ ભ્રમનું તૂટી જવું તે જ મોક્ષ છે.

જૈનદર્શન જેને કર્મ કહે છે તેને જ અન્ય દર્શનકારો દિદ્વા, અવિધા, ભવબીજ, વાસના, સહજમલ, અદૃષ્ટ કહે છે. વેદાંતી માચા કહે છે. સાંખ્યો દિદ્વા કહે છે. બૌદ્ધો વાસના કહે છે. ચોગદર્શન સહજમલ કહે છે, શિવના અનુચાયીઓ (=શેવ) ભવબીજ કહે છે. ચોગબિંદુ ગ્રંથમાં પણ જણાવે છે કે મોક્ષમાર્ગનું અવલંબન કરનાર અન્યદર્શનકારો પણ દિદ્વા, ભવબીજ વગેરે શબ્દોથી કર્મને સ્વીકારે છે. ચોગબિંદુ શ્લોક ૧૬૯.

કર્મ પોદ્રગલિક છે, કાર્મણ વર્ગણાથી બનેલું છે. તે આત્માથી ભિન્ન છે પણ આત્મા સાથે લોહાગ્નિ ન્યાચે મળેલ છે અને જીવને થતા કામ, ક્રોધ, અહંકાર, માચા વગેરે પરિણામમાં હેતુ છે જ્યારે એ કર્મ અર્થાત્ દિદ્વસાદિ નીકળી જાય ત્યારે જીવને કામ, ક્રોધાદિ પરિણતિ થતી નથી. આત્માનો જેમ કર્મના યોગે રખડવાનો સ્વભાવ છે તેમ કર્મના વિયોગે મોક્ષે જવાનો પણ સ્વભાવ છે. મોક્ષસાધક પુરુષાર્થથી કર્મ નીકળી ગયા તેથી ચાર ગતિનો અંત આવી ગયો. દિદ્વસા, પ્રકૃતિનું નીકળી જવું તે જ મોક્ષ. જો દિદ્વસાદિથી સંસાર વાસ્તવિક ન મનાય તો સુખ-દુ:ખ કાત્પનિક થઇ જાય. મુખ્ય વસ્તુ વિના કલ્પના હોય નહિ. અને જો સંસાર કાત્પનિક હોય તો મોક્ષ અવસ્થા વાસ્તવિક ન બને કારણકે કલ્પનામાંથી વાસ્તવિકની ઉત્પત્તિ ન થાય.

#### अवस्था तत्त्वतो नो चेन्ननु तत्प्रत्ययः कथम् । भ्रान्तोऽयं किमनेनेति मानमत्र न विद्यते ॥२०२॥

સંસારી અવસ્થા અને મોક્ષ અવસ્થા તત્ત્વથી નથી એમ કહો તો બંને અવસ્થાની પ્રતીતિ કેમ થાય ? બંને અવસ્થાની પ્રતીતિ થાય છે તે ભ્રાંતિ છે તેથી ભ્રાંત એવી અવસ્થાદ્ભય વડે કરીને શું ? એમ કહો તો ભ્રાંતિમાં કોઈ પ્રમાણ નથી તેથી કરીને તેમ ન કહેવાય.

સંસારી અવસ્થા અને મોક્ષ અવસ્થા તત્ત્વથી નથી એમ તમે કહો છો પણ તે ન હોવામાં કોઈ કારણ નથી તો કારણના અભાવથી તેની પ્રતીતિ કેવી રીતે થાય?

પૂર્વપક્ષી - અવસ્થાદ્ધચની પ્રતીતિ જે થાય છે તે ભાન્ત છે સમ્ચગ્ નથી. ગુંશકાર - ભાન્ત હોવામાં કોઈ પ્રમાણ નથી તેથી તેને ભાન્ત ન કહેવાય.

જીવ માત્રને કામ, ક્રોદાદિ પરિણતિ, જન્મ, જરા, મૃત્યુ વગેરે અનુભવ-પ્રમાણથી સિદ્ધ છે છતાં સાંખ્ય અત્રે માત્ર મોક્ષ અવસ્થા જ વાસ્તવિક છે અને સંસારી અવસ્થા ભ્રાંત છે એમ કહે છે તેની સામે ગ્રંથકાર કહે છે કે જે વસ્તુ અનુભવમાં આવે છે તેને ભ્રાન્ત કેમ કહેવાય ? ભ્રાન્ત હોવામાં તમારી પાસે કોઈ પ્રમાણ નથી. અને પ્રમાણ આપ્યા વિના તમે બોલો તો તમારી વાત કોણ માન્ય કરે ?

## योगिज्ञानं तु मानं चेत्तदवस्थान्तरं तु तत् । ततः किं भ्रान्तमेतत्स्यादन्यथा सिद्धसाध्यता ॥२०३॥

શ્લોકાર્થ - યોગીજ્ઞાન એ પ્રમાણ છે એમ કહો તો તે તો યોગી અવસ્થા પછી પ્રાપ્ત થનારું જ્ઞાન છે. તેથી શું ? યોગીજ્ઞાન ભ્રાન્ત થઈ જશે ના, યોગીજ્ઞાન ભાન્ત નથી પણ અભાન્ત છે. એમ કહેશો તો સિદ્ધસાદ્યન દોષ છે.

આત્માને એકાંત નિત્ય માનનાર પૂર્વપક્ષી સાંખ્ય વગેરે આત્માની સંસારી અવસ્થાને કાલ્પનિક માને છે અને તિબ્રાવર્થાને વાસ્તવિક માને છે અને તેથી તેના મતે અવસ્થાદ્ધયની પ્રતીતિ ભ્રાન્ત છે એમ તે કહે છે તેને માટે પ્રમાણ શું છે ? એમ પૂછતા તે યોગીજ્ઞાનને જ પ્રમાણ બતાવે છે. યોગીઓને પોતાના જ્ઞાનમાં તે ભ્રાન્ત જણાય છે એમ કહે છે તેની સામે ગ્રંથકાર કહે છે કે યોગીજ્ઞાન એ તો યોગી અવસ્થા પછીથી પ્રાપ્ત થનાર છે.

#### पूर्वपक्षी -

હા, બરાબર છે. યોગી અવસ્થા પછીથી યોગી જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે તેથી તમારે શું કહેવું છે?

#### ગુંથકાર -

તમારા મતે ચોગીજ્ઞાન ભ્રાન્ત થઇ જશે કારણ જે ચોગી અવસ્થાને તમે સ્વીકારો છો તે ચોગીઅવસ્થા ચોગસાધના દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલી છે અર્થાત્ પહેલા નહોતી. ચોગસાધના પૂર્વે આત્મા ચોગી નહોતો પણ ભોગી હતો. હવે જો તમારા મતે ચોગીઅવસ્થા પૂર્વેની ભોગી અવસ્થા = સંસારી અવસ્થા એ ભ્રાન્ત છે તો તેને બતાવનાર તમારું ચોગીજ્ઞાન પણ ભ્રાન્ત થઇ જશે અર્થાત્ તમારું ચોગીજ્ઞાન પણ ભ્રાન્ત થઇ જશે અર્થાત્ તમારું ચોગીજ્ઞાન પણ ભ્રાન્ત થઇ જશે અર્થાત્ તમારું ચોગીજ્ઞાન પ્રાણી માત્રને અનુભૂત છે તેને ખોટી બતાવે નહિ અને તમે સંસારીઅવસ્થા પ્રાણી માત્રને અનુભૂત છે તેને ખોટી બતાવે નહિ અને તમે સંસારી અવસ્થાને ખોટી કહો છો માટે તમારું ચોગીજ્ઞાન ભ્રાન્ત હરે છે.

#### પૂર્વપક્ષી -

નહિ, નહિ, યોગીજ્ઞાન એ તો ક્યારે પણ ભ્રાન્ત હોઈ શકે નહિ યોગીજ્ઞાન તો અભ્રાન્ત જ છે.

#### ગ્રંથકાર-

તો પછી તમારા મતે આત્માની સંસારી અવસ્થા પણ વાસ્તવિક માનવાની આપત્તિ આવશે અને તેથી અમને જે માન્ય છે તેને જ તમે સિદ્ધ કરવાનો પ્રયત્ન કરી રહ્યા છો એવું પુરવાર થશે.

હકીકતમાં અન્ય દર્શનકારો પાસે પદાર્થના સ્વરૂપને યથાર્થ જોવા માટેની અનેકાન્ત દૃષ્ટિ નથી તેથી ભિન્ન ભિન્ન દૃષ્ટિકોણથી એક જ પદાર્થનું સ્વરૂપ અપેક્ષાએ ભિન્ન ભિન્ન હોઈ શકે છે તે તેમની બુદ્ધિમાં બેસતું નથી અને આ ન બેસવા દેનાર મિથ્યાત્વમોહનીયનો તીવ્ર રસોદય છે. મિથ્યાત્વની હાજરીમાં પદાર્થના વિષયમાં વિપરીત માન્યતા વર્તે છે, પોતાની માન્યતા ખોટી છે એ વાત તેને સમજાતી નથી. બુદ્ધિમાં વક્રતા લાવનાર દર્શન મોહનીયના ઉદયની આ બલિહારી છે તેથી તેઓ પદાર્થને યથાર્થ ન્યાય આપી શક્તા નથી. પદાર્થનું પોતે ક્લ્પેલું સ્વરૂપ તર્કની સરાણ પર ચડાવતા જ્યારે સિદ્ધ થતું નથી ત્યારે

तेओने पोतानी वातने सिद्ध इरवा पहार्थने मयडवो पडे छे परंतु तेम इरवा पतां तेओने अनुलवनो अपवाप इरवो पडे छे अने थे मान्यता अनुलवनो अपवाप इरावे ते इहापि सम्यग् होई शई निह. थे ई हिंदु वीईिङ अनुलव जोटो होई शई पण शिष्ट पुरुषोनो अनुलव जोटो होई शई निह. संसारी अवस्थाने मिथ्या इहेवामां पूर्वपक्षीने शिष्ट पुरुषोना अनुलवनो अपवाप इरवो पडे छे. अन्यहर्शनझारो अझंत दृष्टिथी पहार्थनुं थे स्वरूप वर्णवे छे, ते मिथ्या छे, तेमां अनुलव ओ थ प्रमाण छे. अनुलव ओ अंतिम प्रमाण छे. पूर्वपक्षी थेवुं इहे छे तेवुं अनुलवमां आवतुं नथी. विवेडी ते छे ई थे ड्यारे पण अनुलवनो अपवाप इरे निह अने थे अनुलवनो अपवाप इरे ते विवेडी अने अनुस्तवनो अपवाप इरे ते विवेडी अने अनुस्तवनो होय, अनुलवधी विरुद्ध थय तेवी युडितओ पहार्थने सिद्ध इरवामां वजाडवी से इयुडितओ छे अने इयुडितओने योथवी ओ हर्शनमोहनीयना उहियने आलारी छे. દર્શનમોહનીયના ઉદયને આભારી છે.

ચોગીઓએ પોતે જ કાલભેદે બંને અવસ્થા અનુભવેલી છે અને પોતાના ચોગીજ્ઞાનમાં બંને અવસ્થા વાસ્તવિક છે એવું તેમને જણાય છે માટે પૂર્વપક્ષી અવસ્થાહ્રયની પ્રતીતિને ભાન્ત કહે છે જે સાંચું નથી.

હવે જે શ્લોક ૧૮૭માં વ્યાધિમુક્ત પુરુષ જેવા પ્રકારનો હોય છે. ઇત્યાદિ od अपन्यास <del>डरे</del>लो तेमां डहे छे.

#### व्याधितस्तदभावो वा तदन्यो वा यथैव हि । व्याधिमुक्तो न सन्नीत्या कदाचिदुपपद्यते ॥२०४॥

ભાવનુતા ૧ તત્રાત્માં વાલાવવુપપદાત મુજ્યા શ્લોકાર્થ :- જેને વ્યાધિ થયો છે તેવો પુરુષ અથવા તો વ્યાધિના અભાવવાળો પુરુષ અથવા વ્યાધિવાળા પુરુષથી અન્ય તેનો પુત્ર વગેરે -ત્રણમાંથી એક પણ પરમાર્થ નીતિથી વ્યાધિમુક્ત જેમ કહેવાતા નથી. અર્થાત્ ઉપચારથી કદાચ વ્યાધિમુક્તનો પ્રયોગ થઇ શકે. જેમ વ્યાધિ થયો હોય પણ થોડા સમયમાં સારું થવાનું હોય તો કહેવાય કે આ તો હવે રોગ મુક્ત થઇ ગયો. તેમ જ જેને કદી વ્યાધિ થયો નથી તેવા પુત્ર વગેરેમાં પણ મુક્તવ્યનો પ્રયોગ કદાચ કરાય તો પણ તે ઉપચારથી કરાય છે પરમાર્થથી નહિ.

આ જ વાતને દાર્ષ્ટાન્તિકમાં ચોજન કરતા કહે છે.

## संसारी तदभावो वा तदन्यो वा तथैव हि । मुक्तोऽपि हन्त नो मुक्तो, मुख्यवृत्त्येति तद्विदः ॥२०५॥

જેમ દૃષ્ટાંતમાં ત્રણે स्थानमां मुक्त शબ्हनो प्रयोग मुण्ये वृत्तिथी थर्घ शक्तो नथी कारणके मुक्त शબ्हनी प्रवृत्तिनुं निमित्त जंधनथी मुकावाउप त्रणेमां नथी तेल रीते संसारी छव अथवा तो तदभाव = पुरुषनो अलाव लेमां छे ते अने पुरुषथी अन्य એકांत नित्य धश्वर तेमां मुस्त शબ्हना प्रवृत्ति निभित्तनो અભાવ હોવાથી મુક્ત કહેવાય છતાં મુખ્ય વૃત્તિથી મુક્ત નથી.

જેમ સંસારમાં જીવ ઘણો સુખી હોય તેવા રાજા, મહારાજા, ચક્રવર્તી ઇન્દ્રાદિને જોઈને ઘણા કહે કે આને તો કાંઈ ચિંતા, બંધનાદિ નથી આ તો મુક્ત છે તેજ રીતે શૂન્યવાદીના મતે આત્માનો મોક્ષ આત્માના અભાવ રૂપ છે તેથી ત્યાં પણ આત્મા મુક્ત થયો તેમ કહેવાય છે અને પુરુષથી ભિન્ન એકાંત લક્ષણ નિત્ય ઇશ્વર મુક્ત કહેવાય છે પણ તે મુખ્ય વૃત્તિથી નથી કારણકે બંધન મુક્તત્વ રૂપ પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ત્યાં નથી એમ અધ્યાત્મના જાણકારો કહે છે. किमिनेत्याह- કોની જેમ નથી ? તો કહે છે જેમ દૃષ્ટાંતમાં (૨૦૪ ની ગાથા વ્યાધિમુક્ત) મુખ્યવૃત્તિથી નથી ? તેમ અહીં મુક્તત્વ પણ અનોપરારિક નથી...

तो मुड्तनी व्यवस्था डर्ग रीते छे ? ते जतावे छे-**क्षीणव्याधि यथा लोके व्याधिमुक्त इति स्थितः ।** 

क्षाणव्याय यथा लाक व्यावमुक्त इति स्थितः । भवरोग्येव तु तथा मुक्तस्तन्त्रेषु तत्क्षयात् ॥२०६॥

જેમ લોકમાં ક્ષીણ થયેલા વ્યાધિવાળો પુરુષ વિવાદ વગર તે તે રોગના અભાવવડે કરીને વ્યાધિમુક્ત એ પ્રમાણે પ્રસિદ્ધ જ છે પણ તે પ્રસિદ્ધ કરવા ચોગ્ય નથી તે જ રીતે ભવરોગી આત્મા પણ ભવરૂપી રોગના નાશ થવાથી મુખ્યવૃત્તિથી મુક્ત હોવાથી ભવવ્યાધિથી મુક્ત તરીકે પ્રસિદ્ધ જ છે.

અન્યદર્શનકારો એકાંતવાદમાં ફ્સાચેલા હોવાના કારણે વસ્તુનું યથાર્થ દર્શન કરાવી શકતા નથી તેમના મતે બંદ-મોક્ષ, સંસારી-મુક્ત અવસ્થા તેમ જ વિશ્વવ્યવસ્થા, વગેરે કશું જ ઘટી શકતું નથી. એકાંત દૃષ્ટિ હોવાના કારણે અને તેમાં ચથાર્થતાનો સર્વાંશ આગ્રહ હોવાના કારણે તેમની બુદ્ધિ મોહગર્ભિત છે. એકાંતવાદના પાયા પર રચાયેલું કોઇપણ દર્શન મોહગર્ભિત છે તેથી તે ઇષ્ટ સાધક બનતું નથી. અનેકાંત સિદ્ધાંત દ્વારા જ બંદમોક્ષ અવસ્થા તેમજ વિશ્વ વ્યવસ્થા ઘટી શકે છે અને તેથી અનેકાંતદર્શન જ વસ્તુતત્ત્વનું યથાર્થ દર્શન કરાવે છે અને ઇષ્ટ પ્રાપ્તિનું કારણ બને છે.

#### ઉપસંહાર

अनेकयोगशास्त्रेभ्यः संक्षेपेण समुद्धृतः । दृष्टिभेदेन योगोऽयमात्मानुस्मृतये परः ॥२०७॥

અનેક યોગશાસ્ત્રોમાંથી દૃષ્ટિના ભેદ વડે કરીને આત્માની સ્મૃતિને માટે આ અધિકૃત યોગગ્રંથ ઉદ્ધૃત કરાયો છે.

યોગદૃષ્ટિસમુચ્ચય ગ્રંથ કેવી રીતે બનાવ્યો ? તે કહે છે પાતંજલાદિ યોગશાસ્ત્રોનું અવગાહન કરીને એમાંથી સાર રૂપે, દૂધમાંથી માખણ જેમ કાઢવામાં આવે તેમ આઠ દૃષ્ટિના ભેદ વડે પ્રધાન એવો યોગનો આ ગ્રંથ આત્માની સ્મૃતિને માટે ઉદ્ધૃત કરાયો છે.

સમુદ્રનું મંથન કરીને દેવોએ જેમ અમૃત વલોવ્યું તેમ યોગશાસ્ત્ર રૂપી સમુદ્રનું મંથન કરીને ગ્રંથકારે આ ગ્રંથ રૂપી અમૃત વલોવ્યું છે જેનો સૂસ્મતાથી અભ્યાસ કરતાં જીવને હું ક્યાં ઊભો છું? મારે કયાં જવાનું છે? કેટલો આગળ વધ્યો? વગેરેનો યથાર્થ ખ્યાલ આવે છે.

મોહની કેદમાંથી ભાગી છૂટવા માટે આ ગ્રંથ કાલઘંટા સમાન છે. આ ગ્રંથનો અભ્યાસ કરતા આત્મા મોહની નિદ્રામાંથી જાગી ઉઠે છે અને મોહની જાળમાંથી છૂટવાનો અને મોહનો નાશ કરવાનો પ્રચંડ પુરુષાર્થ કરે છે.

"ઇન્ચે જિનોને ઊલટ ઉદધિકો એક બિંદુમેં ઠાયા હૈ" - ચિદાનંદજી ગુંથકારે આ ગુંથની રચના દ્વારા ગાગરમાં સાગર સમાવી દીધો છે.

પાતંજલાદિ અનેક યોગશાસ્ત્રોમાંથી મેં આ ગ્રંથ સંક્ષેપથી ઉદ્ધૃત કર્યો છે એ કહેવા દ્વારા ગ્રંથકારે પોતાની લઘુતા, સરળતા, પ્રામાણિકતા, સજ્જનતા, માધ્યસ્થતા વગેરે અનેક ગુણોનું દર્શન કરાવ્યું છે. મહાપુરુષો ભવભીરૂ હોવાના કારણે જે વાત જેવી હોય છે તેવી જ કહે છે. અન્ય દર્શનમાં પણ પોતાને જે કાંઈ સારું લાગ્યું તે તેમણે પ્રામાણિકપણે ત્યાંથી ગ્રહણ કર્યું અને તે વાત સરળ ભાવે જણાવી. આ તેઓશ્રીની નૈતિકતાને જણાવે છે.

અધ્યાત્મની ઊંચી કક્ષાએ પહોંચવા માટે ઉપર કહેલા ગુણોની ખૂબ આવશ્ચકતા છે. આત્મસાક્ષીએ પ્રામાણિક બન્યા સિવાય અધ્યાત્મની શ્રેણીપર ચઢી શકાતું નથી. આપણામાં શું ઓછું છે કે જેથી બીજાનું આપણે લેવું પડે ? અથવા તો આપણામાં જ બધું છે બીજામાં કશું નથી. આવો આગ્રહ સ્થાદ્વાદીને ન હોઈ શકે. સ્થાદ્વાદી તો અન્યત્ર પણ સાસું દેખાય તો તેનો સારા તરીકે સ્વીકાર કરે અને તેને પોતાની માન્યતામાં ઊચિત સ્થાન આપે.

कैनहर्शन सर्वज्ञप्रणीत होवाना डारणे ओनामां के डांर्र छे ते जहां सार्टुं क छे अमां डोर्र शंडाने स्थान नथी. छतां डाणडमे घणुं जहां द्वस थयुं छे अने तेथी अन्यत्र डांर्र सार्टुं होय तो ते आपणुं क छे ओवी विशाण दृष्टिथी तेनो स्वीडार डरवो घटे. डहाय स्वीडार डरवा माटे हैयुं तैयार न थतुं होय तो पण तेनुं जंडन तो न क होर्र शंडे. षोडशङ, उपहेशपह ग्रंथमां हिर्मद्रसूरिश महाराक तो त्यां सुधी डहे छे डे परहर्शनीनुं वयन पण को सायुं - सार्टुं होय तो ते किनवयनथी सिम्न नथी माटे तेना उपर लूवे यूडे पण्डेष न डरवो डारण डे तेम डरवामां द्वाहशांगीनी साशातना थर्ड कय.

तस्यापि च न द्वेषः कार्यो विषयस्तु यलतो मृग्यः । तस्यापि न सद्वचनं सर्वं यत्प्रवचनादन्यत् ॥ १६-१३ ॥ षोडशक तदरु चिस्तु तत्त्वतो दृष्टिवादारुचि पर्यवसायिनी ॥ १६-१३ ॥

ષોડશક ચોગદીપિકા વૃત્તિ.

"આત્માની સ્મૃતિને માટે મેં આ ગ્રંથ રચ્ચો છે." - આ ગ્રંથ દ્વારા મારા આત્માની વિસ્મૃતિ ન થાય, આત્મા નિરંતર ચાદ આવે, મારો આત્મા પરભાવમાં ન ચાલ્યો જાય અને નિરંતર સ્વરૂપની દિશામાં આગળ વધે - એ હેતુથી મેં મારા આત્માના ઉપકારને માટે આ ગ્રંથ રચ્ચો છે એમ ગ્રંથકાર કહે છે. આના દ્વારા આત્માના ઉપકારને માટે - મોક્ષપ્રાપ્તિ માટે ચોગગ્રંથોનું વાંચન, શ્રવણ, ચિંતન, મનન અત્યંત ઉપકારી છે એ વાત સિદ્ધ થાય છે. ચોગગ્રંથોનો અભ્યાસ મોક્ષની સાથે આત્માનું ચોજન કરી આપે છે તેથી આત્મા સ્વરૂપની નિક્ટમાં રહે છે. પુદ્દગલભાવો તેને સ્પર્શી શકતા નથી. અંદરથી સતત વિષયકષાયની પરિણતિ તૂટ્યા જ કરે છે એટલે અંદરથી મોક્ષમાર્ગ તૈયાર થતો જાય છે.

ઉપરોક્ત કથન દ્વારા ગ્રંથકારે હું સાધક છું. આત્માર્થી છું. મોક્ષ માર્ગનો પ્રવાસી છું એ વાત જણાવી છે. યોગદૃષ્ટિ ગ્રંથ આધ્યાત્મિક વિકાસના માર્ગે આગળ વધવા માટે માઈલ સ્ટોનની ગરજ સારે છે.

#### ચાર પ્રકારના ચોગી

# कुलादियोगभेदेन चतुर्धा योगिनो यतः । अतः परोपकारोऽपि लेशतो न विरुध्यते ॥ २०८ ॥

કુલાદિ યોગના ભેદથી યોગીઓ ચાર પ્રકારના છે એથી તેઓનો પરોપકાર પણ લેશમાત્ર વિરોધી બનતો નથી.

ચોગીઓ ચાર પ્રકારના છે (૧) કુલચોગી (૨) પ્રવૃત્તચક્રયોગી (૩) ગોત્ર ચોગી અને (૪) નિષ્પન્ન ચોગી. આમાંથી પ્રથમના બે ચોગીઓને નજર સામે રાખીને પ્રસ્તુત ગ્રંથની રચના કરાઈ છે, કારણ કે બે ચોગીઓને ચોગમાં પક્ષપાત છે, ચોગમાં રૂચિ છે. જેને જેમાં રૂચિ ન હોચ. ઇચ્છા ન હોચ તેની આગળ તે વસ્તુનું વર્ણન કરવામાં આવે તો તે નિર્શક છે. જેમ ભોજનની પ્રત્યે જેને રૂચિ નથી તેને ભોજન આપવામાં આવે તો લાભ કરનાર બનતું નથી તેમ ચોગમાં જેને રૂચિ નથી તેને ચોગની વાતો ઉપકારક બનતી નથી. ચાર પ્રકારના ચોગીમાંથી કુલચોગી અને પ્રવૃત્તચક્રયોગી ચોગ પ્રત્યે રૂચિ, આદર, બહુમાનવાળા છે તેઓને માટે અમારો આ કરાતો પરોપકાર લેશથી પણ વિરુદ્ધ નથી.

# कुलप्रवृत्तचक्रा ये त एवास्याधिकारिणः । योगिनो न तु सर्वेऽपि तथा ऽसिद्धयादि भावतः ॥ २०९ ॥

કુલચોગી અને પ્રવૃત્તચક્રયોગી યોગશાસ્ત્રના અધિકારી છે પણ સર્વ યોગીઓ અધિકારી નથી કારણ તેઓને અસિદ્ધિ - સિદ્ધિ હોવાથી.

યોગશાસ્ત્રના અધિકારી બધા યોગીઓ કેમ નથી તે કહે છે. ગોત્રયોગીઓને યોગની અસિદ્ધિ છે અર્થાત્ ગોત્રયોગીઓ યોગને પામી શકતા નથી જ્યારે નિષ્પશ્ન યોગીઓને યોગ સિદ્ધ થઈ ગયેલો છે. યોગનું ફળ જે મેળવવાનું હતું તે તેમને મળી ગયું છે એટલે તેઓને માટે યોગશાસ્ત્રો ઉપયોગી નથી. ચારે યોગીઓના વિશેષ લક્ષણને કહે છે.

ये योगिनां कुले जातास्तद्धर्मानुगताश्च ये । कुलयोगिन उच्यन्ते गोत्रवन्तोऽपि नापरे ॥ २१० ॥ જે ચોગીકુળમાં જન્મેલા છે તે કુલચોગી છે અને જે પ્રકૃતિથી ચોગી કુળમાં જન્મા નથી પણ ચોગી ધર્મને અનુસરનારા છે તે કુલચોગી છે. આના સિવાયના બીજા ઉત્તમ ગોત્રવાળા હોવા છતાં પણ તે કુલચોગી નથી.

જે જન્મથી જ યોગીકુળમાં જનમ્યા છે તેઓ દ્રવ્યથી કુલયોગી છે અને જેઓ પ્રકૃતિથી યોગીકુળમાં જન્મ્યા નથી પણ યોગીઓના ધર્મને અનુસરનારા છે તેઓ ભાવ કુલયોગી છે. પરંતુ સામાન્યથી આર્યદેશ, આર્યજાતિ વગેરે ઉત્તમ ભૂમિમાં જન્મેલા હોવા છતાં પણ બીજા કુલયોગી નથી.

क्म मनुष्यनी योनिमां क्नेलो मनुष्य इहेवाय छे. सिंहनी योनिमां क्नेलो સિંહ કહેવાય છે તેમ યોગીકુળમાં જન્મેલો કુલયોગી કહેવાય છે અહિંયા જેઓ ચોગીકુળમાં જન્મ્યા છે પણ ચોગીઓના ધર્મને અનુસરનારા નથી તેને દ્રવ્ય કુલચોગી કહી રહ્યા છે. તેનું કારણ આ છે કે જગતમાં ઉત્તમકુલમાં-ચોગી કુલમાં જન્મ એ પણ પ્રબળ પુણ્યના ઉદયને સૂચવે છે. ચોગીકુલમાં જન્મવા માત્રથી જ કુલના પ્રભાવે ઘણા બધા પાપો નીકળી જાય છે. તેમજ સહેજે સહેજે સારા સંસ્કારોનું આધાન થાય છે. જેમકે એક આત્મા પૂર્વના પુણ્યના ઉદયે જૈનકુળમાં - સંસ્કારી કુળમાં જન્મ્યો. માતા-પિતા સંસ્કારી મળ્યા એટલા માત્રથી તે કુળનું વાતાવરણ જ એવું હોય છે કે જેના કારણે દારૂ, માંસાહાર, વ્યભિચાર, પરસ્ત્રીગમન, હિંસા, જુઠ, વિશ્વાસઘાત, બેવચનીપણું, અભક્ષ્ય ખાનપાન, અશ્લીલ વાતો આ બધું તેનાં જીવનમાં પ્રવેશ પામતું નથી. આ બધા માટે તેને કાંઇ પ્રયત્ન કરવો પડતો નથી. સહેજે ઉત્તમકુળના પ્રભાવથી જ તે નીકળી ગયેલ હોય છે. બીજું ભલે પોતે વિશેષ રીતે યોગીઓના દાર્મને અનુસરતો ન હોય તો પણ તે ફુળની અંદરમાં પળાતા યોગીદાર્મના આચારોને જોઈને તેના હૃદયમાં આ બધું સારું છે, પાળવા જેવું છે, આત્મને લાભદાયી છે આવા સંસ્કાર પડે છે જે અવસરે ખૂબ ઉપયોગી થઇ પડે છે. હૃદયમાં પડેલી કુણાશને કારણે સમ્ચગ્ આચારનો તે આત્મા ક્યારે પણ વિરોધી બનતો નથી. યોગીકુલમાં પળાતા ધર્મને જોઈને તે આત્મામાં નજીકના કાળમાં ધર્મને પામી જવાની સંભાવના ઊભી રહે છે.

ધર્મીના ઘરમાં રહેલો પોપટ "રામ રામ" બોલતા શીખ્યો અને હિંસક શિકારીના ઘરમાં રહેલો પોપટ "મારો, મારો" બોલતા શીખ્યો-એ બતાવે છે કે સારા કુળનું મહત્ત્વ ઘણું છે. સારું કૂળ સંસ્કારોને ટકાવી રાખે છે. સંસ્કારોને બગડવા દેતું નથી.

શાલિભદ્રનો જેવ પૂર્વ ભવમાં સંગમ ગોવાળ તરીકે એક સામાન્ય કુળમાં જન્યો હતો. એના કુળમાં કોઈ વિશિષ્ટ દેવ ગુરુની ભક્તિ વગેરે ન હતી છતાં જ્યાં રહેતો હતો તેની આજુબાજુનો પાડોશ ધર્મી હતો. સંસ્કારી હતો. તે શેરીમાં કે મહોલ્લામાં મહાત્માઓનું આવાગમન હતું. લોકો મહાત્માઓને પધારો - પધારો કહીને આદર પૂર્વક ઘરમાં લઈ જતા હતા અને ભક્તિથી સુપાત્રદાનનો લાભ લેતા હતા એ દશ્ય આ સંગમ ગોવાળને જોવા મળેલું હતું તેનાથી આ મહાત્માઓ છે, આપણા કરતા મહાન છે, ત્યાગી છે, પૂજ્ય છે, ભક્તિના પાત્ર છે - આવા સંસ્કાર

આત્મામાં પડેલા હતા તો તે સંસ્કારે ખીરના નિમિત્તને પામીને સુપાત્રદાનમાં કેવી ભક્તિ ઊભી કરી કે જેના પ્રભાવે મરીને સીધો શાલિભદ્ર થયો. મનુષ્યના ભવમાં દેવી ભોગોનો ભોક્તા થયો. મરીને દેવ થઈને દેવના ભોગોને ભોગવનારા તો બધા જ હોય પણ મનુષ્યના ભવમાં જન્મીને દેવી ભોગોને ભોગવનાર જગતમાં જો કોઈ પણ થયો હોય તો એક માત્ર શાલિભદ્ર. અને તે પણ કેવા ભોગોનો ? તો આજે ભોગવેલા વસ્ત્રો અને અલંકારો આવતી કાલે ખાળમાં નાખી દેવાના. જગતમાં આર્ચાવર્તની ભૂમિ ઉપર ચક્રવર્તીઓએ સર્વ ત્યાગના માર્ગે મહાભિનિષ્ક્રમણ કરીને છ ખંડ, બત્રીસ હજાર રાજાઓની સેવા, એક લાખ બાણું હજારનું અંતઃપુર છોડ્યાના દૃષ્ટાંતો શાસ્ત્રોના પાને નોંધાયેલા જોવા મળે છે પણ કોઈપણ ચક્રવર્તીએ સંસારમાં રહીને આજના વાપરેલા અલંકારોને કાલે ખાળમાં નાંખ્યા હોય તેવું એક પણ દૃષ્ટાંત સાંભળવા મળતું નથી.

આ છે સારા સ્થાનમાં અને સારા કુળમાં જન્મ પામવાનો પ્રભાવ. દ્રવ્યદમિ તે યોગ સમારવા, વિષયાદિક પરિહાર,

આતમુંશક્તિ હો સ્વભાવ સુધર્મનો સાધન હેતુ ઉદાર... શ્રીદેવચંદ્રજી

યોગીંકુલમાં જન્મેલા આત્માઓનું જીવન પોતાના કુલને લાંછન ન લાગે તેવું હોય છે. જેમ કુલપુત્ર તેમ જ કુલવધુ કુલીન હોવાના કારણે યથાયોગ્ય આચરણ કરે છે જેમકે પોતાના ઘરમાં રહેવું, પર ઘરે ન જવું, શીલ સાયવવું, ઉદ્ભટ વેષભૂષાનો ત્યાગ કરવો - તેમ યોગીકુલમાં જન્મેલા આત્માઓ કુળની મર્યાદાઓનો ભંગ કરનારા હોતા નથી માટે તેઓ દ્રવ્યથી કુલ યોગી છે અને તેઓ આગળ જઈને યોગી ધર્મને અનુસરનારા બની જાય છે.

જે આત્માઓ પૂર્વના પુણ્યની ખામીના કારણે યોગીકુળમાં જન્મ્યા નથી પરંતુ યોગીકુલના ધર્મને પોતાના જીવનમાં આચરનારા છે તે આત્માઓ ભાવથી કુલયોગી છે આવા આત્માઓ કુલયોગીના ધર્મને અનુસરવા દ્વારા એવું પુણ્ય ઉપાર્જન કરે છે કે જેના પ્રભાવે ભવાંતરે દ્રવ્ય-ભાવ ઊભયથી કુલયોગી બને છે તેમજ તેનાથી આગળ વધીને પ્રવૃત્તચક્રયોગીપણાને પણ પામે છે.

સામાન્ય કુળમાં જન્મ પામવા છતાં પણ યોગીઓના ધર્મને અનુસરે છે તે આત્મા પુણ્ય ઉપાર્જન કરે છે અને તેથી આગળ વધે છે. આ બંને કુલયોગીને છોડીને બીજા આત્માઓ કે જેઓ માત્ર આર્ચદેશ - આર્ચજાતિમાં જન્મેલા છે અને જેમના ગોત્રમાં વર્ષોના વર્ષો પૂર્વે બાપદાદાઓ યોગધર્મને આચરનારા હતા પણ હાલમાં તો તેમાંથી કશું જ નથી તેઓ ગોત્રયોગી કહેવાય છે. આ આત્માઓમાં યોગીકુલની કોઈ જ છાયા કે સંસ્કાર નથી. માત્ર પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયોનો ભોગવટો. મોજ-શોખ, વૈભવ ને મેળવવો એ જ તેમનું લક્ષ્ય છે. - તેઓ માટે આ યોગગ્રંથની રચના ઉપકારક બનતી નથી અર્થાત્ યોગગ્રંથોના અભ્યાસને માટે તે આત્માઓ અયોગ્ય છે, અપાત્ર છે.

જ્યારે ફુલચોગી આત્માઓ જો આ યોગગ્રંથોનો અભ્યાસ કરે, સદ્ગુરુ પાસે તેનું શ્રવણ કરે અને એકાંતમાં બેસીને તેનું ચિંતન, મનન કરે તો તે આત્માઓ યોગના માર્ગે જરૂર આગળ વધે તેમ છે માટે તેઓના ઉપકારને માટે આ ગ્રંથની રચના છે.

કુલ અને ગોત્ર શબ્દમાં તફાવત એ છે કે કુલ શબ્દ નિકટનો વંશ સંબંધ સૂચવે છે જ્યારે ગોત્ર શબ્દ દૂરનો વંશસંબંધ સૂચવે છે. તેમ કુલચોગી ચોગીકુલ સાથે નિકટનો વંશસંબંધ સૂચવે છે ને ગોત્રચોગી દૂર નો સગપણ સંબંધ ધરાવે છે માટે એમ અનુમાન કરી શકાચ કે કુલચોગી મોક્ષની નિકટમાં છે. તે અપેક્ષાએ ગોત્રચોગી મોક્ષથી દૂર-દૂર-દૂર છે

(नोंद्रों - आ न्दोङनी टीङानी पहेंदी दीटीमां योगिधर्मानुगताश्च ये प्रकृत्यान्येऽपि

- आभ सुधारवुं अने नापरे कुलयोगिन.... आ प्रभाशे सुधारवुं)

हवे आ हुतयोगीना विशेष तक्षणने हहे छे -

सर्वत्राऽद्वेषिणश्चेते गुरुदेवद्विजप्रियाः ।

दयालवो विनीताश्च बोधवन्तो यतेन्द्रियाः ॥ २११ ॥

કુલચોગી સર્વત્ર અદ્વેષી, ગુરુ, દેવ અને દ્વિજ પ્રત્યે પ્રેમ,આદરવાળા, દયાળુ, વિનીત, બોધવંત અને ચતેન્દ્રિય હોય છે.

# સર્વત્ર હેષ વગરના કુલયોગી

કુલચોગીમાં આગ્રહ ન હોવાને લીધે તેઓ સર્વત્ર અદ્ભેષી હોય છે. દ્વેષ એ જીવને યોગમાર્ગમાં પ્રવેશ જ કરવા દેતો નથી. એટલા માટે પહેલી યોગની મિત્રા દૃષ્ટિની પ્રાપ્તિ પણ અદ્ભેષ ગુણથી થાય છે. દ્વેષનું કારણ આગ્રહ, પક્કડ મમત્વ છે. જેને પોતાના વિચાર, મત, માન્યતા પ્રત્યે પક્કડ છે તેઓ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે અયોગ્ય છે. આગ્રહીને પોતાનો જે વિષયમાં આગ્રહ છે તેનાથી વિપરીત જયાં જોવા કે સાંભળવા મલે ત્યાં તેને દ્વેષ થાય છે. અધ્યાત્મના માર્ગમાં-યોગમાર્ગમાં મત, મમત્વ, પક્કડ એ અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ અને એકાંત દૃષ્ટિનું સૂચક છે. અનેકાંતદૃષ્ટિવાળો નિરાગ્રહી હોય છે. સર્વત્ર માધ્યસ્થ દૃષ્ટિથી વસ્તુતત્ત્વને સમજનારો હોય છે અને તેથી તેને માટે દ્વેષનો વિષય કોઈ જ બની શકતું નથી.

ચોગીકુલમાં જન્મેલા અને યોગીઓના ધર્મને અનુસરનારા કુલચોગીઓ નિખાલસ હૃદયના અને વર્ધમાન શુભભાવવાળા હોવાથી તેઓને ક્યાંચ આગ્રહ, મત, મમત્વ હોતું નથી તેથી તેઓ સર્વત્ર મૈત્રી આદિ પરિણામવાળા હોય છે.

## દેવ, ગુરુ અને હિજ પ્રત્યે પ્રેમવાળા

કુલચોગીઓને ધર્મના પ્રભાવથી દેવ, ગુરુ અને દ્વિષ્ટ પ્રત્યે પ્રેમ હોય છે. ધર્મના પ્રભાવથી અંતઃકરણ વિશુદ્ધ બનેલું છે એટલે આત્મકત્યાણ એ ષ્ટ ઇષ્ટ લાગે છે અને તેથી તે આત્મકત્યાણ કરવામાં નિમિત્તભૂત દેવ-ગુરુ પ્રત્યે અત્યંત બહુમાન હોય છે. દીર્ઘકાળના રોગથી પીડાતા જીવને સુવૈદ્યનો યોગ થાય અને ઔષધપ્રયોગથી રોગ મટાડી આરોગ્ય પ્રાપ્ત કરાવે તો તે જીવને નિરોગી બનાવનાર વૈદ્ય પ્રત્યે કેટલું બહુમાન, આનંદ પ્રગટે છે? તેમ અનાદિકાળથી મિથ્યાત્વ, અવિરતિના પાપથી - ભવરોગથી પીડાતા આત્માને ધન્વંતરી વૈદ્ય સમાન પરમાત્માનો યોગ થાય કે સદ્યુરુનો યોગ થાય, ભાવ ઔષધ સમાન દેશના મળે. પોતાની સ્થિતિ ઓળખાવે અને ગ્રંથિભેદ કરાવી સમ્યક્ત્વ પમાડે કે વિરતિ પ્રાપ્ત કરાવે તો તે આત્માને તે દેવ-ગુરુ પ્રત્યે કયો આનંદ ના આવે ? જન્માંધને દૃષ્ટિ આપનારથી પણ અધિક ઉપકાર કરનાર દેવ,ગુરુ છે. તે તો ભવોભવનું દારિદ્ર ફેડી નાંખે છે તેના ઉપર આત્માર્થી જીવને કેટલો પ્રેમ ઉભરાય-તે સમજી શકાય તેમ છે.

#### દયાળુ -

સ્વભાવથી જ ક્લિષ્ટ પરિણતિ ન હોવાથી દયા - કરણાના પરિણામવાળા હોય છે. કોઈના પણ દુ:ખને ન જોઈ શકે તેવી તેમની પરિણતિ - હૃદય હોય છે. બીજાના દુ:ખે દુ:ખી થનારા હોય છે. બીજાના દુ:ખને પોતાનું માની તેને દૂર કરવામાં પ્રવર્તનારા હોય છે.

#### विनीत :

સ્વભાવથી જ તેઓ અભિમાનથી રહિત વિનીત સ્વભાવવાળા હોય છે. સંતપુરુષો પ્રત્યે ભક્તિવાળા હોય છે. તેઓના ચરણને સેવનારા હોય છે, તે આવે ત્યારે ઊભા થવું, આસન આપવું, તેમનો સત્કાર કરવો એ રૂપ વિનય ધર્મને આચરનારા છે. પૂર્વની આરાધનાના કારણે કુશલાનુબંધી ભવ્ય સ્વભાવવાળા હોવાથી તેઓ આ બધા ગુણોને ધારણ કરનારા હોય છે તેઓની આરાધના વિશેષ હોવાથી આગળ આગળ પણ તે આત્માઓ પુણ્યાનુબંધી પુણ્યનો બંધ કરનારા હોય છે. સ્વભાવથી જ વિનીત હોવાના કારણે તેઓ બધાની સાથે પ્રેમપૂર્વક વર્તનારા હોય છે.

#### <u>ओधवंत :</u>

તેઓની અનાદિકાલીન નિબીડ રાગદ્ધેષની ગ્રંથિ ભેદાઈ ગઈ હોવાના કારણે સમ્યગ્ બોધવાળા હોય છે. તેઓનો ક્ષયોપશમ સ્વભાવથી જ માર્ગસ્થ હોય છે. વિકારીભાવો અને વિકારી પરિણામ રૂપે ન પ્રવર્તતા સહજ રીતે નિર્વિકાર પરિણામવાળા હોય છે. સ્વપરિણામ અને પરપરિણામનો ભેદ કરી સ્વપરિણામ પ્રત્યે રૂચિવાળા અને કષાયપરિણામ પ્રત્યે અરૂચિવાળા હોય છે.

#### 

ઇન્દ્રિયો ઉપર વિજય મેળવેલો હોવાથી સંયમી બનેલા હોય છે. પોતે ઇન્દ્રિયોને આદીન થતા નથી પણ ઇન્દ્રિયોને વશ કરનારા હોય છે. ભાવ ચારિત્રને સ્પર્શનારા હોય છે. તેઓની સઘળી આચરણા સ્વરૂપ અભિમુખ હોય છે. જીવોને અભયદાન આપનારા હોય છે.

આ બધા લક્ષણો દ્વારા કુલયોગી કેવા હોય તેનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. કુલ યોગી અપુનર્બંધક અવસ્થાથી માંડીને ઠેઠ ચારિત્રના પરિણામને અવસ્થા ભેદથી સ્પર્શનારા હોય છે. પણ કુલચોગીમાં જે ચારિત્ર હોય છે તે અત્યંત નીચલી કક્ષાનું અને દોષબહુલ ચારિત્ર હોય છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો ઇચ્છાયમનું ચારિત્ર હોય છે. તેની અપેક્ષાએ પ્રવૃત્ત ચક્રયોગીનું ચારિત્ર અતિચારવાળું હોવા છતાં ઊંચી કક્ષાનું હોય છે કારણ કે તે લોકો પ્રવૃત્તિયમ સુધી પહોંચેલા હોય છે અને તેથી સર્વત્ર ઉપશમપૂર્વકની પ્રવૃત્તિ તેઓને હોય છે. જ્યારે અહિંયા તો પોતાને વિધિપૂર્વક સમ્યગ્ ક્રિયા કરવાનો ઉલ્લાસ હોય છે પરંતુ તથાવિધ શક્તિના અભાવના કારણે પોતાના ઉલ્લાસથી યલ્કિયિત્ અભ્યાસરૂપ ક્રિયાઓને સેવે છે.

અથવા તો यतेन्द्रियाश्चारित्रभावेन નો અર્થ કુલ યોગીઓને ઇન્દ્રિયોનો સંયમ હોવાના કારણે સદાચારના પાલન રૂપ યારિત્રનું અસ્તિત્વ હોય છે.

# प्रवृत्तचक्रास्तु पुनर्यमद्वयसमाश्रयाः । शेषद्वयार्थिनोऽत्यन्तं शुश्रुषादिगुणान्विताः ॥ २१२ ॥

પ્રવૃત્તચક્રયોગીઓ ઇચ્છાયમ અને પ્રવૃત્તિયમનો આશ્રય કરનારા હોય છે તેમજ સ્થેર્ચયમ અને સિદ્ધિયમ એ બેના અત્યંત અર્થી હોય છે અને શુશ્રુષાદિ ગુણોથી યુક્ત હોય છે.

કુલચોગીનું સ્વરૂપ બતાવ્યા પછીથી હવે પ્રવૃત્તચક્રચોગીની વાત કરી રહ્યા છે. જેઓનું ચોગચક્ર સારી રીતે અહિંસાદિયમના પાલનમાં પ્રવૃત્ત થયું છે તે પ્રવૃત્તચક્રચોગી છે. ઇચ્છાચમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થેર્ચયમ અને સિદ્ધિયમ આ પ્રમાણેના યમના ચાર ભેદોમાંથી પહેલા બે ભેદ ઇચ્છાયમ અને પ્રવૃત્તિયમ તેઓને હોય છે. અહિંસા, સત્ય, અચોર્ચ, બ્રહ્મચર્ચ અને અપરિગ્રહ આ પાંચ યમને પાલન કરવાની ઇચ્છા તે ઇચ્છા યમ છે. જયારે અહિંસાદિ પાંચે યમો જીવને આત્મકલ્યાણની બુદ્ધિથી ગમે છે ત્યારે હૃદયથી તેના પાલન માટેની ઇચ્છા જાગે છે અને ત્યારે ઇચ્છાયમની પ્રાપ્તિ થાય છે. અભવ્યજીવ નિરિત્યાર યારિત્ર પાલનકાળમાં અહિંસાદિને પાળે છે પણ તેને આત્મકલ્યાણ કરવાની કોઈ ઇચ્છા જ નથી માટે તેને ત્યાં ઇચ્છાયમ વગેરે નથી.

પ્રવૃત્તચક્રયોગી તો યોગમાર્ગમાં પ્રવૃત્ત થયેલા છે અને તેથી તેઓ હૃદયથી અહિંસાદિને જ આત્મકલ્યાણના સાધન માને છે તેથી તેઓને અહિંસાદિ પ્રત્યે રૂચિ છે અને હિંસાદિ પ્રત્યે ઘૃણા છે તેઓને માત્ર અહિંસાદિ યમની રૂચિ જ છે એવું નથી. તેનું 'પાલન પણ તેમને વર્તે છે અને પાલન અનુસાર તેના ફળરૂપે આત્મામાં પરિણતિ પણ ઊભી થયેલી છે માટે તે આત્માઓને પ્રવૃત્તિમય પણ હોય છે. પ્રવૃત્તચક્ર યોગીઓ યોગ માર્ગમાં પ્રવૃત્ત થયેલા છે. ચારિત્રના પરિણામમાં વર્તે છે. અહિંસાદિથી વિપરીત હિંસાદિ પ્રત્યે જેમ જેમ ઘૃણાદિ વધતા જાય છે તેમ તેમ અહિંસાદિનું પાલન ઉચ્ચ-ઉચ્ચતર બનતું જાય છે અને તેથી આત્મામાં ચારિત્રના પરિમામની પણ વૃદ્ધિ થાય છે.

આ આત્માઓ અહિંસાદિ ચમમાં પ્રવૃત્ત થયેલા હોય છે પણ હજુ તેઓને તેમાં અતિચાર લાગવાની સંભાવના છે એટલે અતિચારની ચિંતાથી રહિત નથી માટે તેઓને સ્થૈર્યચમ અને સિદ્ધિચમ હોતા નથી. પરંતુ તેઓ તેના સમ્ચગ્ ઉપાચમાં પ્રવૃત્ત થવા વડે કરીને તેના અત્યંત અર્થી હોય છે. યોગમાર્ગમાં તેઓની પ્રવૃત્તિ સતત ચાલુ હોવાથી તેમના આત્મામાં સંવેગ, નિર્વેદ, ઉપશમાદિ ભાવોની નિરંતર વૃદ્ધિ થતી હોય છે. અને તેથી તેઓ આગળ જઈને સ્થૈર્ચયમ અને સિદ્ધિયમને પામવાની યોગ્યતા ધરાવનારા હોય છે.

જે કારણથી સ્થૈર્ચયમ અને સિદ્ધિયમના અર્થી છે તેથી જ કરીને તે બે યમને લગતા શુશ્રુષા, શ્રવણ, ગ્રહણ, દારણા, વિજ્ઞાન, ઉંંંદ, અપોંદ, તત્ત્વાભિનિવેશ આ બુદ્ધિના આઠ ગુણથી યુક્ત હોય છે અર્થાત્ ઇચ્છાયમ અને પ્રવૃત્તિયમથી ઉપરના યમને પામવા માટે તેઓના અંતરમાં તત્ત્વ શ્રવણની તીવ્ર ઇચ્છા વર્તે છે.શુશ્રુષાને અનુરૂપ શ્રવણ કરે છે. શ્રવણ પછી તેના અર્થનું ગ્રહણ કરે છે જે ગ્રહણ કર્યું છે તેનું અવદારણ કરે છે. તેને બરાબર હૃદયમાં દારી રાખે છે. દારણા પછીથી તેના સંસ્કાર પડવાથી બોદ્ધ વિશિષ્ટ બને છે તે વિજ્ઞાન છે. ત્યારબાદ અન્વય, વ્યતિરેકથી પદાર્થનો નિર્ણય કરે છે તેથી તત્ત્વનો દૃઢ નિશ્ચય થાય છે તે તત્ત્વ અભિનિવેશ છે. આમ પ્રવૃત્તયક્રયોગીઓ છેલ્લા બે યમના અર્થી હોવાથી તેના હેતુભૂત શુશ્રુષાદિ ગુણોમાં પ્રવર્તનારા હોય છે.

## आद्यावञ्चकयोगाप्त्या तदन्यद्वयलाभिनः । एतेऽधिकारिणो योगप्रयोगस्येति तद्विदः ॥ २१३ ॥

આદા અવંચકયોગની પ્રાપ્તિથી તેનાથી અન્ય બે અવંચકના લાભને તેઓ પામનારા હોય છે તેઓ આ યોગ પ્રયોગના અદિકારીઓ છે એમ યોગના જાણકારો કહે છે.

પ્રવૃત્તચક્રયોગીને યોગાવંચકપણું પ્રાપ્ત થયેલું છે અને તેનાથી અન્ય ક્રિયાવંચકપણું અને ફ્લાવંચકપણું તેના લાભને તેઓ પામનારા છે કારણ કે આધ અવંચકયોગની પ્રાપ્તિથી તે આત્મામાં એવી અવંધ્ય યોગ્યતા ઊભી થયેલી છે કે જેના કારણે તેઓ બાકીના બે અવંચકયોગને પામીને રહે.

अवृत्तयङ्गयोगीने याारेश्रनो परिणाम होवा छतां ते परिणाम निरितयार नथी जन्यो तेथी आद्य इक्षानुं डियावंग्रङपणुं आव्युं होवा छतां हलु संपूर्ण डिया-वंग्रङपणुं आव्युं नथी. ते तो निरित्तयार यारिश्रनी स्पर्शनाथी ल आवे माटे ग्रंथङार तेओने माटे डियावंग्रङपणुं पामनारा छे એम डहे छे, डिया डरता डरता डियाना परिणाम स्पर्शे त्थारे डियावंग्रङपणुं प्राप्त थाय छे.

આ પ્રવૃત્તચક્રયોગી પ્રસ્તુત યોગનો ગ્રંથ યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચના અભ્યાસને માટે યોગ્ય છે કારણ કે તેના અભ્યાસથી તેઓ ઉત્તરોત્તરની ભૂમિકાને સ્પર્શીને ઠેઠ કેવલજ્ઞાન સુધી પહોંચી શકે છે એમ યોગના જાણકારો કહે છે. યોગના દ્વારા જેઓએ ઘાતીકર્મો ખપાવી કેવલજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કર્યું છે તેઓ નિષ્પન્નયોગી છે. અર્થાત્ યોગનું ફળ પ્રાપ્ત કરી લીધું છે તેથી તેઓને માટે તેમજ ગોત્રયોગીઓને માટે પ્રસ્તુત ગ્રંથ ઉપયોગી નથી.

જેમ તીર્થંકર પરમાત્માઓ ઘાતીકર્મના ક્ષયથી કેવલ જ્ઞાનને પામે છે તેથી તેઓ નિષ્પશ્નયોગી કહેવાય. તેમના શિષ્ય ગૌતમમહારાજા પ્રવૃત્તચક્રયોગી કહેવાય તેમના માર્ગમાં શ્રદ્ધાપૂર્વક પ્રવર્તનારા જીવો કે જેઓને હજુ ક્રિયાને અનુરૂપ પરિણામ સ્પર્શ્યા નથી તે બધા પ્રાયઃ ફુલયોગી કહેવાય. અને મમ્મણ જેવા જીવો એ ગોત્રયોગી કહેવાય.

યમાદિનું સ્વરૂપ કહે છે -

इहाहिंसादयः पञ्च सुप्रसिद्धा यमाः सताम् । अपरिग्रहपर्यन्तास्तथेच्छादि चतुर्विधाः ॥ २१४ ॥

સર્વ દર્શનોમાં સાદારણ હોવાથી અહિંસાથી માંડીને અપરિગ્રહ સુધીના પાંચ ચમ મુનીઓને હોય છે. અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ચ, અપરિગ્રહ આ પાંચ ચમ છે. એ પ્રમાણે પાતંજલ ચોગદર્શનમાં કહ્યું છે તથા તે પ્રત્યેક ચમ ઇચ્છાદિના ભેદથી ચાર પ્રકારે હોય છે. ઇચ્છાયમ, પ્રવૃત્તિયમ, સ્થૈર્યયમ, સિદ્ધિયમ. ચોગદર્શન જેને યમ કહે છે, તેને જ જૈનો વ્રત કહે છે, બોદ્ધો શીલ કહે છે. તેમાં શબ્દભેદ હોવા છતાં અર્થભેદ નથી.

आना ४ विशेष प्रक्षणोने ङ्रहे छे -तद्वत्कथाप्रीतियुता तथाऽविपरिणामिनी । यमेष्विच्छाऽवसेयेह प्रथमो यम एव तु ॥ २१५ ॥

#### ६२६६। जन्म -

यभवंतनी કથામાં પ્રીતિચુક્ત , તથા અવિપરિણામીની એવી જે ચમમાં ઇચ્છા તે અહીં ચમ ચક્રમાં પ્રથમ ચમ - ઇચ્છાચમ જાણવા ચોગ્ય છે.

ચમને આચરનારા પુરુષોની કથાને સાંભળવામાં પ્રીતિ આવે છે. અને તદ્ભાવમાં સ્થિર રહેવા વડે કરીને તે વિપરીત પરિણમન પામનારી હોતી નથી આવી વિપરિણમન નહિ પામનારી, ચમવાન પુરુષોની કથાને સાંભળવામાં પ્રીતિવાળી ઇચ્છા તે ઇચ્છાચમ છે.

પોતે ચમનું પાલન ન કરતો હોવા છતાં જ્યારે જ્યારે અહિંસાદિ ચમનું પાલન કરનારા મહાપુરુષોની કથા સાંભળવા મળે ત્યારે આનંદપૂર્વક સાંભળે છે. અખંડ એક ધારાએ સાંભળે છે. સાંભળતાં સાંભળતાં તે મહાપુરુષોએ કરેલા પરાક્રમને ચાદ કરતા તેના રોમાંચ બધા ખડા થઈ જાય છે, તેની રોમરાજી વિકસ્વર થાય છે. જેમ કે માસ ખમણના પારણે ગોચરી ગયેલા ધર્મરૂચિ અણગારને દ્રોપદીના જીવ નાગશ્રીએ કડવી તુંબડી પાત્રામાં વહોરાવી. ગુરુએ તેને ઝેરી જાણી ગામ બહાર પરઠવવા કહ્યું. મહાત્માએ ત્યાં પરઠવતા એક જ બિંદુ નીચે પડતા જીવના સંહાર જોયા. તેથી જવદયાના પરિણામ વ્યાપક બનવાથી પોતે જ તે ઝેરી તુંબડી વાપરી ગયા. સમાધિપૂર્વક કાળ કરી સર્વાર્થસિદ્ધમાં ગયા. આવી કથાઓને સાંભળતા તે જીવ એકાગ્ર બની જાય છે તે મહાત્માઓએ કરેલ અદ્ભૂત પરાક્રમને ચાદ કરતા

'હું પોતે પણ આવી અહિંસાને ક્યારે પાળીશ ?' આવી ભાવના તેના હૃદયમાં જાગે છે આવી જે હૃદયપૂર્વકની અહિંસાદિને પામવાની ઇચ્છા તે ઇચ્છાયમ છે. આવી જે ઇચ્છા થવી તે યોગ માર્ગમાં પ્રવેશ કરવા માટેનું દ્વાર બની જાય છે કારણ કે અનાદિકાળથી સંસારમાં ભટકતા જીવને આવી હૃદયસ્પર્શી ઇચ્છા ક્યારે પણ થઈ નથી. અભવ્યાદિ જીવોને આવી ઇચ્છા થતી નથી તેથી તેઓ ઇચ્છાયમ પામતા નથી મોક્ષમાર્ગની બહાર જ તેઓ સદાને માટે રહે છે.

# सर्वत्र शमसारं तु यमपालनमेव यत् । प्रवृत्तिरिह विज्ञेया द्वितीयो यम एव तत् ॥ २१६ ॥ अवृत्तिथभ

સર્વત્ર ઉપશમની પ્રધાનતાપૂર્વક અહિંસાદિ ચમનું પાલન કરવું તે પ્રવૃત્તિ નામનો દ્ધિતીય યમ છે. પ્રવૃત્તિ યમમાં અહિંસાદિનું પાલન કરતા આત્મા અંદરમાં ઠરેલો હોય છે. સંસારના ઉકળાટ શમી ગયા હોય છે. આવી શાંત અવસ્થા ત્યારે જ આવે કે અસત્ ઇચ્છાઓના આવેશ નીકળી ગયા હોય. અસત્ ઇચ્છાઓ ચિત્ત વૃત્તિને ડહોળી નાંખે છે. જયાં સુધી એ ચીજ મળે નહિ ત્યાં સુધી ચિત્તમાં એક પ્રકારનો સંતાપ વર્તતો હોય છે. તે પ્રવૃત્તિ કરવા છતાં પ્રવૃત્તિયમને પામવા દેતી નથી જયારે પ્રસ્તુતમાં તો સંસારની ઇચ્છાઓ, માન, સન્માન, ખ્યાતિ, પ્રતિષ્ઠા, નામનાદિની ઇચ્છાઓ નીકળી ગયેલી હોય છે. તેથી જે અહિંસાદિની પ્રવૃત્તિ કરે છે. તે આત્મ ભાવમાં આવીને કરે છે તેથી પ્રવૃત્તિ ચમ હોય છે. આ મહાત્માઓને પાપના ઉદયે દુઃખ આવે, લોકો દુર્જન બનીને ત્રાસ આપે ત્યારે પણ શાંતભાવે તેઓ સહન કરતા હોય છે તેથી અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ કોઇપણ સંયોગોમાં તેમની અહિંસાદિની પ્રવૃત્તિ ઉપશમપૂર્વકની જ હોય છે. કષાયાવિષ્ટ બનીને તેઓ કશું જ કરતા નથી માટે પ્રવૃત્તિ ચમ તેઓને ઘટે છે અહિંયા અતિચાર લાગવાની સંભાવના હોય છે.

# विपक्षचिन्तारहितं यमपालनमेव यत् । तत्स्थैर्यमिह विज्ञेयं तृतीयो यम एव हि ॥ २१७ ॥

#### <u>સ્થૈર્ચચમ</u> -

ઉપશમભાવપૂર્વક અહિંસાદિયમનું પાલન કરતા જ્યારે અંદરથી ફ્રાનાવરણીય, મોહનીય કર્મનો ક્ષયોપશમ વધે છે ત્યારે અહિંસાદિના પાલનમાં સ્થિરતા આવે છે અર્થાત્ જે અહિંસાદિ યોગ જે રીતે પાલન કરવાનો હોય છે તે રીતે તેમાં તન્મય બનવાપૂર્વક અન્ય વિકલ્પોને છોડીને તે આરાધાય છે અને આવી સ્થિરતા જ્યારે આત્મસાત્ થાય છે ત્યારે તેમાં લાગતા દોષો, અતિયારોની સંભાવના વગેરેની ચિંતા, ભય નીકળી જાય છે આમ જે અહિંસાદિ યમના પાલનમાં વિપરીત પરિણામો, વિકલ્પો, અતિયારોની સંભાવના નીકળી ગયેલી હોય છે તે અહિંસાદિયમ એ સ્થૈર્યયમ નામનો તૃતીય યમ છે.

જેમ દોરડા પર નાચનારાઓને અભ્યાસકાલમાં તેના ઉપરથી પડવાનો ભય-ચિંતા રહે છે પણ અભ્યાસનો પરિપાક થતા તે સહેલાઈથી ભય વિના નાચે છે તેમ અહિંયા પણ જાણવું.

परार्थसाधकं त्वेतित्सिद्धः शुद्धान्तरात्मनः । अचिन्त्यशक्तियोगेन चतुर्थो यम एव तु ॥ २१८ ॥

#### સિદ્ધિયમ

પરોપકારને સાધનારું આ યમ પાલન અચિંત્ય શક્તિના યોગથી શુદ્ધ એવા અંતરાત્માની સિદ્ધિ છે તે જ સિદ્ધિ નામનો યોથો યમ છે.

અહિંસાદિયમનું પાલન ઉત્તરોત્તર શુદ્ધિને પામતા જ્યારે પરાકાષ્ઠાનું બને છે ત્યારે તે સહજ સ્વભાવે પરમાર્થને સાધનારું હોય છે. શુદ્ધિ વધતાં આત્મામાં એવો અચિંત્ય શક્તિ યોગ પ્રગટે છે કે તેના સંનિધાનમાં આવનારા જીવોનો વૈરત્યાગ થઈ જાય છે. ગમે તેવા જાતિવૈરવાળા પ્રાણીઓ પણ તેની નજીકમાં આવતા વૈરને ભૂલી જાય છે. અહિંસાદિ યમ જયારે સિદ્ધ થાય છે ત્યારે સર્વ પ્રાણી સૃષ્ટિ પ્રત્યે આત્મીયતા વર્તે છે. સઘળા જીવો પ્રત્યે મૈત્રી - પ્રેમ - વાત્સલ્ય - કરણા - હિતચિંતાના ભાવો વર્તે છે. તેનાથી તેના શરીરના પુદ્ગલ પરમાણુઓ પણ એટલા ભાવિત થયેલા હોય છે કે જે તે વાતાવરણમાં આવે તે બધા જ તેટલા કાળ પૂરતા અહિંસક પરિણામવાળા બની જાય છે.

સમરાદિત્ય યરિત્રમાં ચોથા ભવમાં આવે છે કે રાજા શિકાર કરવા માટે નીકળ્યો ત્યારે ઉદ્યાનમાં વૃક્ષની નીચે ધ્યાનસ્થ મહાત્માને જોયા. રાજાએ અપશુકન માની મુનિને ઉપદ્રવ કરવા શિકારી કૂતરાઓ છોડ્યા પણ જયાં તે કૂતરાઓ મુનિની નજીકમાં આવ્યા ત્યાં જ મહાત્માના તપના પ્રભાવથી તેમને પ્રદક્ષિણા આપીને મસ્તક નમાવી, નમસ્કાર કરી બેસી ગયા- આ બતાવે છે કે મહાત્માએ અહિંસાયોગ સિદ્ધ કરેલો હતો.

## અવંચક યોગ

हवे अवंशङ योगना स्व३५ने इहे छे.

सद्भिः कल्याणसम्पन्नैर्दर्शनादिप पावनैः ।

तथादर्शनतो योग आद्यावञ्चक उच्यते ॥ २१९ ॥

કत्याशने पामेला અने दृष्टि वडे पवित्र डरनार એवा सत् पुरुषो साथै तेवा प्रडारना दर्शन द्वारा संजंध डरवो ते प्रथम योगावंचडपणुं छे.

જેમણે પોતે આત્મકત્યાણને સાધી લીધું છે અને વળી જગતને પોતાની દૃષ્ટિ વડે પવિત્ર કરે છે એવા પુણ્યશાળી પુરુષ સાથેનો સંબંધ થવો, એનામાં રહેલ ગુણોનો ખ્યાલ કરી તેમની પ્રત્યે આદર, બહુમાન, અહોભાવ થવો, હૃદય પુલક્તિ થવું, જગતમાં કોઈ અપૂર્વ ચીજ મળી છે એવો અનુભવ થવો તે આધ યોગાવંચકતા છે. नयसारने अटवीमां महात्माना दर्शन थता तेमक ऋषलहेव लगवानना छुव धनासार्थवाहने आचार्य धर्मघोषसूरिना समागमे अपूर्व आनंद ઉमट्यो हतो ते योगावंचडता डहेवाय. अत्यार सुधी महात्मा मणता हता. दर्शन थतुं हतुं परंतु अंदरमां गुणहर्शन थतुं न हतुं. अंदरमां आत्म डत्याधनी जुद्धिथी दर्शन थतुं न हतुं. तेमना दर्शने आहर, जहुमान प्रगटता न हता तेथी ते योग अवंचड जनतो न हती.

સમ્ચક્ પ્રકારે ગુણોની ઓળખ કરવા પૂર્વકનો યોગ થાય તો મળેલો યોગ સફળ થયો ગણાય. એ જ યોગાવચકતા છે.

## तेषामेव प्रणामादिक्रियानियम इत्यलम्।

# क्रियावञ्चक योगः स्यान्महापापक्षयोदयः ॥२२०॥

તે મહાત્માઓને પ્રણામાદિ ક્રિયાનો નિયમ એ ક્રિયાવંચક યોગ છે. તે ઘોર મહાપાપનો ક્ષય કરનાર છે.

તે સંત - મહાત્માઓને કરાતી વંદન - નમસ્કાર ક્રિયા એ મહાપાપનો અર્થાત્ બાંદોલા નીચગોત્રનો નાશ કરનાર છે. મહાત્મા મળ્યા, ગુણોની ઓળખ થઈ, પછી તેમને વંદન કેવી રીતે કરાય ?

કૃષ્ણ મહારાજાએ કેવી રીતે વંદન કર્યું? નેમીનાથ પ્રભુ પદાર્યા. કૃષ્ણ મહારાજા વંદન કરવા ગયા. અઢાર હજાર મુનિઓને અહોભાવપૂર્વક, ગુણની ઓળખપૂર્વક વંદન કર્યું. ક્યાં હું અવિરતિધર અને ક્યાં આ મહાત્માઓ ?

કયાં હું મહારંભી અને ક્યાં આ મહાત્યાગી? આવા ઉછળતા ભાવે વંદન કર્યું. વંદન કર્યા પછી ભગવાનને કહે છે પ્રભુ હું થાકી ગયો ત્યારે નેમિનાથ પ્રભુ કહે છે તમે થાક ઉતારી નાંખ્યો. સાત નારકીમાંથી ચાર નારકીના દુ:ખ નિવારી દીધા. કૃષ્ણમહારાજાએ વંદનક્રિયાને ક્રિયાવંચક યોગ બનાવ્યો. આવી ક્રિયા આત્મા ઉપર કાંઈને કાંઈ મૂકીને જાય છે. આત્માના અશુભકર્મના બંધને તોડી નાંખે છે.

# फलावञ्चकयोगस्तु सद्धय एव नियोगतः । सानुबन्धफलावाप्तिर्धर्मसिद्धौ सतां मता ॥ २२१ ॥

આજ મહાત્માઓના યોગથી સાનુબંધ ફળની પ્રાપ્તિ જે યોગ વડે થાય છે તે ફ્લાવંચક્યોગ ધર્મની સિદ્ધિના વિષયમાં સંતોને માન્ય છે.

ફ્લાવંચક યોગ એ ત્રણે યોગોમાં ચરમ અને શ્રેષ્ઠ યોગ છે. તે મહાત્માઓના યોગથી તેમના ઉપદેશાદિ વડે દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ, નિરતિયાર વિશુદ્ધ કોટિનું સંયમ, ક્ષપકશ્રેણી રૂપ ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે. સાનુબંધ ફ્લની પ્રાપ્તિ એટલે ઉત્તરોત્તર ગુણની વૃદ્ધિ કરાવી છેલ્લે ક્ષાચિકભાવના ગુણોની પ્રાપ્તિ કરાવીને રહે. સંતપુરુષનો આશ્રય કર્યા વિના સઘળા યોગ સાધન નિષ્ફળ ગયા છે. આત્મ વંચક બન્યા છે માટે જ્ઞાનીઓ સત્પુરુષના અવલંબને ઉત્તરોત્તર ધર્મની વૃદ્ધિ બતાવી રહ્યા છે. અનાદિકાળના માનાદિ શત્રુઓ પોતાની ઇચ્છા મુજબ ચાલતા લાખો - કરોડો વર્ષની સાધના પછી પણ નાશ પામતા નથી જ્યારે સદ્ગુરુના શરણે માન મૂકીને જતા સાધકને અંતર્મુહૂર્તમાં તે નાશ પામે છે. સઘળા કલ્યાણની પરંપરાનું મૂળ સદ્ગુરુ છે માટે તેના આશ્રયે જ જીવ મોક્ષ સાધી શકે છે બીજી રીતે નહિ. તે બતાવવા ગ્રંથકાર 'સદ્ગુરુના યોગથી' એમ શબ્દ પ્રયોગ કરી રહ્યા છે.

સદ્ગુરુના યોગને પામીને યોગાવંચક થવાય છે. ધર્મનું આરાધન કરીને ક્રિયાવંચક થવાય છે અને છેવટે ક્ષપકશ્રેણી પામીને ફ્લાવંચક થવાય છે આ ત્રણે યોગ થવામાં જિનેશ્વર પ્રભુ પ્રેરક નિમિત્તકારણ બને છે. પ્રભુના અનુગ્રહ વિના જીવ આગળ વધી શકતો નથી.

# कुलादियोगिनामस्मान्मत्तोऽपि जडधीमताम् । श्रवणात्पक्षपातादेरुपकारोऽस्ति लेशतः ॥ २२२ ॥

મારાથી પણ જડબુદ્ધિવાળા એવા કુલાદિ યોગીઓને આ ગ્રંથના શ્રવણથી પક્ષપાત જાગવાથી લેશમાત્ર તેમને થતો ઉપકાર એ ગ્રંથરચનાનું પ્રયોજન છે.

મારાથી પણ જડબુદ્ધિવાળા એવા કુલચોગી. પ્રવૃત્તચક્રચોગીને આ ગ્રંથનું ગુરુ મુખે વિનયપૂર્વક શ્રવણ કરવાથી યોગદૃષ્ટિમાં પક્ષપાત - શુભેચ્છા જાગશે અને તેથી સમ્યક્ત્વ રૂપ બીજની પુષ્ટિ થવા વડે કરીને તેમને થોડો પણ ઉપકાર થશે એ આ ગ્રંથ બનાવવાનું પ્રયોજન છે.

સત્ શાસ્ત્રના શ્રવણથી ગુણગ્રાહી મહાત્માઓ પ્રત્યે તેમને પ્રમોદભાવ, ભક્તિ, પક્ષપાત, શુભેચ્છા ઉત્પન્ન થશે. ચોગમાર્ગનું તેમને ચથાર્થ જ્ઞાન થશે. તેનાથી તેમને પ્રાપ્ત સમ્યક્ત્વરૂપ ચોગબીજ પુષ્ટ થશે. જેમાંથી સદ્યોગસાદ્યન રૂપ અંકુરા ફૂટશે અને ચોગસિદ્ધિ રૂપ વૃક્ષ ફુલીફાલીને મોક્ષરૂપ ફળને આપશે. બીજાને લેશથી ઉપકાર થશે એ બતાવવા દ્વારા બીજાને થતા લેશથી ઉપકારનું ગૌણ પણું બતાવ્યું છે અને મુખ્ય તો મેં આત્માની સ્મૃતિને માટે જ આ ગ્રંથ બનાવ્યા છે તેમ તેમનું કહેવું છે. મારા આત્માનો ઉપકાર - મારા પોતાના આત્માર્થની સિદ્ધિ એ ગ્રંથ રચનાનું મુખ્ય પ્રચોજન છે.

બીજા આત્માઓને યોગદૃષ્ટિમાં પક્ષપાત થાય તેનાથી પરોપકાર શું ? તે કહે છે.

## तात्त्विकः पक्षपातश्च भावशून्या च या क्रिया । अनयोऽन्तरं ज्ञेयं भानुखद्योतयोरिव ॥ २२३ ॥

तात्त्विङ पक्षपात अने भाव शून्य डिया भे वस्येनुं अंतर सूर्य अने फ्लुआ केटलुं छे. तात्त्विङ पक्षपात सूर्यनी क्षेम महान छे क्यारे भाव विनानी डिया એ तो तेनी अपेक्षाओं सामान्य छे. आवो तात्त्विङ पक्षपात योगना ग्रंथमां उपक्वाथी छवनो मोक्ष निङ्ठ आवी क्षय छे क्यारे भाव विनानी डियाओं से डांई छवने संसार सागर तरवा समर्थ थती नथी

દ્રવ્ય કિયારુચિ જીવડારે, ભાવધર્મ રચિહીન; ઉપદેશક પણ તેહવા રે, શું કરે જીવ નવીન… ચંદ્રાનન જિન तत्त्वरसिङ पन थोऽला रे. जहुलो पन संवाह

જાણો છો જિનરાજ જુ રે. સઘળો એહ વિવાદ… ચંદ્રાનન જિન - દેવચંદ્રજી મહારાજ.

સંસારમાં અનંતકાળથી ભટકતાં જીવને तत्त्वनो पक्षपात, तत्त्वनी ३ि ઊભી થઈ નહિ અને અતત્ત્વની ३ि नीडणी निह. योग ग्रंथना श्रवण, मनन, चिंतनथी જીવને तत्त्वनो पक्षपात ઊભો થઈ શકે છે અને तत्त्वना पक्षपातथी સંસાર કપાઈ જઈ मोक्ष निકट આવે છે માટે યોગગ્રંથ જગતમાં ઉપકારક છે.

## खद्योतकस्य यत्तेजस्तदल्पं च विनाशी च । विपरीतमिदं भानोरिति भाव्यमिदं बुधैः ॥ २२४ ॥

ખજુઆનું જે તેજ છે તે અલ્પ અને વિનાશી છે જ્યારે સૂર્યનું તેજ તેથી વિપરીત છે, એમ પંડિતો વડે ભાવવા યોગ્ય છે.

ખજુઓ એક નાનું જંતુ વિશેષ છે. જેને આગીઓ પણ કહેવાય છે. તે રાત્રિમાં ચમકે છે પણ તેનો પ્રકાશ અલ્પ અને વિનાશી છે. આગીઓ થોડી થોડી વારે ચમકે છે પાછો વિલીન થઇ જાય છે તેનો પ્રકાશ જીવન ઉપયોગી બનતો નથી. તેના પ્રકાશમાં કોઇ કાર્ય થઇ શકતું નથી જયારે સૂર્યનો પ્રકાશ તો દરેક વસ્તુને પ્રકાશિત કરે છે તેનો પ્રકાશ પામીને લોકો કામે લાગી જાય છે. જયાં સુધી તે રહે ત્યાં સુધી લોકો કાર્ય કરવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે.

નિજ સ્વરૂપ જે કિરિયા સાંઘે તેહ અધ્યાતમ લહીયે રે

જે કિરિયા કરી ચઉગતિ સાદ્યે તે ન અધ્યાતમ ક્હીયે રે... આનંદઘનજી.

ભાવવિનાની દ્રવ્યક્રિયા ખજુઆ જેવી છે જે મામુલી પુણ્ય બંધાવે છે. આત્મા ઉપર કોઈ સંસ્કારનું આધાન કરતી નથી. પરલોકમાં તેનાથી આત્માનો કોઈ અભ્યુદય થતો નથી. આત્માના ગુણને જે સાધી આપે તેવી ક્રિયા અને તેવું જ્ઞાન જ અધ્યાત્મ છે. કોરા જ્ઞાન અને કોરી ક્રિયાની કોઈ ક્રિયત નથી.

તત્ત્વનો પક્ષપાત એ તો આત્માનો અભ્યુદય સાધે છે એ આવેથી દુર્ગતિ ઉપર તાળા લાગી જાય છે. તાત્ત્વિક પક્ષપાતવાળાને વંદિત્તાસૂત્ર अप्पोसि होई बंधो નું વિદાન કરે છે. તાત્ત્વિક પક્ષપાત વેઘસંવેદપદવાળાને હોય છે. જે આવેથી હેય નું હેય રૂપે અને ઉપાદેયનું ઉપાદેય રૂપે સંવેદન થાય છે. સૂર્ચનો પ્રકાશ જેમ વ્યાપક અને અવિનાશી છે તેમ તત્ત્વનો પક્ષપાત આત્મામાંથી અજ્ઞાન રૂપ અંધકારને ઉલેચીને સમ્યક્ત્વનો પ્રકાશ ફેલાવે છે જે આવે છતે જીવને હું વિનાશી નથી પણ અવિનાશી છું એવી પ્રતીતિ થાય છે.

## श्रवणे प्रार्थनीयाः स्युर्ने हि योग्याः कदाचन । यत्नः कत्याणसत्त्वानां महारत्ने स्थितो यतः ॥ २२५ ॥

ચોગ્ય જીવોને શ્રવણ માટે પ્રાર્થના કરવાની જરૂર નથી કેમકે પુણ્યશાળી પુરુષોનો ચિંતામણિરત્ન માટે સ્વતઃ પ્રયત્ન હોય જ છે. પુણ્યશાળી જીવો ચિંતામણિટલ્ન માટે પ્રચલ્ન કરતા હોય છે કેમકે એની કિંમત સમજે છે કે ઇચ્છિત અર્થને આપવામાં એ સમર્થ છે. એ આવેથી દુ:ખ, દારિદ્ર, અપચશ બધું ચાલ્યું જાય છે માટે તે જીવો તેને મેળવવા પ્રયત્ન કરે જ. તે માટે તેને પ્રાર્થના કરવાની જરૂર રહેતી નથી તેમ જે જીવો તત્ત્વશ્રવણની કિંમત સમજે છે, જેને ખબર છે કે સંસાર આખો અતત્ત્વ છે. ઇન્દ્રિયો, વિષયો, કષાયો, સ્વજન, કુટુંબ વગેરે અતત્ત્વ છે. તેની સામે તત્ત્વનો રંગ લાગે, તત્ત્વનો પક્ષપાત જાગે તો જ આ માનવભવ સફળ છે અન્યથા તો અતત્ત્વના રંગથી દુર્ગતિ નિશ્ચિત છે આવું સમજનાર આત્માઓને તત્ત્વશ્રવણ માટે પ્રાર્થના કરવી પડતી નથી એ તો વગર પ્રાર્થના કર્ચે પણ શ્રવણ કરે છે. તત્ત્વ શ્રવણ કરતા એકાદ વસ્તુ પર પણ જો રૂચિ ઊભી થઇ ગઇ તો જીવને ઘણો લાભ થઇ જાય છે. શ્રવણ પછી મનન અને ચિંતન જોઈએ. તત્ત્વ ઘૂંટાવું જોઈએ તો જ ક્ષયોપશમ જાગે તો જ તત્ત્વ પક્ષપાત ઊભો થાય.

नैतद्विदस्त्वयोग्येभ्यो ददत्येनं तथापि तु । हरिभद्र इदं प्राह नैतेभ्यो देय आदरात् ॥ २२६ ॥

યોગને જાણનારા આચાર્યો અયોગ્યને આ યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચયગ્રંથ આપતા નથી તો પણ હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ આદર પૂર્વક - નમ્રવચન પૂર્વક કહે છે કે આ ગ્રંથ અયોગ્યને આપવા યોગ્ય નથી.

આગળના શ્લોકમાં ચોગ્ય એવા કુલચોગી વગેરે ને આ ગ્રંથ ઉપકારક થશે અને તેઓ શ્રવણને માટે પ્રાર્થનીય નથી કારણ કે તેઓ સ્વરસથી જ તેમાં પ્રવૃત્તિ કરતા હોય છે એમ કહ્યું તો પછી પ્રશ્ન થાય કે કુલચોગી, પ્રવૃત્તચક્રચોગી સિવાયના બીજાને તમે કેમ ટાળો છો ? તેમને શ્રવણ માટે પ્રેરણા કેમ કરતા નથી ? તેનો જવાબ આપતા કહે છે કે ચોગાચાર્યો અપાત્રોને આ ગ્રંથ આપવાની સ્પષ્ટ ના પાડે છે. ઘસીને ના પાડે છે તો પણ હરિભફ્સૂરિ મહારાજ તો માર્દવતાથી સમજાવટભરી રીતે, એઓને ખોટું ન લાગે તે રીતે વિવેકભરી મીઠાશથી કહે છે કે તેઓને આ ગ્રંથ આપવા ચોગ્ય નથી.

જે જીવો જે વસ્તુને પચાવવા, પરિણમાવવા સમર્થ નથી. ઉપરથી જેને વિપરીત પરિણમન થાય તેમ છે તેવા અપાત્ર, અયોગ્ય અને અનધિકારી જીવોને તે વસ્તુ આપવાથી શું લાભ ? અર્થાત્ લાભ તો લેશ માત્ર થતો નથી પણ તેમની મિથ્યા બુદ્ધિને કારણે નુકસાન થાય તેમ છે માટે તેઓની પ્રત્યે હૃદયમાં કરૂણા હોવાથી તેમને તેઓ આપવાની ના પાડે છે.

अयोञ्यने आपवानी हेम ना पांडे छे ते हहे छे अवज्ञेह कृताल्पापि. यदनर्थाय जायते । अतस्तत्परिहारार्थं न पुनर्भाव दोषतः ॥ २२७ ॥ કરાયેલી અલ્પ એવી પણ અવજ્ઞા જે કારણથી અનર્થને માટે થાય છે. આથી કરીને તે અવજ્ઞાનો પરિહાર કરવાને માટે નિષેધ કરે છે. પરંતુ સુદ્રતારૂપ ભાવ દોષના કારણે ના કહેતા નથી.

યોગ દૃષ્ટિ ગ્રંથનો વિષય મહાન છે. મહાન વિષયની અવજ્ઞા કરવાથી અનર્થ પણ મહાન થાય. મહાન વસ્તુની અવજ્ઞા કરવાથી, આશાતના કરવાથી જીવને ભવાંતરે તેના માઠા ફળો દુર્ગતિમાં ભોગવવા પડે છે અને ક્યારેક અવજ્ઞા તીવ્રભાવે થઇ જાય તો તે જ ભવમાં તેના કટુ કવિપાક ભોગવવા પડે છે. સમ્યક્તત્ત્વની અવજ્ઞા, આશાતના કરવાથી અંદરમાં રહેલ સત્ તત્ત્વ નાશ પામે છે. આરાધનાથી સત્ પ્રસન્ન થાય છે. વિરાધનાથી સત્ તત્ત્વ અપ્રસન્ન બને છે માટે અયોગ્ય જીવો આ મહાન ગ્રંથની આશાતના દ્વારા દુઃખ ન ભોગવે તેવી કર્ણા બુદ્ધિથી હરિભદ્રસૂરિમહારાજ તેનો નિષેધ કરી રહ્યા છે પણ તેમને જીવો પ્રત્યે દ્વેષ, દુર્ભાવ કે માત્સર્થ વગેરે નથી કે જેથી ક્ષદ્રબુદ્ધિથી તેનો નિષેધ કરે.

## योग्येभ्यस्तु प्रयत्नेन, देयोऽयं विधिनाऽन्वितै: । मात्सर्यविरहेणोच्चै: श्रेयोविघ्नप्रशान्तये ॥ २२८ ॥

આ ગ્રંથ યોગ્ય શ્રોતાઓને વિધિ સાચવીને, માત્સર્ચ રહિત થઈને કત્યાણકારી કાર્ચમાં વિઘ્નની પ્રશાંતિ માટે પ્રયત્નપૂર્વક આપવા યોગ્ય છે.

જેમ અયોગ્યને આ ગ્રંથ આપવા યોગ્ય નથી તેમ યોગ્ય શ્રોતાઓને માત્સર્ચ વગર, ઉપયોગપૂર્વક આપવા યોગ્ય છે. આપતી વખતે શ્રવણના વિષયમાં વિધિ જાળવવા યોગ્ય છે. આપનાર મહાત્માનું બહુમાન, આદર, વંદનાદિ કરવા, એકાગ્રતા પૂર્વક હાથ જોડીને સાંભળવું, સાંભળતા નજર ગુરુની સામે રાખવી સાંભળતા વિસ્મય, અહોભાવ વ્યક્ત કરવો, મુખ ઉપર સંવેગના ભાવ વ્યક્ત કરવા. આ પ્રમાણે વિધિ યુક્ત શ્રોતાને આપવા યોગ્ય છે. વિધિ વગરના શ્રોતાઓને આપવામાં આવે તો કર્મ બંધ થાય તેનાથી અનર્થની પરંપરા ચાલે.

આપનારે પણ આ ગ્રંથ માત્સર્ચ વિના એક માત્ર સ્વપરના કલ્યાણની બુદ્ધિથી આપવો. આ પ્રમાણે અપાયેલ ગ્રંથ કલ્યાણકારી કાર્યમાં આત્મામાં પડેલ અંતરાયભૂત પાપ કર્મનો નાશ કરે છે. આ પ્રમાણે આપવાથી સ્વ-પરનું એકાંતે કલ્યાણ થાય છે.

# 🗱 ગુરુ એ જીવંત પરમાત્મા છે 🌣

જીવંત ગુરુભગવંતના અનાભોગ-અનુપયોગાદિ કારણે થતાં નાનકડાં દોષોને મનમાં રાખીને ગુરુ પ્રત્યેના આદર બહુમાનને ખોઈ નાખનાર શિષ્ય વાસ્તવમાં પોતાનું સર્વસ્વ ગુમાવે છે અને આધ્યાત્મિક જગતમાં ભિખારી - દરિદ્રી તરીકેનું સ્થાન મેળવે છે. છોડ ઉપર ગુલાબના ફૂલ થોડા હોય અને કાંટા ઘણાં હોય છતાં શિષ્ટ પુરુષો એને

ગુલાબનો જ છોડ કહે છે, કાંટાનો નહિ.

પંચ મહાવ્રતનું પાલન, સંયમના મૂળગુણ, સરળતા, ભદ્રિક્તા વગેરે ગુણરત્નોથી ભરપૂર ગુરુભગવંતમાં નાનકડાં દોષ દેખાવાને કારણે ગુરુનો તિરસ્કાર કરનારી વ્યક્તિ વાસ્તવમાં ત્રણકાળના સર્વક્ષેત્રના અનંતા ગુરુભગવંતોની આશાતનાનું ઘોર પાપ બાંધે છે. એક સુસાધુ કે સુસાધ્વીનો તિરસ્કાર કરનાર અઢી દ્વિપના બધા સાધુ સાધ્વીના આશાતનાનું ઘોર પાપ બાંધી ભવિષ્યમાં સદ્ગુરુ પ્રાપ્ત ન થાય એવી અયોગ્યતા પોતાના આત્મામાં ઉભી કરે છે.

શિષ્યની અયોગ્યતા કે પાપોદયના કારણે ગુરુને કદાચ શિષ્ય ઉપર વિશેષ લાગણી કે દેખરેખ ન હોય તો પણ એકલવ્યની જેમ ગુરુને હૃદયમાં સ્થાપિત કરનાર ટૂંક સમયમાં સંસાર સાગર તરી જાય છે. જે ગુરુને હૃદયમાં સ્થાપિત કરતો નથી તે પ્રભુના હૃદયમાં ક્યારે પણ સ્થાન મળવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત કરતો નથી. ગુરુને મનમંદિરમાં પ્રતિષ્ઠિત નહિ કરનાર વ્યક્તિ સદા ભાવસંયમમાં સ્થિર રહેવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરવામાં

કે અન્ય સંયમીના હૃદયમાં સ્થાન મેળવવામાં નિષ્ફળ જાય છે.

ગુરુ એ જીવંત પરમાત્મા છે. મૂર્તિસ્વરૂપ ભગવાનની ભક્તિ પણ જીવંત ભગવાન સ્વરૂપ ગુરુની ઉપેક્ષા કરીને કરવામાં આવે તો તેની વિશેષ કિંમત નથી. જીવતા બાપની ઉપેક્ષા કરીને બાપાના ફોટાની સામે ધૂપ-દીપ કરે તેની કિંમત કેટલી ? જીવંત ભગવાન સ્વરૂપ ગુરુની તરફ-સમર્પણભાવ એ પરમાત્માની ભાવપૂજા છે એટલા માટે દરેક શિષ્યેં પોતાના ગુરુને કેવલ જ્ઞાની સમજીને તેમની સાથે વ્યવહાર કરવો જોઇએ. ગુરુની ઉપાસના કરેનાર પરમાત્માની ઉપાસના કરે છે. પોતે સમર્થ હોવા છતાં ગુરુનો ખોટો પણ ઠપકો સહન કરનાર ચંડરુદ્રાચાર્યના શિષ્યની જેમ જલ્દીથી આગળ વધી જાય છે. ગુરુના ખોટા પણ ઠપકાને સહન કરનાર ચંડરુદ્રાચાર્યના શિષ્યની જેમ જલ્દીથી આગળ વધી જાય છે. ગુરુના ખોટા પણ ઠપકાને સહન કરનાર ગુરુ પ્રત્યેના બહુમાનને સૂચિત કરે છે. ગુરુ પ્રત્યે સમર્પણભાવ ન હોય તો માંખીની પાંખ પણ ન દુભાય એવા નિર્મળ ચારિત્રને ભાવચારિત્ર ન કહેવાય. ગુરુ પ્રત્યે સમર્પિતભાવ એ સર્વવિરતિનું મૂળ છે અન્યથા કરોડ રૂપિયાના પણ ફળવાળી કિયા મામૂલી ફળવાળી થાય. ગુર્વિદિથી જે વાત છુપાવવામાં આવે તે વાત સારી હોય તો પણ તે અવિરતિની પોષક છે. ૧૮ પાપસ્થાનકોથી બચવા ગુરુવચનનાનુસારે આપણું જીવન બને તો વિરતિ આવે કારણકે ચારિત્રનો અભ્યાસ નિયંત્રણવાળો છે.

ગુરુ પ્રત્યેના સમર્પણભાવથી આત્મા ત્રીજે ભવે પણ મોક્ષ જાય એવું બની શકે. કારણકે તેના પ્રભાવે સાક્ષાત તીર્થંકરદેવની આરાધના કરવાનું સદ્ભાગ્ય ભવાંતરમાં મળે. ગુરુની ખોટીપણ વાતો સહન કરવામાં ગુણની વૃદ્ધિ છે. અન્યથા ગુણનો હ્રાસ છે.

- સિદ્ધાન્ત દિવાકર આચાર્યદેવ શ્રીજયઘોષસૂરિજી મહારાજા